
opusdei.org

Ein Anrecht auf die
Wahrung des guten
Rufes: Karl Kardinal
Lehmann über das
Opus Dei

Aus aktuellem Anlaß neu
veröffentlicht: Vortrag von 2002
im Berliner Gropius-Bau.

15.05.2006

Am 16. November 2002, nur wenige
Wochen nach der Heiligsprechung
von Josemaría Escrivá am 6. Oktober
2002, hielt der Vorsitzende der



Deutschen Bischofskonferenz und
Bischof von Mainz, Karl Kardinal
Lehmann, auf Einladung der
deutschen Region des Opus Dei im
Berliner Gropius-Bau einen Vortrag,
in dem er ein „ungeschminktes,
möglichst vorurteilsfreies Bild“ des
neuen Heiligen zeichnete. „Wie alle
anderen Menschen auch“, so der
Kardinal, habe der hl. Josemaría „ein
Anrecht auf die Wahrung des guten
Rufes und die Vermeidung von
Vorurteilen oder gar
Vorverurteilungen“.

In seiner Auseinandersetzung mit
der Gestalt und der Bedeutung des
Opus-Dei-Gründers offenbarte
Kardinal Lehmann nicht nur eine
tiefe Kenntnis des Heiligen und
seiner Sendung, sondern setzte
dessen Leben und Wirken auch in
direkte Beziehung zur Tradition der
Kirche und insbesondere den Lehren
des Zweiten Vatikanischen Konzils
über die Berufung der Laien in



Kirche und Welt. Wir dokumentieren
in Auszügen den Vortrag sowie die
daran anschließende Diskussion.

Der Vortrag

In einer „biographischen Skizze“ führt
Kardinal Lehmann zunächst die
wichtigsten Lebensdaten des hl.
Josemaría an, anhand derer sich
bereits die Kernbestandteile seiner
Botschaft ablesen lassen –
einschließlich dem zentralen Ereignis
der Gründung des Werkes am 2.
Oktober 1928.

Am Schutzengelfest (2. Oktober) des
Jahres 1928 beschäftigt er sich
während einiger Besinnungstage
nochmals mit seinen geistlichen
Notizen aus den letzten zehn Jahren.
Wie er selbst berichtete, „sah“ er
dabei plötzlich in seiner vollen
Gestalt das, was später „Opus Dei“
heißen sollte. Er bleibt später mit
Informationen über dieses Ereignis
ziemlich zurückhaltend, aber es ist



kein Zweifel, dass der 26jährige
Priester hier die geistliche Geburt der
von ihm gegründeten Gemeinschaft
erfahren durfte.

Der „Kern“ dieser Botschaft:
Menschen aus allen Berufen und
sozialen Situationen sollen inmitten
ihres alltäglichen Tuns nach der
Fülle des christlichen Lebens
streben. Er sollte diesen Laien den
göttlichen Ruf bewusster machen
und Wege der Heiligung in der
beruflichen Arbeit und in der
Erfüllung der gewöhnlichen
Aufgaben der Christen weisen.

Der Geist des Opus Dei

Hier liegt auch das Zentrum seiner
Botschaft, die er im Jahr 1966 in
einem Interview mit der New York
Times folgendermaßen formulierte:
„Der Geist des Opus Dei greift die
herrliche, jahrhundertelang von
vielen Christen vergessene
Wirklichkeit auf, dass jede Arbeit, die



im Menschlichen lauter und
rechtschaffen ist, zu einem göttlichen
Tun werden kann. Wenn man Gott
dienen will, gibt es keine belanglosen
oder zweitrangigen Arbeiten: alle
sind von größter Bedeutung. – Um
Gott zu lieben und ihm zu dienen, ist
es nicht nötig, auffallende Dinge zu
tun. Alle Menschen ohne Ausnahme
ruft Christus auf, vollkommen zu
sein wie ihr himmlischer Vater
vollkommen ist (vgl. Mt 5,48).
Heiligwerden bedeutet für die
überwiegende Mehrzahl der
Menschen, ihre eigene Arbeit zu
heiligen, sich in dieser Arbeit selbst
zu heiligen und die anderen durch
die Arbeit zu heiligen, damit sie
täglich auf dem Weg ihres Lebens
Gott begegnen. – Die gegenwärtige
gesellschaftliche Entwicklung, die
eine immer stärkere Bewertung der
Arbeit mit sich bringt, erleichtert
offensichtlich den Menschen unserer
Zeit das Verständnis für diesen
Aspekt der christlichen Botschaft,



den die Spiritualität des Opus Dei so
sehr hervorhebt. Entscheidend aber
ist das Wehen des Heiligen Geistes,
der in seinem lebensspendenden
Wirken unserer Zeit zum Zeugen
einer tiefen Erneuerung im ganzen
Christentum hat machen wollen.
Liest man die Dekrete des Zweiten
Vatikanischen Konzils, so erscheint
als ein wichtiger Teil dieser
Erneuerung gerade die neue
Wertschätzung der gewöhnlichen
Arbeit und der Würde der Berufung
zu einem christlichen Leben und
Arbeiten mitten in der Welt.“

Nach langer Zeit des Wartens ist bei
der entscheidenden Vision vom 2.
Oktober 1928, die Grundintuition mit
großer Deutlichkeit erkennbar
geworden. Ein Kern liegt in der
Aussage, „dass jede Arbeit, die im
Menschlichen lauter und
rechtschaffen ist, zu einem göttlichen
Tun werden kann. Wenn man Gott
dienen will, gibt es keine belanglosen



oder zweitrangigen Arbeiten: alle
sind von größter Bedeutung. – Um
Gott zu lieben und ihm zu dienen, ist
es nicht nötig, auffallende Dinge zu
tun“. Escrivá geht davon aus, dass
der Christ ein unbefangeneres,
freilich keineswegs naives Verhältnis
zur Welt und zu seiner Arbeit
gewinnen muss.

Der Unterschied zwischen Opus
Dei und den Orden

Hier setzt er sich am stärksten von
den klassischen Orden ab. Er
bestreitet entschieden und
grundlegend, dass nur derjenige ein
ganz auf Gott gerichtetes Leben
führen kann, der auf irgendeine
Weise Abstand von der Welt hält, so
z.B. durch Klostermauern, Gelübde,
Ordenskleid und auch Ordensregeln.
Er sah es als falsch an, dass das
eigentliche christliche Leben faktisch
oft gleichgesetzt worden ist mit der
Abgeschiedenheit von der Welt, wie



dies ein Ideal vieler
Ordensgemeinschaften war. Weil der
Laien-Christ oft noch stärker
Versuchungen und Zerstreuungen
ausgesetzt ist, hat man ihm ein
Leben nach dem Evangelium gar
nicht zugetraut und ihn nicht selten
als einen „Christen zweiter Klasse“
gesehen, der die bedingungslose
Nachfolge Jesu Christi nicht
beschreiten könne. Die Laien selbst
haben sich nach Escrivá dieser
negativen Vorstellung zu lange
gebeugt.

Es liegt also gewiss etwas
Revolutionäres darin, wenn Escrivá
sich mit solchen Argumenten nicht
mehr mit einer ausgedünnten
Ordensspiritualität für Laien
abfinden möchte. Er traut der Gnade
Gottes im Wirken vieler
Laienchristen mehr zu. So hat
Escrivá ganz grundlegend die
Berufung jedes Christen in den
Vordergrund gestellt. Hier ist das 



Time-Interview vom 15. April 1967
aufschlussreich: „Am ehesten ist das
Opus Dei zu verstehen, wenn man
sich das Leben der ersten Christen
vergegenwärtigt. Sie lebten ihre
christliche Berufung mit
uneingeschränkter Hingabe; sie
suchten ernsthaft jede
Vollkommenheit, zu der sie durch die
einfache und erhabene Tatsache der
Taufe gerufen waren. Äußerlich
unterscheiden sie sich nicht von den
anderen Leuten. Die Mitglieder des
Opus Dei sind normale Menschen,
die einer normalen Arbeit
nachgehen und in der Welt als das
leben, was sie sind: als christliche
Staatsbürger, die den Forderungen
ihres Glaubens ganz entsprechen
wollen.“ Kann man nicht verstehen,
dass dieses Programm, auch wenn es
vielleicht manchmal
missverständlich umgesetzt wurde,
viele Menschen anzog und anzieht?



Der Beruf als Mittel der ständigen
Begegnung mit Christus

Die Unbefangenheit dieser Worte
kann leicht täuschen. Es handelt sich
keineswegs um eine naive
Zuwendung zur Welt. Der Gründer
war sich vollkommen klar, dass
derjenige, der mehr in der Welt lebt,
um so tiefer die Wurzeln seiner
Existenz in Gott erfahren muss. Nicht
zur Abkehr von der Welt ist der
Laien-Christ gerufen, sondern zu
ihrer verantwortlichen Gestaltung im
Sinne des Schöpfers. Immer wieder
kommt die Formulierung vor: sich
durch seinen Beruf heiligen, seinen
Beruf heiligen und die anderen
durch den eigenen Beruf heiligen. Im
Jahr 1967 formuliert Escrivá diese
grundlegende Überzeugung in einer
Predigt mit folgenden Worten: „Für
euch, Männer und Frauen der Welt,
steht jede Flucht vor den ehrbaren
Wirklichkeiten des alltäglichen
Lebens im Gegensatz zum Willen



Gottes... Gott ruft euch auf, ihn
gerade in den materiellen, weltlichen
Aufgaben des menschlichen Lebens
und aus ihnen heraus zu dienen. Im
Labor, im Operationssaal eines
Krankenhauses, in der Kaserne, auf
dem Lehrstuhl einer Universität, in
der Fabrik, in der Werkstatt, auf dem
Acker, im Haushalt, in diesem
ganzen, unendlichen Feld der
menschlichen Arbeit wartet Gott Tag
für Tag auf uns... Es tut unserer Zeit
Not, der Materie und den ganz
gewöhnlich erscheinenden
Situationen ihren edlen,
ursprünglichen Sinn zurückzugeben,
sie in den Dienst des Reiches Gottes
zu stellen und sie dadurch, dass sie
zum Mittel und zur Gelegenheit
unserer ständigen Begegnung mit
Jesus Christus werden, zu
vergeistigen.“

Deshalb hat Escrivá immer auch
wieder Leute gesucht und mit ihnen
gerungen, die ein intensives



weltliches Leben führten und große
Aufgaben erfüllen mussten. Er hielt
die Einsatzbereitschaft und die
Disziplin solcher Menschen für
günstige Voraussetzungen, um sich in
ähnlichem Maß auch für geistliche
Ziele einzusetzen, die die alltäglichen
Aufgaben nicht etwa verdrängen,
sondern – wie er gerne sagte –
„veredeln“. Er war überzeugt, dass
Menschen, die den beruflichen
Anforderungen eher ausweichen
und auch wenig
Änderungsbereitschaft erkennen
lassen, weniger geeignet sind für das
Opus Dei. Eine solche Aussage kann
im Blick auf die Armen, Schwachen
und Bedrängten gewiss zwiespältig
werden. Aber die entscheidende
Stoßrichtung ist klar. Es kommt nicht
in erster Linie darauf an, dass
Escrivá die Mächtigen und
Einflussreichen aufsuchen und
gewinnen wollte, sondern Menschen
mit einer hohen Bereitschaft zum
Einsatz und auch zur Veränderung.



Das ganze menschliche Leben muss
in der Kontemplation wurzeln.
Immer wieder sagte Escrivá, die
Waffe des Opus Dei sei nicht die
Arbeit, sondern das Gebet.

Die Welt selbst wird so für den Laien
im strengen Sinn zum Ort der
Begegnung mit Gott. Jederzeit und an
jedem Ort stehen die Wege der
Kontemplation allen offen, die
arbeiten. „Alles Wesentliche an der
christlichen Berufung bleibt
unverändert. Doch neu ist die Weise,
sie zu verwirklichen. Nachdem
anderthalb Jahrtausende lang das
Ordensideal vorherrschte, greift das
Opus Dei wieder die Art auf, mit der
die Christen der ersten Jahrhunderte
ihren Glauben lebten. Ein in
mancher Hinsicht gewagtes
Unternehmen. Kein Wunder, dass es
bei aller Zustimmung auch auf
Missverständnisse und Skepsis, ja
Ablehnung stieß und stößt.“



Christsein mitten im säkularen im
Leben

Wenn man Escrivá verstehen will,
muss man immer wieder zu diesem
grundlegenden Gedanken
zurückkehren. Nur von daher ist es
auch verständlich, dass er in relativ
kurzer Zeit so viele Menschen
ansprach, die mitten im säkularen
Leben standen und dennoch Christen
sein wollten. Viele haben einen
solchen Weg der Heiligung mitten in
der Welt gesucht, ihn aber mit den
traditionellen Wegen nicht finden
können.

Dennoch ist dieser Weg eigentlich
nicht etwas Neues. Mit Recht hat der
Gründer immer wieder gesagt, dieser
Geist des Opus Dei sei „so alt wie das
Evangelium – und wie das
Evangelium so neu“. Er verweist auf
das frühe Christentum. Aber es gibt
natürlich auch Akzentuierungen und
Vorläufer, die solche Gedanken



bereits thematisierten. Man wird
hier, wie in allen Lebensprozessen,
nicht immer alles mit Zitaten
nachweisen können. Escrivá hat sich
bestimmt manche Aussagen der
Ordensspiritualitäten zu eigen
gemacht, z.B. das benediktinische
Ethos des „Ora et labora“ („Bete und
arbeite“). Dies gilt ganz gewiss auch
für das „Gott suchen in allen Dingen“
des hl. Ignatius von Loyola und des
Jesuitenordens, aber vermutlich
auch für die Spiritualität der
Theresia von Lisieux, in der das
alltägliche Leben eine besondere
Form der Heiligung erfährt.
Schließlich darf man nicht vergessen,
wie zentral „Heiligung“ im Alten und
Neuen Testament ist, besonders auch
in der reformierten Tradition.

Bei diesem Vergleich denke ich z.B.
an Aussagen der folgenden Art: „Ich
versichere euch, wenn ein Christ die
unbedeutendste Kleinigkeit des
Alltags mit Liebe verrichtet, dann



erfüllt sich diese Kleinigkeit mit der
Größe Gottes. Das ist der Grund,
warum ich immer und immer wieder
betone, dass die christliche Berufung
darin besteht, aus der Prosa des
Alltags epische Dichtung zu machen.
Himmel und Erde scheinen sich am
Horizont zu vereinigen; aber nein, in
euren Herzen ist es, wo sie eins
werden, wenn ihr heiligmäßig euren
Alltag lebt.“

Escrivá als Vorläufer des Zweiten
Vatikanischen Konzils

Escrivá scheut sich nicht,
unmittelbar die ganz materielle
Wirklichkeit als Feld christlicher
Bewährung zu sehen und spricht
wiederholt von einer
„Materialisierung“ des christlichen
Lebens oder auch von einem
„christlichen Materialismus“. Wir
haben vielleicht heute
Schwierigkeiten mit einer solchen
Sprache. Aber jeder, der verstehen



will, kann diese Sprache deuten und
auslegen – was wir ja sonst auch
machen.

Ich denke aber auch an die
Einschätzung der irdischen Dinge
und ihre Autonomie bei Thomas von
Aquin, der den Eigenwert der
Schöpfungswirklichkeit und das
Gutsein der aus den Händen Gottes
hervorgegangenen Welt
unmissverständlich betont. Man
wird aber auch nicht fehlgehen,
wenn man an Männer wie Thomas
Morus denkt, die ihre Überzeugung
aus dem Gewissen mit ihrem Leben
besiegelten. Es ist jedoch das
Verdienst von Escrivá, dass er mit
Entschiedenheit die Ansätze der
Tradition aufgreift und daraus
wirklich nicht nur eine „Spiritualität
für Laien“, sondern eine „laikale
Spiritualität“ schafft. In diesem Sinne
ist Escrivá ohne jede Frage ein
Vorläufer des Zweiten Vatikanischen
Konzils. Viele Aussagen des Konzils



über die Berufung zur Heiligkeit in
der Kirche und zum
Glaubenszeugnis in Kirche und Welt
haben hier ihre Wurzeln.

Fairness statt Verdächtigungen

Ich will nicht leugnen, dass es in der
Vergangenheit da und dort Probleme
und Missverständnisse gegeben hat,
die freilich auf mehreren Seiten
liegen. Aber die spirituelle
Herausforderung, die im Opus Dei
liegt, darf nicht einfach mit Rückgriff
auf diese Verdächtigungen
abgewürgt werden. Leider gehen
nicht wenige Veröffentlichungen auf
das grundlegende Charisma von
Josemaría Escrivá überhaupt nicht
ein.

Es scheint mir gerade darum ein
Gebot der Stunde zu sein, mit
Sorgfalt und Fairness das Profil des
neuen Heiligen genauer zu
betrachten. Wenn das Opus Dei
selbst in der Verwirklichung des



Werkes etwas falsch gemacht hat
oder machen sollte, dann muss man
es zuerst gewiss an der Bibel,
besonders aber an der Gestalt des
Gründers und seiner Vision messen.
Alles andere wäre nicht seriös.

Wovon die Zukunft der Kirche
abhängt

Die Kirche kann es sich heute nicht
leisten, Charismen, die in ihr
entstanden und aufgeblüht sind, zu
verachten. Sie kann sich auch nicht
leisten, Bewegungen dieser Art
gegeneinander auszuspielen. Ich bin
fest überzeugt, dass wir angesichts
der großen Herausforderung des
christlichen Glaubens heute alle
Kräfte bündeln müssen, um bei aller
Ausformung im Einzelnen aus der
Mitte des Glaubens heraus ein
gemeinsames Zeugnis vor der Welt
ablegen zu können. Dies ist gerade
auch wichtig in der Stoßrichtung
dessen, was Josemaría Escrivá im



Blick auf eine „laikale Spiritualität“
wollte. Die Kirche muss die Laien
befähigen, inmitten ihrer säkularen
Tätigkeit authentische Zeugen des
Evangeliums zu sein. Es ist gar nicht
möglich, dass der Arm der verfassten
Kirche überall hinreicht. Es braucht
die Selbstständigkeit aller Christen je
an ihrem Ort, um dem Evangelium in
allen Feldern unseres Lebens einen
Weg zu bahnen und Raum zur
Entfaltung zu geben. Davon wird in
hohem Maß die Zukunft der Kirche
abhängen.

Ich will evtl. vorhandene Probleme
nicht verdrängen oder gar
verdecken. Aber sie können wirklich
nur gelöst werden, wenn wir uns der
zündenden Idee im Leben und
Wirken des heiligen Josemaría
Escrivá stellen.

Freiheit und Verantwortung

So möchte ich mit einer wichtigen
Aussage des neuen Heiligen



schließen: „Es versteht sich von
selbst, dass sich diese Vorstellungen
von einem heiligmäßig gelebten
Alltag kaum verwirklichen lassen,
wenn man nicht im Besitz jener
vollen Freiheit ist, die dem Menschen
– auch nach der Lehre der Kirche –
aufgrund seiner Würde als Ebenbild
Gottes zusteht. Die persönliche
Freiheit – wenn ich von Freiheit
spreche, meine ich natürlich immer
eine verantwortungsbewusste
Freiheit – besitzt eine wesenhafte
Bedeutung für das christliche Leben.
– Versteht also meine Worte als das,
was sie sind: als Aufforderung,
tagtäglich und nicht nur in
besonderen Notsituationen eure
Rechte auszuüben, ehrlich eure
staatsbürgerlichen Pflichten in
Politik, Wirtschaft, Universität und
Beruf zu erfüllen und mutig die
Folgen eurer persönlichen
Entscheidungen sowie die Bürde der
euch zustehenden Autonomie auf
euch zu nehmen. Diese christliche 



Laienmentalität wird euch dazu
befähigen, jede Form von Intoleranz
und Fanatismus zu meiden; oder
positiv ausgedrückt: sie wird euch
helfen, in Frieden mit all euren
Mitbürgern zusammenzuleben und
das friedliche Zusammenleben in
den verschiedenen Bereichen der
Gesellschaft zu fördern.“

Die Diskussion Prälat Dr.
Christoph Bockamp, Regionalvikar
des Opus Dei in Deutschland: Wie
kann sich das Christsein im Alltag
noch tiefer in das allgemeine
Bewusstsein hineinsenken?

Karl Kardinal Lehmann: Zweifellos
ist das ein einfaches und sehr oft
auch verborgenes Problem für viele
Leute. An sich haben sie den guten
Willen, als gute Christen zu leben.
Viele bringen hohen Einsatz im
Beruf, haben ohnehin relativ wenig
Zeit für die Familie. Das lässt dann
diese Dinge zu kurz kommen, auch



wenn man den Menschen Dinge
abfordert, die sie in dieser Form
nicht oder nicht leicht vollziehen
können. Deswegen ist es manchmal
zwar bedauerlich, aber sehr
verständlich, dass Leute, die man
aufgrund ihrer Fähigkeiten gerne
etwas aktiver inmitten der Kirche
hätte, dies einfach nicht leisten
können. Aber da verlangen wir
manchmal zu viel und manchmal
auch am falschen Platz und im
Übermaß. Beim Lesen der Interviews
mit Escrivá aus den Jahren 1966/67
ist mir aufgegangen, wie ungeheuer
hellsichtig, seherisch er das gesehen
hat.

Ich bekenne, dass ich früher von der
Kritik von Hans Urs von Balthasar
aus den fünfziger Jahren zwar nicht
überzeugt, aber angesprochen war.
Balthasar kritisierte damals, dass das
Opus Dei nichts Neues sei, das mache
doch jeder Christ, das sei doch
selbstverständlich. Er fügt noch



hinzu: Wenn man die Zuwendung
zur Welt so stark in die Mitte stellt,
muss man dann nicht mit Blick auf
die Gefährdungen durch die Welt
eine an der Mitte des Glaubens
orientierte Spiritualität haben, muss
zum Beispiel eine Theologie des
Kreuzes nicht eine stärkere Rolle
spielen? Ich habe immer wieder in
dem kleinen Buch Der Weg gelesen
und dachte: Ist das denn im Vergleich
mit Ignatius’ Exerzitien so originell,
hat es genug Tiefgang, wie es
notwendig für eine eigene
Spiritualität ist? Aber ich gestehe:
Wie Escrivá diese Idee
durchgehalten hat – durch alle
Schwierigkeiten hindurch, ein
Charisma muss ja immer viel leiden
–, daran merkt man: So einfach und
naiv ist das nicht, was er sagt. Da
muss die theologische Reflektion
noch tiefer gehen, das geben die
Texte Escrivás her. Man sieht, dass
die positive Leidenschaft für den
Menschen, für die Bewältigung



seiner Aufgaben in der Welt als
Hintergrund den ganzen
Explosivstoff des christlichen
Glauben hat. Das müssen mehr
Menschen neu entdecken.

Da ist auch der Unterschied zwischen
Selig- und Heiligsprechung: Die
Heiligsprechung hebt eine solche
Gestalt viel stärker in den gesamten
Horizont der Weltkirche. Seine
weltweite Bedeutung ist damit zu
Recht herausgestellt worden.

Dr. Barbara Schellenberger: Der
Heilige Vater warnt in seinem
Schreiben „Christfideles Laici“ vor
zwei Entwicklungen nach dem II.
Vatikanischen Konzil, einerseits vor
dem Rückzug der Laien in die
Sakristei, andererseits vor einer zu
starken Verweltlichung. Ich bin seit
vielen Jahren im Opus Dei und
immer dankbarer, je länger ich dabei
bin, weil das, was uns der Gründer
mitgegeben hat, uns vor diesen



Fehlentwicklungen bewahrt hat.
Denn zum einen ist die Welt – der
Beruf – unsere Aufgabe, da kann es
keinen Rückzug in die Sakristei
geben. Andererseits gibt es diese
starke geistliche Nahrung, die heilige
Messe, die Zeiten des persönlichen
Gebetes, den Rosenkranz, die uns
wappnen und die eine geistliche
Tankstelle für uns sind. Ich habe
manchmal den Eindruck, dass ein
gewisses Unverständnis des Opus Dei
daher rührt, dass diese geistlichen
Mittel zu gering geachtet werden.

Kardinal Lehmann: Sie haben ganz
recht. Nach dem II. Vatikanischen
Konzil haben wir – etwa in der
Aufnahme der Konstitution
„Gaudium et Spes“ – eine gewisse
Leichtfertigkeit erleben müssen.
Manche haben nicht gemerkt, dass
die stärkere Zuwendung zur
modernen Welt darin geendet hat,
dass die Fangarme der Welt stärker
waren als die eigenen Kräfte, weil



man aufgesogen worden ist und sich
angepasst hat. Daraus ist nach dem
Konzil manche Enttäuschung
entstanden. Viele Menschen, die das
Konzil bejahen, können nicht
übersehen, dass es solche Tendenzen
gibt, bis in unsere Verbände hinein.

Wenn man mit diesen Erfahrungen
Josemaría noch einmal liest, dann
merkt man, dass er eine Spiritualität
hat, die das ganz sensibel und sehr
frühzeitig im Auge hatte. Daher wird
man in einer notwendigen
Differenzierung bestärkt. Ich finde es
faszinierend, wie er das Vorbild
seiner Eltern in seine Gläubigkeit
hinein nimmt, die selber ganz
anders, theologischer reflektiert ist.
Wie ein Mann dieser Art in dieser
Zeit sagen kann: Ich verdanke
eigentlich meine Berufung meinem
Vater und konnte nie besser und
schöner beten als mit den Gebeten,
die ich von meiner Mutter gelernt
habe. Das ist ein ganz konkreter



Wurzelboden. Auch dass er so
unbefangen sagen konnte: Ich habe
Priester verehrt und geschätzt, aber
das war nichts für mich, und als ihm
dann der Vater sagt: Du musst sehn,
ob du das kannst. Das alles bietet ein
ganz anderes Bild als die meisten
Leute haben, so als ob Josemaría von
Anfang an bruchlos in einer
bestimmten Frömmigkeit gelebt
hätte, ohne ein Ringen, ohne Höhen
und Tiefen. All das gehört dazu,
wenn es um die Frage des
Verhältnisses zur Welt geht.

Dr. Hans Thomas: Ihre Erwähnung
von Hans Urs von Balthasar erinnert
mich an einen Briefwechsel mit ihm.

Kardinal Lehmann: Ich habe in
meiner Freiburger Zeit ein sehr
enges Verhältnis zu Urs von
Balthasar gehabt. Wir waren zehn
Jahre gemeinsam in der
Internationalen
Theologenkommission. Ein paar Mal



haben wir auch über das Opus Dei
gesprochen. Dabei sagte er: Ich
würde das heute nicht mehr so
schreiben. Ich bin mir nicht mehr
sicher. Denn warum eigentlich
werden hier so viele Menschen
angezogen? Damit müsste ich mich
noch einmal neu beschäftigen. Er
rückte da etwas ab von seiner
früheren Äußerung. Ich sage das,
weil man heute immer wieder auf
ihn rekurriert.

Thomas: Der Artikel von Balthasar
von 1963 war für mich der letzte
Anstoß, ins Opus Dei zu gehen. In
den achtziger Jahren habe ich ihm
das auch einmal geschrieben.
Damals antwortete er mir, eigentlich
habe er früher nur den „Weg“
gekannt. Der Hintergrund für von
Balthasars frühe Haltung ist etwas,
auf das man im Gespräch oft trifft:
Die Leute haben eine Zweiteilung der
Welt in die „Vita contemplativa“ und
die „Vita activa“ im Kopf. Dann



suchen sie innerhalb der „Vita
activa“ eine Begründung dafür, wie
man das vertiefen kann. Doch unser
Gründer hat diese Unterscheidung
auf den Kopf gestellt. Er sagte, die
Berufung im Opus Dei sei keine
aktive, sondern eine kontemplative.
Das ist eine Herausforderung, die
viele Leute nicht vor Augen haben.

Kardinal Lehmann: Ich
unterstreiche das voll und ganz.

Leo-Ferdinand Graf Henckel v.
Donnersmarck: Auch wenn man
einen Heiligen in erster Linie an
seinen Schriften messen darf, so ist
es doch bei einem erst kürzlich
Verstorbenen legitim, das zu
beurteilen, was er während seines
Lebens vertreten oder zumindest
gedeckt hat. Meiner Erfahrung nach
werden immer drei Vorwürfe gegen
das Opus Dei erhoben: Erstens, das
Opus Dei erhebe einen
Totalanspruch auf die Personen, die



ihm sozusagen zugelaufen sind. Der
zweite Vorwurf lautet, das Opus Dei
unter Franco sei lange Zeit eine
Stütze des Regimes gewesen. Der
dritte Vorwurf ist eher eine Frage:
Ich habe mit Menschen
zusammengearbeitet, die sich nicht
als Mitglieder des Opus Dei erklärt
haben. Vielleicht weil sie nicht in den
Geruch kommen wollten, zu einer
Art Fünften Kolonne des Franco-
Regimes zu gehören.

Kardinal Lehmann: Da kann ich
nicht auf alles antworten, aber unter
uns sind sicher Personen, die das
eher können. In der 1983
erschienenen Biografie des
anerkannten Historikers Peter
Berglar gibt es einige Seiten zu
diesem Vorwurf. In der spanischen
Literatur wird es noch mehr dazu
geben. Man ist nicht auf die Leute
zugegangen, weil sie mächtig waren.
Man ist vielmehr auf der Suche nach
leistungsbereiten Leuten gewesen



und ist bei dieser Suche solchen
Leuten begegnet. Einige von denen
sind zu einfach mit dem
Generalbegriff „Technokraten“
abgestempelt worden. Hier spielt die
schwierige Beurteilung der ganzen
Franco-Zeit eine Rolle. Da gibt es
nicht nur Schatten.

Zu dem dritten Vorwurf: Ich habe
mich auch manchmal gefragt,
warum Mitgliedschaften so diskret
behandelt werden. Auch in meinem
Interview mit dem Kölner
Stadtanzeiger im Oktober habe ich
gefragt ob diese „Geheimhaltung“ in
Anführungszeichen so notwendig ist.
Ich muss aber gestehen, dass ich bei
der Vorbereitung des heutigen
Vortrages zwei längere Briefe
bekommen habe – einer der Autoren
sitzt hier unter uns –, die mir erklärt
haben, inwieweit es
selbstverständlich ist, dass es auch
aus Gründen des Datenschutzes eine
gewisse Diskretion einfach geben



muss. Daher würde ich diesen
Einwand heute nicht mehr so
formulieren.

Bockamp: Zum Thema Spanien
gestehe ich, dass es mich persönlich
oft geärgert hat. Abgesehen von
einem Urlaub an der Costa Brava bin
ich erst nach zwanzig Jahren im
Opus Dei mit Spanien in Berührung
gekommen. Wir in Deutschland
sollten aufgrund unserer eigenen
Vergangenheit eigentlich eher etwas
bedächtig sein in Aussagen über
„Kontamination in der
Vergangenheit“.

Unser Gründer wollte seinen Söhnen,
die eine politische Karriere machen
konnten, bewusst nicht ins
Handwerk pfuschen. Er sagte,
Freiheit ist eben Freiheit. Wenn man
sich in diesem Land überall
engagieren kann – und zwar mit
Unterstützung des gesamten
spanischen Episkopates – habe ich



nicht das Recht, dem
entgegenzuwirken. Er war sich als
weitsichtiger Mann bewusst, dass das
später Probleme verursachen würde.
Er hat selber sehr unter der
Einheitspartei Falange gelitten.
Außerdem gab es in Spanien
Versuche, alle katholischen Kräfte in
einer gesamtkatholischen Partei zu
bündeln. Dem erteilte er eine klare
Absage. Seine Aufgabe sei es nur, den
einzelnen Menschen ein geistliche
Bildung zu geben. Diese sollen sich
dann engagieren, wo sie wollen.
Einige Mitglieder des Opus Dei
kamen wegen ihrer Ablehnung des
Systems ins Gefängnis, etwa Rafael
Calvo Serer, ein bekannter Gegner
Francos, andere mussten in die
Emigration gehen. Ich will das
Franco-Regime nicht bewerten. Ich
will nur aufzeigen, dass der Gründer
des Opus Dei sich bis zu den letzten
Konsequenzen für die politische
Freiheit der Katholiken eingesetzt
hat.



Der andere Punkt ist die angebliche
Geheimhaltung der Mitgliedschaft.
Auch das verwundert mich
manchmal. Denn hier geht es nicht
um Angst oder Nicht-Angst. Es geht
um das Selbstverständnis des
katholischen Laien. Wenn ein Laie
eine persönliche Bindung eingeht,
die etwa vorsieht, dass er jeden Tag
die heilige Messe besucht, dann ist
das seine höchstpersönliche Sache.
So würde ein katholischer Laie im
Opus Dei nie auf die Idee kommen, in
eine Bewerbung bei einer Firma
„Mitgliedschaft im Opus Dei“ in
seinen Lebenslauf zu schreiben.
Auch bei der Bewerbung um ein
diözesanes Amt würde er nie auf
eine solche Idee kommen. Es ist eine
Frage seines Selbstverständnisses,
dass er voll und ganz Laie ist. Sie,
Herr Kardinal, haben eben sehr klar
dargelegt, dass das Selbstverständnis
eines katholischen Gläubigen im
Opus Dei sich eben nicht aus der
Ordensspiritualität ableitet.



Ordenschristen führen gewöhnlich
hinter dem eigenen Namen die
Abkürzung ihres Ordens und heben
sich damit etwas ab. Ein Laie kann
nur ein Laie sein, wenn er durch und
durch er selber ist und für sich selber
spricht. Andererseits ist jeder
Angehörige des Opus Dei eingeladen,
über das zu sprechen, was er auf
dem Herzen hat, also auch zu dieser
Zugehörigkeit. Wenn sich nun Ihre
Bekannten und Freunde dazu nicht
geäußert haben, kann ich nicht viel
dazu sagen. Wenn ein Mensch
apostolisch, missionarisch wirkt –
und das sollen ja die Angehörigen
des Opus Dei –, dann wird früher
oder später jedem in seiner
Umgebung klar, wer das ist und was
ihn bewegt. Es kann ja auch sein,
dass es ein enormer Vorteil ist, vom
Opus Dei zu sein. So sagte man mir,
in Italien sei das gerade Mode. Man
soll für sich selber einstehen.



Kardinal Lehmann: Ich habe jetzt
noch einmal die Texte von Escrivá
gelesen, und vor dem Hintergrund
der eigenen Verantwortung liest man
sie tatsächlich anders. Ich war
überrascht, dass ich früher nicht
gemerkt habe, wie sehr er die
Freiheit und die Verantwortung des
Einzelnen in der Wahl der Mittel und
in der konkreten beruflichen
Ausrichtung unterstreicht. Das habe
ich zuvor nicht so deutlich gesehen.
Das ist auch eine Parallele zu
wichtigen Aussagen des II.
Vatikanischen Konzils. In „Gaudium
et Spes“ wird gesagt, dass katholische
Christen dasselbe Ziel im Auge
haben, aber die Mittel und Wege
verschieden sind, auf denen sie
dieses Ziel zu erreichen suchen. Das
sei zu tolerieren. An einer anderen
Stelle steht, niemand, der sich für
einen Weg entschieden habe, solle
sagen, das sei die Lehre der Kirche
oder es sei der einzige Weg. Das ist
eine innere Parallele.



Bockamp: Escrivá hat es auch
rundweg abgelehnt, sich für
Auszeichnungen gratulieren zu
lassen, die einer seiner Söhne
bekam.

Kardinal Lehmann: Das ist etwas
Neues: Josemaría Escrivá verzichtet
auf ein falsches klerikalistisches
Führungsmodell den Laien
gegenüber. Vielmehr wünscht er in
hohem Maße eine Selbständigkeit
der Laien, die aus einer vertieften
Glaubensbildung heraus ihre
Entscheidungen treffen. Er besaß
eine große Zuversicht. Escrivá traute
den Menschen und der Gnade Gottes
einiges mehr zu, als wir das
gemeinhin tun. Diese Einheit von
Zuversicht, Verantwortung und
Freiheit sind neue Elemente einer
Spiritualität der Laien. Mir ist vor
oder zu seiner Zeit nichts Ähnliches
bekannt.



Bockamp: Herr Kardinal, wollen Sie
uns noch ein Anliegen mit auf den
Weg geben?

Kardinal Lehmann: Ich empfinde es
als eine ungeheure Bereicherung,
dass es in den
Ordensgemeinschaften, in den
Säkularinstituten, dass es in der
Prälatur Opus Dei diese
verschiedenen Charismen gibt und
dass der einzelne sehen kann, wo er
sich, auch mit seinem Beruf, am
besten wiederfindet. Ich hoffe, dass
man jetzt nach der Heiligsprechung
von Josemaría Escrivá endlich zu den
wichtigen Inhalten kommt. Man
muss sich jetzt mit den geistlichen
Inhalten beschäftigen. Jetzt wird es
Zeit, dass die Auseinandersetzung
damit ernsthafter wird. Wir haben es
jetzt einfacher: Alles was wichtig ist,
ist übersetzt. Jetzt muss man es
lesen.



Der vollständige Vortrag samt
Quellenangaben wurde
veröffentlicht bei www.bistum-
mainz.de. Der Wortlaut kann per e-
Mail beim Informationsbüro des
Opus Dei angefordert werden.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/ein-anrecht-auf-die-wahrung-
des-guten-rufes-karl-kardinal-lehmann-

uber-das-opus-dei/ (26.01.2026)

https://www.bistum-mainz.de/
https://www.bistum-mainz.de/
https://opusdei.org/de-de/article/ein-anrecht-auf-die-wahrung-des-guten-rufes-karl-kardinal-lehmann-uber-das-opus-dei/
https://opusdei.org/de-de/article/ein-anrecht-auf-die-wahrung-des-guten-rufes-karl-kardinal-lehmann-uber-das-opus-dei/
https://opusdei.org/de-de/article/ein-anrecht-auf-die-wahrung-des-guten-rufes-karl-kardinal-lehmann-uber-das-opus-dei/
https://opusdei.org/de-de/article/ein-anrecht-auf-die-wahrung-des-guten-rufes-karl-kardinal-lehmann-uber-das-opus-dei/

	Ein Anrecht auf die Wahrung des guten Rufes: Karl Kardinal Lehmann über das Opus Dei

