opusdei.org

Ein Anrecht auf die
Wahrung des guten
Rufes: Karl Kardinal
Lehmann uber das
Opus Dei

Aus aktuellem Anlafs neu

veroffentlicht: Vortrag von 2002
im Berliner Gropius-Bau.

15.05.2006

Am 16. November 2002, nur wenige
Wochen nach der Heiligsprechung
von Josemaria Escrivd am 6. Oktober
2002, hielt der Vorsitzende der



Deutschen Bischofskonferenz und
Bischof von Mainz, Karl Kardinal
Lehmann, auf Einladung der
deutschen Region des Opus Dei im
Berliner Gropius-Bau einen Vortrag,
in dem er ein ,ungeschminktes,
moglichst vorurteilsfreies Bild“ des
neuen Heiligen zeichnete. ,Wie alle
anderen Menschen auch®, so der
Kardinal, habe der hl. Josemaria ,ein
Anrecht auf die Wahrung des guten
Rufes und die Vermeidung von
Vorurteilen oder gar
Vorverurteilungen®.

In seiner Auseinandersetzung mit
der Gestalt und der Bedeutung des
Opus-Dei-Grinders offenbarte
Kardinal Lehmann nicht nur eine
tiefe Kenntnis des Heiligen und
seiner Sendung, sondern setzte
dessen Leben und Wirken auch in
direkte Beziehung zur Tradition der
Kirche und insbesondere den Lehren
des Zweiten Vatikanischen Konzils
uber die Berufung der Laien in



Kirche und Welt. Wir dokumentieren
in Auszugen den Vortrag sowie die
daran anschliefSende Diskussion.

Der Vortrag

In einer ,biographischen Skizze“ fiihrt
Kardinal Lehmann zundchst die
wichtigsten Lebensdaten des hl.
Josemaria an, anhand derer sich
bereits die Kernbestandteile seiner
Botschaft ablesen lassen —
einschliefslich dem zentralen Ereignis
der Griindung des Werkes am 2.
Oktober 1928.

Am Schutzengelfest (2. Oktober) des
Jahres 1928 beschaftigt er sich
wahrend einiger Besinnungstage
nochmals mit seinen geistlichen
Notizen aus den letzten zehn Jahren.
Wie er selbst berichtete, ,sah“ er
dabei plotzlich in seiner vollen
Gestalt das, was spater ,,Opus Dei*
heifsen sollte. Er bleibt spater mit
Informationen uiber dieses Ereignis
ziemlich zuruckhaltend, aber es ist



kein Zweifel, dass der 26jahrige
Priester hier die geistliche Geburt der
von ihm gegrundeten Gemeinschaft
erfahren durfte.

Der ,Kern“ dieser Botschaft:
Menschen aus allen Berufen und
sozialen Situationen sollen inmitten
ihres alltaglichen Tuns nach der
Fille des christlichen Lebens
streben. Er sollte diesen Laien den
gottlichen Ruf bewusster machen
und Wege der Heiligung in der
beruflichen Arbeit und in der
Erfillung der gewohnlichen
Aufgaben der Christen weisen.

Der Geist des Opus Dei

Hier liegt auch das Zentrum seiner
Botschaft, die er im Jahr 1966 in
einem Interview mit der New York
Times folgendermafden formulierte:
,Der Geist des Opus Dei greift die
herrliche, jahrhundertelang von
vielen Christen vergessene
Wirklichkeit auf, dass jede Arbeit, die



im Menschlichen lauter und
rechtschaffen ist, zu einem gottlichen
Tun werden kann. Wenn man Gott
dienen will, gibt es keine belanglosen
oder zweitrangigen Arbeiten: alle
sind von grofiter Bedeutung. — Um
Gott zu lieben und ihm zu dienen, ist
es nicht notig, auffallende Dinge zu
tun. Alle Menschen ohne Ausnahme
ruft Christus auf, vollkommen zu
sein wie ihr himmlischer Vater
vollkommen ist (vgl. Mt 5,48).
Heiligwerden bedeutet fur die
uberwiegende Mehrzahl der
Menschen, ihre eigene Arbeit zu
heiligen, sich in dieser Arbeit selbst
zu heiligen und die anderen durch
die Arbeit zu heiligen, damit sie
taglich auf dem Weg ihres Lebens
Gott begegnen. — Die gegenwartige
gesellschaftliche Entwicklung, die
eine immer starkere Bewertung der
Arbeit mit sich bringt, erleichtert
offensichtlich den Menschen unserer
Zeit das Verstandnis fiir diesen
Aspekt der christlichen Botschatft,



den die Spiritualitdt des Opus Dei so
sehr hervorhebt. Entscheidend aber
ist das Wehen des Heiligen Geistes,
der in seinem lebensspendenden
Wirken unserer Zeit zum Zeugen
einer tiefen Erneuerung im ganzen
Christentum hat machen wollen.
Liest man die Dekrete des Zweiten
Vatikanischen Konzils, so erscheint
als ein wichtiger Teil dieser
Erneuerung gerade die neue
Wertschatzung der gewohnlichen
Arbeit und der Wiirde der Berufung
zu einem christlichen Leben und
Arbeiten mitten in der Welt.“

Nach langer Zeit des Wartens ist bei
der entscheidenden Vision vom 2.
Oktober 1928, die Grundintuition mit
grofder Deutlichkeit erkennbar
geworden. Ein Kern liegt in der
Aussage, ,dass jede Arbeit, die im
Menschlichen lauter und
rechtschaffen ist, zu einem gottlichen
Tun werden kann. Wenn man Gott
dienen will, gibt es keine belanglosen



oder zweitrangigen Arbeiten: alle
sind von grofiter Bedeutung. — Um
Gott zu lieben und ihm zu dienen, ist
es nicht notig, auffallende Dinge zu
tun®. Escriva geht davon aus, dass
der Christ ein unbefangeneres,
freilich keineswegs naives Verhéltnis
zur Welt und zu seiner Arbeit
gewinnen muss.

Der Unterschied zwischen Opus
Dei und den Orden

Hier setzt er sich am starksten von
den klassischen Orden ab. Er
bestreitet entschieden und
grundlegend, dass nur derjenige ein
ganz auf Gott gerichtetes Leben
fuhren kann, der auf irgendeine
Weise Abstand von der Welt halt, so
z.B. durch Klostermauern, Geliibde,
Ordenskleid und auch Ordensregeln.
Er sah es als falsch an, dass das
eigentliche christliche Leben faktisch
oft gleichgesetzt worden ist mit der
Abgeschiedenheit von der Welt, wie



dies ein Ideal vieler
Ordensgemeinschaften war. Weil der
Laien-Christ oft noch starker
Versuchungen und Zerstreuungen
ausgesetzt ist, hat man ihm ein
Leben nach dem Evangelium gar
nicht zugetraut und ihn nicht selten
als einen ,,Christen zweiter Klasse“
gesehen, der die bedingungslose
Nachfolge Jesu Christi nicht
beschreiten konne. Die Laien selbst
haben sich nach Escriva dieser
negativen Vorstellung zu lange
gebeugt.

Es liegt also gewiss etwas
Revolutionédres darin, wenn Escriva
sich mit solchen Argumenten nicht
mehr mit einer ausgedunnten
Ordensspiritualitat fir Laien
abfinden mochte. Er traut der Gnade
Gottes im Wirken vieler
Laienchristen mehr zu. So hat
Escriva ganz grundlegend die
Berufung jedes Christen in den
Vordergrund gestellt. Hier ist das



Time-Interview vom 15. April 1967
aufschlussreich: ,Am ehesten ist das
Opus Dei zu verstehen, wenn man
sich das Leben der ersten Christen
vergegenwartigt. Sie lebten ihre
christliche Berufung mit
uneingeschriankter Hingabe; sie
suchten ernsthaft jede
Vollkommenheit, zu der sie durch die
einfache und erhabene Tatsache der
Taufe gerufen waren. Aufierlich
unterscheiden sie sich nicht von den
anderen Leuten. Die Mitglieder des
Opus Dei sind normale Menschen,
die einer normalen Arbeit
nachgehen und in der Welt als das
leben, was sie sind: als christliche
Staatsburger, die den Forderungen
ihres Glaubens ganz entsprechen
wollen.“ Kann man nicht verstehen,
dass dieses Programm, auch wenn es
vielleicht manchmal
missverstandlich umgesetzt wurde,
viele Menschen anzog und anzieht?



Der Beruf als Mittel der standigen
Begegnung mit Christus

Die Unbefangenheit dieser Worte
kann leicht tauschen. Es handelt sich
keineswegs um eine naive
Zuwendung zur Welt. Der Grunder
war sich vollkommen klar, dass
derjenige, der mehr in der Welt lebt,
um so tiefer die Wurzeln seiner
Existenz in Gott erfahren muss. Nicht
zur Abkehr von der Welt ist der
Laien-Christ gerufen, sondern zu
ihrer verantwortlichen Gestaltung im
Sinne des Schopfers. Immer wieder
kommt die Formulierung vor: sich
durch seinen Beruf heiligen, seinen
Beruf heiligen und die anderen
durch den eigenen Beruf heiligen. Im
Jahr 1967 formuliert Escriva diese
grundlegende Uberzeugung in einer
Predigt mit folgenden Worten: , Fir
euch, Manner und Frauen der Welt,
steht jede Flucht vor den ehrbaren
Wirklichkeiten des alltaglichen
Lebens im Gegensatz zum Willen



Gottes... Gott ruft euch auf, ihn
gerade in den materiellen, weltlichen
Aufgaben des menschlichen Lebens
und aus thnen heraus zu dienen. Im
Labor, im Operationssaal eines
Krankenhauses, in der Kaserne, auf
dem Lehrstuhl einer Universitat, in
der Fabrik, in der Werkstatt, auf dem
Acker, im Haushalt, in diesem
ganzen, unendlichen Feld der
menschlichen Arbeit wartet Gott Tag
fur Tag auf uns... Es tut unserer Zeit
Not, der Materie und den ganz
gewoOhnlich erscheinenden
Situationen ihren edlen,
ursprunglichen Sinn zuruckzugeben,
sie in den Dienst des Reiches Gottes
zu stellen und sie dadurch, dass sie
zum Mittel und zur Gelegenheit
unserer standigen Begegnung mit
Jesus Christus werden, zu
vergeistigen.“

Deshalb hat Escriva immer auch
wieder Leute gesucht und mit ihnen
gerungen, die ein intensives



weltliches Leben fiihrten und grofie
Aufgaben erfiillen mussten. Er hielt
die Einsatzbereitschaft und die
Disziplin solcher Menschen fur
gunstige Voraussetzungen, um sich in
dhnlichem Maf$ auch fir geistliche
Ziele einzusetzen, die die alltaglichen
Aufgaben nicht etwa verdriangen,
sondern — wie er gerne sagte —
»veredeln“. Er war uberzeugt, dass
Menschen, die den beruflichen
Anforderungen eher ausweichen
und auch wenig
Anderungsbereitschaft erkennen
lassen, weniger geeignet sind fur das
Opus Dei. Eine solche Aussage kann
im Blick auf die Armen, Schwachen
und Bedrangten gewiss zwiespaltig
werden. Aber die entscheidende
Stofdrichtung ist klar. Es kommt nicht
in erster Linie darauf an, dass
Escriva die Machtigen und
Einflussreichen aufsuchen und
gewinnen wollte, sondern Menschen
mit einer hohen Bereitschaft zum
Einsatz und auch zur Verdnderung.



Das ganze menschliche Leben muss
in der Kontemplation wurzeln.
Immer wieder sagte Escriva, die
Walffe des Opus Dei sei nicht die
Arbeit, sondern das Gebet.

Die Welt selbst wird so fiir den Laien
im strengen Sinn zum Ort der
Begegnung mit Gott. Jederzeit und an
jedem Ort stehen die Wege der
Kontemplation allen offen, die
arbeiten. ,Alles Wesentliche an der
christlichen Berufung bleibt
unverandert. Doch neu ist die Weise,
sie zu verwirklichen. Nachdem
anderthalb Jahrtausende lang das
Ordensideal vorherrschte, greift das
Opus Dei wieder die Art auf, mit der
die Christen der ersten Jahrhunderte
ihren Glauben lebten. Ein in
mancher Hinsicht gewagtes
Unternehmen. Kein Wunder, dass es
bei aller Zustimmung auch auf
Missverstdndnisse und Skepsis, ja
Ablehnung stiefs und stofst.«



Christsein mitten im sakularen im
Leben

Wenn man Escriva verstehen will,
muss man immer wieder zu diesem
grundlegenden Gedanken
zuruckkehren. Nur von daher ist es
auch verstandlich, dass er in relativ
kurzer Zeit so viele Menschen
ansprach, die mitten im sdkularen
Leben standen und dennoch Christen
sein wollten. Viele haben einen
solchen Weg der Heiligung mitten in
der Welt gesucht, ihn aber mit den
traditionellen Wegen nicht finden
konnen.

Dennoch ist dieser Weg eigentlich
nicht etwas Neues. Mit Recht hat der
Grunder immer wieder gesagt, dieser
Geist des Opus Dei sei ,,s0 alt wie das
Evangelium - und wie das
Evangelium so neu“. Er verweist auf
das frihe Christentum. Aber es gibt
naturlich auch Akzentuierungen und
Vorlaufer, die solche Gedanken



bereits thematisierten. Man wird
hier, wie in allen Lebensprozessen,
nicht immer alles mit Zitaten
nachweisen konnen. Escriva hat sich
bestimmt manche Aussagen der
Ordensspiritualititen zu eigen
gemacht, z.B. das benediktinische
Ethos des ,,Ora et labora“ (,Bete und
arbeite®). Dies gilt ganz gewiss auch
fur das ,,Gott suchen in allen Dingen“
des hl. Ignatius von Loyola und des
Jesuitenordens, aber vermutlich
auch fur die Spiritualitat der
Theresia von Lisieux, in der das
alltdgliche Leben eine besondere
Form der Heiligung erfahrt.
Schliefslich darf man nicht vergessen,
wie zentral ,Heiligung® im Alten und
Neuen Testament ist, besonders auch
in der reformierten Tradition.

Bei diesem Vergleich denke ich z.B.
an Aussagen der folgenden Art: ,Ich
versichere euch, wenn ein Christ die
unbedeutendste Kleinigkeit des
Alltags mit Liebe verrichtet, dann



erfullt sich diese Kleinigkeit mit der
Grofde Gottes. Das ist der Grund,
warum ich immer und immer wieder
betone, dass die christliche Berufung
darin besteht, aus der Prosa des
Alltags epische Dichtung zu machen.
Himmel und Erde scheinen sich am
Horizont zu vereinigen; aber nein, in
euren Herzen ist es, wo sie eins
werden, wenn ihr heiligmafiig euren
Alltag lebt.“

Escriva als Vorliaufer des Zweiten
Vatikanischen Konzils

Escriva scheut sich nicht,
unmittelbar die ganz materielle
Wirklichkeit als Feld christlicher
Bewdhrung zu sehen und spricht
wiederholt von einer
»,Materialisierung“ des christlichen
Lebens oder auch von einem
,christlichen Materialismus“. Wir
haben vielleicht heute
Schwierigkeiten mit einer solchen
Sprache. Aber jeder, der verstehen



will, kann diese Sprache deuten und
auslegen — was wir ja sonst auch
machen.

Ich denke aber auch an die
Einschétzung der irdischen Dinge
und ihre Autonomie bei Thomas von
Aquin, der den Eigenwert der
Schopfungswirklichkeit und das
Gutsein der aus den Handen Gottes
hervorgegangenen Welt
unmissverstandlich betont. Man
wird aber auch nicht fehlgehen,
wenn man an Manner wie Thomas
Morus denkt, die ihre Uberzeugung
aus dem Gewissen mit ihrem Leben
besiegelten. Es ist jedoch das
Verdienst von Escriva, dass er mit
Entschiedenheit die Ansatze der
Tradition aufgreift und daraus
wirklich nicht nur eine ,Spiritualitat
fir Laien“, sondern eine ,laikale
Spiritualitat” schafft. In diesem Sinne
ist Escriva ohne jede Frage ein
Vorlaufer des Zweiten Vatikanischen
Konzils. Viele Aussagen des Konzils



uber die Berufung zur Heiligkeit in
der Kirche und zum
Glaubenszeugnis in Kirche und Welt
haben hier ihre Wurzeln.

Fairness statt Verdachtigungen

Ich will nicht leugnen, dass es in der
Vergangenheit da und dort Probleme
und Missverstandnisse gegeben hat,
die freilich auf mehreren Seiten
liegen. Aber die spirituelle
Herausforderung, die im Opus Dei
liegt, darf nicht einfach mit Rickgriff
auf diese Verdachtigungen
abgewurgt werden. Leider gehen
nicht wenige Veroffentlichungen auf
das grundlegende Charisma von
Josemaria Escriva uiberhaupt nicht
ein.

Es scheint mir gerade darum ein
Gebot der Stunde zu sein, mit
Sorgfalt und Fairness das Profil des
neuen Heiligen genauer zu
betrachten. Wenn das Opus Dei
selbst in der Verwirklichung des



Werkes etwas falsch gemacht hat
oder machen sollte, dann muss man
es zuerst gewiss an der Bibel,
besonders aber an der Gestalt des
Grunders und seiner Vision messen.
Alles andere ware nicht serios.

Wovon die Zukunft der Kirche
abhangt

Die Kirche kann es sich heute nicht
leisten, Charismen, die in ihr
entstanden und aufgebliiht sind, zu
verachten. Sie kann sich auch nicht
leisten, Bewegungen dieser Art
gegeneinander auszuspielen. Ich bin
fest iilberzeugt, dass wir angesichts
der grofsen Herausforderung des
christlichen Glaubens heute alle
Krafte biindeln miissen, um bei aller
Ausformung im Einzelnen aus der
Mitte des Glaubens heraus ein
gemeinsames Zeugnis vor der Welt
ablegen zu konnen. Dies ist gerade
auch wichtig in der StofSrichtung
dessen, was Josemaria Escriva im



Blick auf eine ,laikale Spiritualitat®
wollte. Die Kirche muss die Laien
befahigen, inmitten ihrer sakularen
Tatigkeit authentische Zeugen des
Evangeliums zu sein. Es ist gar nicht
moglich, dass der Arm der verfassten
Kirche tiberall hinreicht. Es braucht
die Selbststandigkeit aller Christen je
an ihrem Ort, um dem Evangelium in
allen Feldern unseres Lebens einen
Weg zu bahnen und Raum zur
Entfaltung zu geben. Davon wird in
hohem Maf$ die Zukunft der Kirche
abhangen.

Ich will evtl. vorhandene Probleme
nicht verdrangen oder gar
verdecken. Aber sie konnen wirklich
nur gelost werden, wenn wir uns der
zindenden Idee im Leben und
Wirken des heiligen Josemaria
Escriva stellen.

Freiheit und Verantwortung

So mochte ich mit einer wichtigen
Aussage des neuen Heiligen



schliefden: ,Es versteht sich von
selbst, dass sich diese Vorstellungen
von einem heiligmafdig gelebten
Alltag kaum verwirklichen lassen,
wenn man nicht im Besitz jener
vollen Freiheit ist, die dem Menschen
—auch nach der Lehre der Kirche -
aufgrund seiner Wiirde als Ebenbild
Gottes zusteht. Die personliche
Freiheit — wenn ich von Freiheit
spreche, meine ich natiirlich immer
eine verantwortungsbewusste
Freiheit — besitzt eine wesenhafte
Bedeutung fir das christliche Leben.
— Versteht also meine Worte als das,
was sie sind: als Aufforderung,
tagtaglich und nicht nur in
besonderen Notsituationen eure
Rechte auszutiben, ehrlich eure
staatsburgerlichen Pflichten in
Politik, Wirtschaft, Universitat und
Beruf zu erfillen und mutig die
Folgen eurer personlichen
Entscheidungen sowie die Birde der
euch zustehenden Autonomie auf
euch zu nehmen. Diese christliche



Laienmentalitdit wird euch dazu
befahigen, jede Form von Intoleranz
und Fanatismus zu meiden; oder
positiv ausgedruckt: sie wird euch
helfen, in Frieden mit all euren
Mitbiurgern zusammenzuleben und
das friedliche Zusammenleben in
den verschiedenen Bereichen der
Gesellschaft zu fordern.“

Die Diskussion Prilat Dr.
Christoph Bockamp, Regionalvikar
des Opus Dei in Deutschland: Wie
kann sich das Christsein im Alltag
noch tiefer in das allgemeine
Bewusstsein hineinsenken?

Karl Kardinal Lehmann: Zweifellos
ist das ein einfaches und sehr oft
auch verborgenes Problem fir viele
Leute. An sich haben sie den guten
Willen, als gute Christen zu leben.
Viele bringen hohen Einsatz im
Beruf, haben ohnehin relativ wenig
Zeit fur die Familie. Das lasst dann
diese Dinge zu kurz kommen, auch



wenn man den Menschen Dinge
abfordert, die sie in dieser Form
nicht oder nicht leicht vollziehen
konnen. Deswegen ist es manchmal
zwar bedauerlich, aber sehr
verstandlich, dass Leute, die man
aufgrund ihrer Fahigkeiten gerne
etwas aktiver inmitten der Kirche
hétte, dies einfach nicht leisten
konnen. Aber da verlangen wir
manchmal zu viel und manchmal
auch am falschen Platz und im
Uberma#. Beim Lesen der Interviews
mit Escriva aus den Jahren 1966/67
ist mir aufgegangen, wie ungeheuer
hellsichtig, seherisch er das gesehen
hat.

Ich bekenne, dass ich frither von der
Kritik von Hans Urs von Balthasar
aus den finfziger Jahren zwar nicht
uberzeugt, aber angesprochen war.
Balthasar kritisierte damals, dass das
Opus Dei nichts Neues sei, das mache
doch jeder Christ, das sei doch
selbstverstandlich. Er fiigt noch



hinzu: Wenn man die Zuwendung
zur Welt so stark in die Mitte stellt,
muss man dann nicht mit Blick auf
die Gefahrdungen durch die Welt
eine an der Mitte des Glaubens
orientierte Spiritualitdt haben, muss
zum Beispiel eine Theologie des
Kreuzes nicht eine starkere Rolle
spielen? Ich habe immer wieder in
dem kleinen Buch Der Weg gelesen
und dachte: Ist das denn im Vergleich
mit Ignatius’ Exerzitien so originell,
hat es genug Tiefgang, wie es
notwendig fiir eine eigene
Spiritualitat ist? Aber ich gestehe:
Wie Escriva diese Idee
durchgehalten hat — durch alle
Schwierigkeiten hindurch, ein
Charisma muss ja immer viel leiden
—, daran merkt man: So einfach und
naiv ist das nicht, was er sagt. Da
muss die theologische Reflektion
noch tiefer gehen, das geben die
Texte Escrivas her. Man sieht, dass
die positive Leidenschaft fir den
Menschen, fiir die Bewaltigung



seiner Aufgaben in der Welt als
Hintergrund den ganzen
Explosivstoff des christlichen
Glauben hat. Das mussen mehr
Menschen neu entdecken.

Da ist auch der Unterschied zwischen
Selig- und Heiligsprechung: Die
Heiligsprechung hebt eine solche
Gestalt viel stdrker in den gesamten
Horizont der Weltkirche. Seine
weltweite Bedeutung ist damit zu
Recht herausgestellt worden.

Dr. Barbara Schellenberger: Der
Heilige Vater warnt in seinem
Schreiben ,,Christfideles Laici“ vor
zwei Entwicklungen nach dem II.
Vatikanischen Konzil, einerseits vor
dem Ruickzug der Laien in die
Sakristei, andererseits vor einer zu
starken Verweltlichung. Ich bin seit
vielen Jahren im Opus Dei und
immer dankbarer, je langer ich dabei
bin, weil das, was uns der Grunder
mitgegeben hat, uns vor diesen



Fehlentwicklungen bewahrt hat.
Denn zum einen ist die Welt — der
Beruf — unsere Aufgabe, da kann es
keinen Ruckzug in die Sakristei
geben. Andererseits gibt es diese
starke geistliche Nahrung, die heilige
Messe, die Zeiten des personlichen
Gebetes, den Rosenkranz, die uns
wappnen und die eine geistliche
Tankstelle fiir uns sind. Ich habe
manchmal den Eindruck, dass ein
gewisses Unverstandnis des Opus Dei
daher rihrt, dass diese geistlichen
Mittel zu gering geachtet werden.

Kardinal Lehmann: Sie haben ganz
recht. Nach dem II. Vatikanischen
Konzil haben wir — etwa in der
Aufnahme der Konstitution
,Gaudium et Spes“ — eine gewisse
Leichtfertigkeit erleben miissen.
Manche haben nicht gemerkt, dass
die starkere Zuwendung zur
modernen Welt darin geendet hat,
dass die Fangarme der Welt starker
waren als die eigenen Krafte, weil



man aufgesogen worden ist und sich
angepasst hat. Daraus ist nach dem
Konzil manche Enttduschung
entstanden. Viele Menschen, die das
Konzil bejahen, kdnnen nicht
ubersehen, dass es solche Tendenzen
gibt, bis in unsere Verbédnde hinein.

Wenn man mit diesen Erfahrungen
Josemaria noch einmal liest, dann
merkt man, dass er eine Spiritualitat
hat, die das ganz sensibel und sehr
frihzeitig im Auge hatte. Daher wird
man in einer notwendigen
Differenzierung bestarkt. Ich finde es
faszinierend, wie er das Vorbild
seiner Eltern in seine Glaubigkeit
hinein nimmt, die selber ganz
anders, theologischer reflektiert ist.
Wie ein Mann dieser Art in dieser
Zeit sagen kann: Ich verdanke
eigentlich meine Berufung meinem
Vater und konnte nie besser und
schoner beten als mit den Gebeten,
die ich von meiner Mutter gelernt
habe. Das ist ein ganz konkreter



Wurzelboden. Auch dass er so
unbefangen sagen konnte: Ich habe
Priester verehrt und geschatzt, aber
das war nichts fir mich, und als ihm
dann der Vater sagt: Du musst sehn,
ob du das kannst. Das alles bietet ein
ganz anderes Bild als die meisten
Leute haben, so als ob Josemaria von
Anfang an bruchlos in einer
bestimmten Frommigkeit gelebt
hétte, ohne ein Ringen, ohne Hohen
und Tiefen. All das gehort dazu,
wenn es um die Frage des
Verhaltnisses zur Welt geht.

Dr. Hans Thomas: Thre Erwahnung
von Hans Urs von Balthasar erinnert
mich an einen Briefwechsel mit ihm.

Kardinal Lehmann: Ich habe in
meiner Freiburger Zeit ein sehr
enges Verhaltnis zu Urs von
Balthasar gehabt. Wir waren zehn
Jahre gemeinsam in der
Internationalen
Theologenkommission. Ein paar Mal



haben wir auch tiber das Opus Dei
gesprochen. Dabei sagte er: Ich
wirde das heute nicht mehr so
schreiben. Ich bin mir nicht mehr
sicher. Denn warum eigentlich
werden hier so viele Menschen
angezogen? Damit musste ich mich
noch einmal neu beschéftigen. Er
ruckte da etwas ab von seiner
fritheren Auerung. Ich sage das,
weil man heute immer wieder auf
ihn rekurriert.

Thomas: Der Artikel von Balthasar
von 1963 war fir mich der letzte
Anstof3, ins Opus Dei zu gehen. In
den achtziger Jahren habe ich ihm
das auch einmal geschrieben.
Damals antwortete er mir, eigentlich
habe er friher nur den ,,Weg*
gekannt. Der Hintergrund fur von
Balthasars frithe Haltung ist etwas,
auf das man im Gesprach oft trifft:
Die Leute haben eine Zweiteilung der
Welt in die ,,Vita contemplativa“ und
die ,,Vita activa“ im Kopf. Dann



suchen sie innerhalb der ,Vita
activa“ eine Begriundung dafir, wie
man das vertiefen kann. Doch unser
Grunder hat diese Unterscheidung
auf den Kopf gestellt. Er sagte, die
Berufung im Opus Dei sei keine
aktive, sondern eine kontemplative.
Das ist eine Herausforderung, die
viele Leute nicht vor Augen haben.

Kardinal Lehmann: Ich
unterstreiche das voll und ganz.

Leo-Ferdinand Graf Henckel v.
Donnersmarck: Auch wenn man
einen Heiligen in erster Linie an
seinen Schriften messen darf, so ist
es doch bei einem erst kuirzlich
Verstorbenen legitim, das zu
beurteilen, was er wahrend seines
Lebens vertreten oder zumindest
gedeckt hat. Meiner Erfahrung nach
werden immer drei Vorwirfe gegen
das Opus Dei erhoben: Erstens, das
Opus Dei erhebe einen
Totalanspruch auf die Personen, die



ihm sozusagen zugelaufen sind. Der
zweite Vorwurf lautet, das Opus Dei
unter Franco sei lange Zeit eine
Stutze des Regimes gewesen. Der
dritte Vorwurf ist eher eine Frage:
Ich habe mit Menschen
zusammengearbeitet, die sich nicht
als Mitglieder des Opus Dei erklart
haben. Vielleicht weil sie nicht in den
Geruch kommen wollten, zu einer
Art Funften Kolonne des Franco-
Regimes zu gehoren.

Kardinal Lehmann: Da kann ich
nicht auf alles antworten, aber unter
uns sind sicher Personen, die das
eher konnen. In der 1983
erschienenen Biografie des
anerkannten Historikers Peter
Berglar gibt es einige Seiten zu
diesem Vorwurf. In der spanischen
Literatur wird es noch mehr dazu
geben. Man ist nicht auf die Leute
zugegangen, weil sie machtig waren.
Man ist vielmehr auf der Suche nach
leistungsbereiten Leuten gewesen



und ist bei dieser Suche solchen
Leuten begegnet. Einige von denen
sind zu einfach mit dem
Generalbegriff ,Technokraten*
abgestempelt worden. Hier spielt die
schwierige Beurteilung der ganzen
Franco-Zeit eine Rolle. Da gibt es
nicht nur Schatten.

Zu dem dritten Vorwurf: Ich habe
mich auch manchmal gefragt,
warum Mitgliedschaften so diskret
behandelt werden. Auch in meinem
Interview mit dem Kolner
Stadtanzeiger im Oktober habe ich
gefragt ob diese ,,Geheimhaltung“ in
Anfihrungszeichen so notwendig ist.
Ich muss aber gestehen, dass ich bei
der Vorbereitung des heutigen
Vortrages zwei langere Briefe
bekommen habe - einer der Autoren
sitzt hier unter uns —, die mir erklart
haben, inwieweit es
selbstverstandlich ist, dass es auch
aus Grunden des Datenschutzes eine
gewisse Diskretion einfach geben



muss. Daher wiirde ich diesen
Einwand heute nicht mehr so
formulieren.

Bockamp: Zum Thema Spanien
gestehe ich, dass es mich personlich
oft gedrgert hat. Abgesehen von
einem Urlaub an der Costa Brava bin
ich erst nach zwanzig Jahren im
Opus Dei mit Spanien in Berithrung
gekommen. Wir in Deutschland
sollten aufgrund unserer eigenen
Vergangenheit eigentlich eher etwas
bedéchtig sein in Aussagen Uber
,Kontamination in der
Vergangenheit®.

Unser Grunder wollte seinen Sohnen,
die eine politische Karriere machen
konnten, bewusst nicht ins
Handwerk pfuschen. Er sagte,
Freiheit ist eben Freiheit. Wenn man
sich in diesem Land tuberall
engagieren kann — und zwar mit
Unterstiitzung des gesamten
spanischen Episkopates — habe ich



nicht das Recht, dem
entgegenzuwirken. Er war sich als
weitsichtiger Mann bewusst, dass das
spater Probleme verursachen wiurde.
Er hat selber sehr unter der
Einheitspartei Falange gelitten.
Auflerdem gab es in Spanien
Versuche, alle katholischen Kréfte in
einer gesamtkatholischen Partei zu
bindeln. Dem erteilte er eine klare
Absage. Seine Aufgabe sei es nur, den
einzelnen Menschen ein geistliche
Bildung zu geben. Diese sollen sich
dann engagieren, wo sie wollen.
Einige Mitglieder des Opus Dei
kamen wegen ihrer Ablehnung des
Systems ins Gefangnis, etwa Rafael
Calvo Serer, ein bekannter Gegner
Francos, andere mussten in die
Emigration gehen. Ich will das
Franco-Regime nicht bewerten. Ich
will nur aufzeigen, dass der Grunder
des Opus Dei sich bis zu den letzten
Konsequenzen flr die politische
Freiheit der Katholiken eingesetzt
hat.



Der andere Punkt ist die angebliche
Geheimhaltung der Mitgliedschaft.
Auch das verwundert mich
manchmal. Denn hier geht es nicht
um Angst oder Nicht-Angst. Es geht
um das Selbstverstandnis des
katholischen Laien. Wenn ein Laie
eine personliche Bindung eingeht,
die etwa vorsieht, dass er jeden Tag
die heilige Messe besucht, dann ist
das seine hochstpersonliche Sache.
So wirde ein katholischer Laie im
Opus Dei nie auf die Idee kommen, in
eine Bewerbung bei einer Firma
»Mitgliedschaft im Opus Dei“ in
seinen Lebenslauf zu schreiben.
Auch bei der Bewerbung um ein
diozesanes Amt wiirde er nie auf
eine solche Idee kommen. Es ist eine
Frage seines Selbstverstandnisses,
dass er voll und ganz Laie ist. Sie,
Herr Kardinal, haben eben sehr klar
dargelegt, dass das Selbstverstandnis
eines katholischen Glaubigen im
Opus Dei sich eben nicht aus der
Ordensspiritualitit ableitet.



Ordenschristen fiihren gewohnlich
hinter dem eigenen Namen die
Abkirzung ihres Ordens und heben
sich damit etwas ab. Ein Laie kann
nur ein Laie sein, wenn er durch und
durch er selber ist und fir sich selber
spricht. Andererseits ist jeder
Angehorige des Opus Dei eingeladen,
uber das zu sprechen, was er auf
dem Herzen hat, also auch zu dieser
Zugehorigkeit. Wenn sich nun Ihre
Bekannten und Freunde dazu nicht
gedufdert haben, kann ich nicht viel
dazu sagen. Wenn ein Mensch
apostolisch, missionarisch wirkt —
und das sollen ja die Angehorigen
des Opus Dei —, dann wird fruher
oder spater jedem in seiner
Umgebung klar, wer das ist und was
ihn bewegt. Es kann ja auch sein,
dass es ein enormer Vorteil ist, vom
Opus Dei zu sein. So sagte man mir,
in Italien sei das gerade Mode. Man
soll fuir sich selber einstehen.



Kardinal Lehmann: Ich habe jetzt
noch einmal die Texte von Escriva
gelesen, und vor dem Hintergrund
der eigenen Verantwortung liest man
sie tatsachlich anders. Ich war
uberrascht, dass ich frither nicht
gemerkt habe, wie sehr er die
Freiheit und die Verantwortung des
Einzelnen in der Wahl der Mittel und
in der konkreten beruflichen
Ausrichtung unterstreicht. Das habe
ich zuvor nicht so deutlich gesehen.
Das ist auch eine Parallele zu
wichtigen Aussagen des II.
Vatikanischen Konzils. In ,,Gaudium
et Spes® wird gesagt, dass katholische
Christen dasselbe Ziel im Auge
haben, aber die Mittel und Wege
verschieden sind, auf denen sie
dieses Ziel zu erreichen suchen. Das
sel zu tolerieren. An einer anderen
Stelle steht, niemand, der sich fur
einen Weg entschieden habe, solle
sagen, das sei die Lehre der Kirche
oder es sei der einzige Weg. Das ist
eine innere Parallele.



Bockamp: Escriva hat es auch
rundweg abgelehnt, sich fur
Auszeichnungen gratulieren zu
lassen, die einer seiner SOhne
bekam.

Kardinal Lehmann: Das ist etwas
Neues: Josemaria Escriva verzichtet
auf ein falsches klerikalistisches
Fihrungsmodell den Laien
gegenuber. Vielmehr wiinscht er in
hohem Mafse eine Selbstandigkeit
der Laien, die aus einer vertieften
Glaubensbildung heraus ihre
Entscheidungen treffen. Er besafs
eine grofSe Zuversicht. Escriva traute
den Menschen und der Gnade Gottes
einiges mehr zu, als wir das
gemeinhin tun. Diese Einheit von
Zuversicht, Verantwortung und
Freiheit sind neue Elemente einer
Spiritualitat der Laien. Mir ist vor
oder zu seiner Zeit nichts Ahnliches
bekannt.



Bockamp: Herr Kardinal, wollen Sie
uns noch ein Anliegen mit auf den
Weg geben?

Kardinal Lehmann: Ich empfinde es
als eine ungeheure Bereicherung,
dass es in den
Ordensgemeinschaften, in den
Sakularinstituten, dass es in der
Pralatur Opus Dei diese
verschiedenen Charismen gibt und
dass der einzelne sehen kann, wo er
sich, auch mit seinem Beruf, am
besten wiederfindet. Ich hoffe, dass
man jetzt nach der Heiligsprechung
von Josemaria Escriva endlich zu den
wichtigen Inhalten kommt. Man
muss sich jetzt mit den geistlichen
Inhalten beschaftigen. Jetzt wird es
Zeit, dass die Auseinandersetzung
damit ernsthafter wird. Wir haben es
jetzt einfacher: Alles was wichtig ist,
ist Ubersetzt. Jetzt muss man es
lesen.



Der vollstdndige Vortrag samt
Quellenangaben wurde
veroffentlicht bei www.bistum-
mainz.de. Der Wortlaut kann per e-
Mail beim Informationsbiiro des
Opus Dei angefordert werden.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/ein-anrecht-auf-die-wahrung-
des-guten-rufes-karl-kardinal-lehmann-
uber-das-opus-dei/ (26.01.2026)


https://www.bistum-mainz.de/
https://www.bistum-mainz.de/
https://opusdei.org/de-de/article/ein-anrecht-auf-die-wahrung-des-guten-rufes-karl-kardinal-lehmann-uber-das-opus-dei/
https://opusdei.org/de-de/article/ein-anrecht-auf-die-wahrung-des-guten-rufes-karl-kardinal-lehmann-uber-das-opus-dei/
https://opusdei.org/de-de/article/ein-anrecht-auf-die-wahrung-des-guten-rufes-karl-kardinal-lehmann-uber-das-opus-dei/
https://opusdei.org/de-de/article/ein-anrecht-auf-die-wahrung-des-guten-rufes-karl-kardinal-lehmann-uber-das-opus-dei/

	Ein Anrecht auf die Wahrung des guten Rufes: Karl Kardinal Lehmann über das Opus Dei

