
opusdei.org

Die Wurzeln der
Freude

Der Christ muss definitiv froh
sein. Der Optimismus des
Christen ist auf die Tatsache
gegründet, dass sich ihm ein
königlicher Weg zum Besten
geöffnet hat, und das Beste ist
Gott.

08.01.2021

Die menschliche Liebe ist eine
sichere Realität und zugleich Gestalt
oder Analogie der göttlichen Liebe.
Um die christliche Freude zu
verstehen, muss man vielleicht die



Freude des Verliebten
berücksichtigen – nicht trotz der
Schmerzen, sondern gerade in den
Schmerzen, in der ständigen
Wachsamkeit, in der sich die Person
verwirklicht. Der Verliebte, wenn er
liebt und geliebt wird, wenn er gibt
und Gegenstand der Gabe ist, ist froh,
genießt, singt. Deshalb tritt die
Freude bei den Kindern auch in
einer besonderen Weise auf: denn
ihr Leben bedeutet, immer zu
empfangen, Gegenstand der Liebe zu
sein, speziell seitens der Eltern, aber
auch von fast allen, die die Kinder
mit Wohlwollen betrachten.

Bedeutet Glück nicht, auf ein
„glückliches Ende“ zu vertrauen?

Da die Welt nicht ohne das
Christentum leben kann – so stark
sind die historischen Folgen der
Realität des Mensch gewordenen
Wortes -, hat sich in vielen Epochen
ein Teil der Menschen der Aufgabe



verschrieben, es anzuschwärzen:
wörtlich, es in dunklen Farben
schwarzzumalen. Die Menschen
dionysischer Art, nach der
Terminologie von Nietzsche, haben
das Christentum beschuldigt, den
Tod zu predigen, den Verzicht, die
Traurigkeit, das Verlassen der Welt.
Wenn dagegen aus irgendeinem
Grund die Geschichte in eine Epoche
der Verzweiflung gerät, wird der
Optimismus lästig: Warum sind diese
Christen glücklich, warum zweifeln
sie nicht immer, warum gibt es keine
ständige Angst? Ist es nicht frivol,
oberflächlich, dieses Vertrauen auf
ein glückliches Ende? Wie es fast zu
erwarten war, so geschieht es: der
Christ ist als traurig und froh
abgestempelt worden, als dunkel und
dreist strahlend, als Defätist und als
Triumphalist. Wenn der heilige
Gesang vielfältig, polyphonisch, reich
wird: „Die ursprüngliche
Bescheidenheit ist verloren
gegangen“. Wenn er nüchtern wird:



„Das sind Gesänge des Todes und
nicht des Lebens“.

Die Paradoxe des Christentums

Wenn diese gleichzeitigen und
widersprüchlichen Angriffe
auftreten, kann man sagen, dass die
Ankläger den „Skandal“ und die
„Torheit“ des Christentums nicht
verstanden haben. Chesterton
schrieb in Enormous minucias: „Das
wahre Resultat aller Erfahrung und
das wahre Fundament jeder Religion
ist das folgende: dass die vier oder
fünf Wahrheiten, deren Kenntnis für
den Menschen praktisch am
wesentlichsten sind, alle zu der
Kategorie gehören, die die Leute
Paradox nennen“. Auch die Freude
des Christen drückt sich in
Paradoxen aus. Paradox ist es, dass
Christus anrät, beim Fasten ein
frohes Gesicht zu machen, sich zu
parfümieren, sich fern jeder
Traurigkeit zu zeigen. Natürlich kann



jemand, der beim Fasten froh ist,
leicht der Anschuldigung der
Heuchelei ausgesetzt sein. Aber es ist
der Kritiker, der das Paradox nicht
verstanden hat.

Es ist angebracht, dem Angreifer
immer eine Chance zu geben. Man
muss immer versuchen, den Grund
der Beschuldigung zu verstehen. So
kann man denken, dass der
intelligente Mensch das Komplexe
liebt und dass die Realität viele
Facetten und Farben hat. Mit lauter
Stimme verkünden, dass „alles
einfach ist“, ärgert die Menschen, die
fürchten, dass sich das Durchsichtige
in einen Schleier der
Oberflächlichkeit verwandelt. So
wird die einfache Feststellung „der
Christ ist froh“ Reaktionen der
Missbilligung hervorrufen: So
einfach kann es nicht sein.

Und so ist es auch nicht. Die
Tatsache, dass das Christentum von



verschiedensten und auch
gegensätzlichen Seiten angegriffen
worden ist, beweist zumindest, dass
die christliche Realität schwer mit
einem einzigen Blick erfasst werden
kann. Einfach ist nicht dasselbe wie
einfältig. Einfachheit vermitteln,
heißt nicht simplifizieren: einfach ist,
was sich nicht verbirgt; aber das, was
sich nicht verbirgt, kann eine
komplexe Realität sein. Genauso ist
es beim Christentum. Und bei der
Freude des Christen auf besondere
Weise.

Das gaudium

Die Freude ist das gaudium der
Lateiner. Gaudium übersetzt in der
Vulgata praktisch immer das
griechische chará, und dieser
griechische Begriff wird auch für 
Geschenk, Preis, Almosen und Gnade
verwendet. Gnade ist das, was ohne
Anstrengung vom Empfänger
erhalten wird; deshalb bedeutet



Dank sagen diese Unentgeltlichkeit
anerkennen. Die tiefe Freude ergibt
sich aus dem Besitz eines Gutes, und
zwar eines großen Gutes, das nur
unentgeltlich empfangen werden
kann. Unter all diesen Gütern gibt es
ein höchstes, die Liebe. Der Archetyp
des unentgeltlich empfangenen
Gutes ist die Liebe. Deshalb ist der
Verliebte, wenn er liebt und geliebt
wird, wenn er gibt und Gegenstand
der Gabe ist, froh, er freut sich, er
singt. Deshalb tritt die Freude bei
den Kindern auch in einer
besonderen Weise auf: denn ihr
Leben bedeutet, immer zu
empfangen, Gegenstand der Liebe zu
sein, speziell seitens der Eltern, aber
auch von fast allen, die die Kinder
mit Wohlwollen betrachten.

Danksagen

Der Weg, im Christentum verwurzelt,
konnte diese reiche Auffassung der
Freude nicht verkennen. Im Punkt



268 heißt es: „Sage Ihm Dank für
alles, denn alles ist gut“. Das scheint
mir der grundlegende Text über die
Freude zu sein. Dieser Danksagung
für alles entspringt eine große
Freude, wie das Evangelium gerne
sagt: Die Engel verkünden bei der
Geburt Christi eine große Freude (Lk
2,10); die Jünger, gestärkt durch den
Segen Christi, der zum Vater
zurückkehrt, empfinden eine große
Freude (Lk 24,50-52).

Um Hilfe bitten

Aus all diesen Gründen muss der
Christ definitiv froh sein. Der
Optimismus des Christen beruht auf
der Tatsache, dass sich ihm ein
königlicher Weg zum Besten eröffnet
hat, und das Beste ist Gott. Deshalb
kann eine definitiv trübsinnige
Laune nicht christlich sein. Zu
denken, dass alles so schlecht ist,
dass das menschliche Herz so
verdorben ist, dass „es nicht einmal



Gott heilen kann“, ist nur eine Art
des Stolzes, das heißt, der Anbetung
des eigenen Ichs. Einen Widerschein
dieses Stolzes gibt es auch in den
menschlichen Beziehungen: Der
chronisch Traurige, ist jemand, der
sich nicht helfen lässt, der meint,
seine „Kompliziertheit“ wäre so groß,
dass niemand sie jemals lösen kann.
Und dagegen: Nichts ist angenehmer
als der Charakter eines Menschen,
der sich helfen lässt, nicht
unterwürfig, sondern schlicht und
einfach: „Schau, das weiß ich nicht,
sage es mir du“.

In Kreuzesform

Andererseits haben Denker wie
Kierkegaard oder Unamuno und alle
jene, die in der einen oder anderen
Form vom „tragischen Empfinden
des Lebens“ gesprochen haben, mehr
oder weniger dunkel geahnt, dass im
Lauf der Geschichte, in dieser Zeit,
die Freude des Menschen nie



vollkommen sein kann. Die Freude
ist Folge des Erlangens eines Gutes;
noch dazu eines unverdienten Gutes,
das rein aus Großzügigkeit gegeben
wird. Aber in der Geschichte gibt es
kein ewiges Gut (weder von
Menschenhand geschaffen noch in
der Natur) das genossen werden
könnte; und das einzige ewige Gut,
Gott, kann nicht „gesehen“ und
daher in diesem Leben nicht
vollständig genossen werden. Wir
nähern uns einmal mehr dem
Paradox. Und in diesem Fall wurde
das Paradox von Msgr. Escrivá de
Balaguer oftmals mit dem Satz, „Die
Freude hat Wurzeln in der Form des
Kreuzes“ (1), umschrieben.

Um das besser zu verstehen, muss
man einige schon angeführte Ideen
miteinander verbinden. Zum Beispiel
den Zusammenhang zwischen
Freude und Kindschaft. Es hat jetzt
nichts Seltsames an sich, dass im Weg
die Wurzel der Freude darin besteht,



sich Kind Gottes zu wissen. Diesen
Gedanken finden wir wieder in den
beiden Kapiteln, in denen die
„geistliche Kindschaft“ behandelt
wird. Man kann den Punkt 659 im
Licht des Punktes 860 lesen. „Die
Freude, die du haben sollst, ist nicht
die eines gesunden Tieres, die wir
eine physiologische Freude nennen
könnten. Sie ist vielmehr eine
übernatürliche, die aufkommt, wenn
man alles hingibt und sich ganz den
liebenden Armen Gottes, unseres
Vaters, überlässt“. „Vor Gott, dem
Ewigen, bist du ein noch kleineres
Kind als ein zweijähriges vor dir. Du
bist nicht nur Kind, du bist Sohn
Gottes. - Vergiss das nicht“.

Im Weg ist die Freude mit der
Annahme des Willens Gottes
verbunden, aber ohne die geringste
Passivität. Dieser Wille ist der eines
Vaters und man weiß, wie sehr –
sofern es für das Kind gut ist – der
Vater eher geneigt ist



entgegenzukommen als zu befehlen.
Sofern es für das Kind gut ist: das ist
der Schlüssel. Der Mensch fühlt sich
ständig geneigt, sich eine Welt nach
seinem Geschmack, dem
Graubereich des Egoismus, zu
erschaffen. Deshalb gelingt es ihm
nicht, sich des wahren Statuts der
Freude in dieser Welt bewusst zu
werden, das im Weg mit klaren
Zügen dargelegt wird: „Der Freude
des armseligen Menschen haftet,
auch wenn sie einen übernatürlichen
Grund hat, immer ein Beigeschmack
der Trauer an. - Was hattest du dir
gedacht? - Hier unten ist der
Schmerz das Salz unseres
Lebens“ (Nr. 203). Und unter einem
anderen Gesichtspunkt ist die Buße
„Freude, wenn auch eine
mühevolle“ (Nr. 548). Aus diesem
Grund muss man das Leid mit Stärke
annehmen: „Wenn du das Leid mit
ängstlichem Herzen aufnimmst,
verlierst du die Freude und den
Frieden (…)“ (Nr. 696).



Nach und nach zeigt sich die innige
und untrennbare Beziehung
zwischen Freude und Kreuz, vor
allem wenn man berücksichtigt, dass
in anderen Werken von Msgr.
Escrivá de Balaguer mit
theologischer Tiefe darauf
hingewiesen wird, dass der Begriff
Kreuz nur für das einzige Kreuz, das
Kreuz Christi zu verwenden ist.
Dieses Thema wird an vielen Stellen
im Weg erwähnt: „Wenn etwas gut
gelingt, freuen wir uns und
lobpreisen Gott, von dem alles
Gelingen kommt. - Geht etwas
schlecht aus? - Freuen wir uns und
lobpreisen wir Gott, der uns an
seinem sanften Kreuz teilhaben
lässt“ (Nr. 658). Vielleicht wird im
Kapitel Der Wille Gottes der
Höhepunkt erreicht: „Sich dem
Willen Gottes ohne Vorbehalte
anheimgeben, bringt zwangsläufig
Frieden und Freude, das Glück des
Kreuzes. - Dann stellt man fest, dass
das Joch Christi sanft und seine



Bürde leicht ist“ (Nr. 758). Warum?
Weil der Erste, der den Willen des
Vaters vollkommen annimmt,
Christus ist, und diese Annahme
führt ihn zum Tod, bis zum Tod am
Kreuz. Er, der Sohn, das Wort. Aus
diesem Grund muss der Christ, Kind
Gottes im Sohn Gottes, das Kreuz
durchleben, um sich der Wurzeln
der Freude bewusst zu werden; dann
stellt man fest, dass das Joch kein
Joch ist, die Last keine Bürde, ohne
aufzuhören Last und Joch zu sein.
Und notwendigerweise müssen wir
uns von neuem an die Kraft des
Paradoxes erinnern.

Da es nicht möglich ist, gleichzeitig
alle Aspekte der christlichen Sicht
auf das Leben im Auge zu behalten,
wurde, als wir die Beziehung
Gotteskindschaft-Kreuz behandelten,
nicht auf eine andere untrennbare
Wirklichkeit Bezug genommen: die
Liebe. Nur die Liebe macht die
Annahme des Kreuzes möglich. Wie



die heilige Teresa in den 
Klostergründungen schreibt: „Diese
Kraft hat die Liebe, wenn sie
vollkommen ist: dass wir unsere
Zufriedenheit vergessen, um den
zufriedenzustellen, den wir lieben“.
Das ist die alte menschliche
Erfahrung und es gibt keinen Grund,
dass sie sich in Bezug auf die
göttliche Liebe ändert. Msgr. Escrivá
de Balaguer gefiel jenes Lied von
Juan de Enzina, in dem es heißt: „Es
ist mehr wert, Lust gegen Schmerz zu
tauschen, als ohne Liebe zu sein“. Die
Liebe ist niemals ruhig, denn das
Herz wacht immer, wie im Hohenlied
zu lesen ist, zu dem Fray Luis de
León diesen schönen Kommentar
machte: „Die Sorgfalt der Liebe ist so
groß, und sie ist so wach in ihrem
Wunsch, dass sie auf tausend
Schritte weit spürt, im Schlaf hört
und durch die Mauern sieht“.

Die menschliche Liebe ist eine
Wirklichkeit und zugleich Bild und



Analogie der göttlichen Liebe. Um
die christliche Freude zu verstehen,
muss man vielleicht die Freude des
Verliebten berücksichtigen, nicht
trotz der Schmerzen, sondern gerade
in den Schmerzen, in der Unruhe, in
der ständigen Wachsamkeit. Es
handelt sich daher um eine Freude
fern jeder Oberflächlichkeit, einer
Zufriedenheit, die nichts mit
Frivolität zu tun hat; sie ist
empfundene Wonne, eine Sorgfalt, in
der sich die Person verwirklicht.

Jetzt sieht man vielleicht besser,
weshalb eine traurige Darstellung
des Christentums eine Verfälschung
der übernatürlichen Realität des
Glaubens ist. „Echte Tugend ist nicht
traurig und unsympathisch. Sie ist
froh und liebenswürdig“ ( Der Weg ,
Nr. 657), das heißt, mit der Freude,
die der Liebe entspringt, denn
liebenswürdig ist nur, wer liebt. An
einer anderen Stelle des Buches ist
die Rede von den „liebenswürdig



blickenden“ Augen Christi. So
versteht man die folgende
Feststellung: „Langes Gesicht...,
schroffes Auftreten..., lächerliches
Äußeres..., unsympathisches Wesen:
hoffst du auf diese Weise, andere zur
Nachfolge Christi zu bewegen?“ (Nr.
661). Oder in einem anderen Punkt:
„Sei nicht traurig. - Du sollst einen
Blick für die Dinge haben, der mehr
’unserer’ Art, der christlichen,
entspricht“ (Nr. 664).

Der Weg , wie alle großen geistlichen
Bücher, die die christliche Realität
kommentiert haben, lässt sich nicht
in die einfache Dichotomie
Optimismus-Pessimismus einordnen,
in die Vereinfachungen der „besten
aller Welten“ (Leibniz) oder der
„schlechtesten aller möglichen
Welten“ (Schopenhauer). In dieser
Welt gab es und gibt es noch immer
die Sünde, die Beleidigung Gottes, die
sich in einer erbarmungslosen
Ausnützung der Geschöpfe zeigt.



Aber die Sünde ist nicht das Letzte,
nicht das Endgültige. Am Ende steht,
durch das Kreuz, die Auferstehung;
der größte erlösende Schmerz, der
zur Freude führt – jetzt als
Verheißung, dann als vollkommener
Besitz. Das Leiden am Kreuz ist ein
Sieg, ein mühsamer Sieg, der sich im
Lauf der Geschichte fortsetzt, im
Helldunkel der menschlichen
Freiheit, das dasselbe Helldunkel der
Freude ist.

(1) Diese Aussage kommt in der
Verkündigung des Gründers des
Opus Dei sehr häufig vor: siehe z.B. 
Christus begegnen , Nr. 43.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

https://opusdei.org/de-de/article/die-wurzeln-der-freude/


de/article/die-wurzeln-der-freude/
(01.02.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/die-wurzeln-der-freude/

	Die Wurzeln der Freude

