
opusdei.org

Die Tür der Demut

„Kommt alle zu mir, denn ich
bin gütig und von Herzen
demütig“ (vgl. Mt 11,28-29). Gott
hat sich klein gemacht, damit
wir groß sein können, wahrhaft
groß: von Herzen demütig.

07.01.2021

Die Fassade der Geburtsbasilika in
Betlehem lässt noch heute die Spuren
ihres alten Portals erkennen, das mit
der Zeit auf ein Türchen verkleinert
wurde, das kaum eineinhalb Meter
hoch ist. Auf diese Weise wurde
verhindert, dass man zu Pferd



hineinreiten konnte, und man
schützte so die heilige Stätte. Die
geringen Abmessungen dieser Tür
sind auch eine Aufforderung an den
heutigen Besucher: sie sagen ihm
ohne Worte, dass „wir klein werden,
geistlich zu Fuß gehen müssen, um
durch das Portal des Glaubens
eintreten und Gott finden zu können,
der von unseren Vorurteilen und
Vorstellungen verschieden ist: der
Gott, der sich in der Demut eines neu
geborenen Kindes verbirgt“ (1).

Wir sind Söhne und Töchter Gottes

In seiner zweiten Enzyklika erinnert
uns Papst Franziskus an die tiefen
Gründe der Demut. Es geht um eine
einfache und große Wahrheit, auf die
wir allzu leicht im Trubel des Alltags
vergessen: „Wir sind nicht Gott“ (2).
Die Schöpfung ist tatsächlich der
feste Ausgangspunkt unseres Seins:
Wir haben unsere Existenz von Gott
empfangen. Wenn wir diese



fundamentale Wahrheit annehmen,
lassen wir uns von der göttlichen
Gnade verwandeln; dann erkennen
wir die Realität, vervollkommnen sie
und opfern sie Gott auf. Die Liebe
zur Welt, die uns der heilige
Josefmaria vermittelt, lässt in uns
den Wunsch aufkommen, dort wo
wir uns befinden und entsprechend
unseren Möglichkeiten, das, was wir
lieben, zu verbessern. Und im
Zentrum dieser unermesslichen
Aufgabe befindet sich die Demut,
„die uns gleichzeitig zur Erkenntnis
der eigenen Armseligkeit wie der
eigenen Größe verhilft“ (3): der
Erbärmlichkeit, deren wir uns häufig
bewusst werden, und der Größe,
durch die Taufe Töchter und Söhne
Gottes in Christus zu sein.

Die Demut ist „die Tugend der
Heiligen und der von Gott erfüllten
Menschen (…): Je mehr ihre
Bedeutung wächst, desto mehr
nimmt das Bewusstsein ihrer



Nichtigkeit zu, und dass sie ohne die
Gnade Gottes nichts tun können (vgl.
Joh 15,8)“ (4). So sind die kleinen
Kinder, und so sind wir vor Gott. Es
ist daher gut, zum Wesentlichen
zurückzukehren: Gott liebt mich.
Wenn sich ein Mensch von Gott
geliebt weiß – eine Liebe, die er in
der Liebe entdeckt, die ihm andere
Personen erweisen -, so kann er alle
lieben.

Die Demut den anderen gegenüber

Die Demut führt uns dazu, die
Wirklichkeit so anzunehmen, wie sie
ist und vor allem die Menschen, die
uns durch familiäre Bande, durch
Verbundenheit im Glauben, durch
die Lebensumstände näherstehen.
„Deshalb wollen wir, solange wir
noch Zeit haben, allen Menschen
Gutes tun, besonders aber denen, die
mit uns im Glauben verbunden
sind“ (Gal 6,10). Der Apostel lehrt
uns, nicht müde zu werden, eine



geordnete Liebe zu leben. Jene, die
wie wir das Geschenk der Taufe
empfangen haben – wie sollten wir
sie nicht als Brüder, Kinder
desselben Vaters der Güte und der
Barmherzigkeit betrachten? „Die
Demut ist es, die uns sacht und wie
selbstverständlich die beste Art des
Umgangs mit unseren Mitmenschen
lehrt: jeden verstehen, annehmen,
entschuldigen; weder Spaltungen
herbeiführen noch Schranken
aufrichten, sondern - immer! - die
Eintracht fördern“ (5).

Der Demütige entwickelt eine
Empfindsamkeit in Bezug auf die
Gaben Gottes, sowohl in seinem
eigenen Leben als auch in dem der
anderen; er begreift, dass jede Person
eine Gabe Gottes ist, und so nimmt er
alle an, ohne Vergleiche noch
Rivalitäten: jeder Einzelne ist in den
Augen Gottes einzigartig und trägt
etwas bei, das die anderen nicht
geben können. Die Demut führt dazu,



sich über die Freude der anderen zu
freuen, über die Tatsache, dass sie
existieren und dazugehören. Der
Demütige lernt, einer mehr zu sein:
einer unter den anderen. Die Familie
spielt in diesem Sinn eine
wesentliche Rolle: Das Kind gewöhnt
sich daran, Umgang mit den anderen
zu pflegen, zu sprechen und
zuzuhören; unter seinen eigenen
Brüdern und Schwestern ist es nicht
immer der Mittelpunkt der
Aufmerksamkeit; es lernt, sich zu
bedanken, denn nach und nach wird
ihm klar, was die Dinge kosten. So
entdeckt es angesichts eines
persönlichen Erfolgs, dass so viele
Dinge dank der Hingabe seiner
Familienangehörigen und Freunde,
der Personen, die es umsorgen, ihm
zu essen geben und ein Zuhause
schaffen, möglich gewesen sind. Die
Demut wächst mit der Dankbarkeit
und auch mit dem Verzeihen:
vergeben, um Verzeihung bitten,
Verzeihung erlangen. Wer bin ich,



dass man zu mir sagt: „Verzeihe
mir“? Die Demut dessen, der um
Verzeihung bittet – vielleicht jemand,
der Autorität hat -, ist liebenswert
und ansteckend. Sie ist es zwischen
Mann und Frau, Eltern und Kindern,
zwischen Vorgesetzten und
Mitarbeitern.

Ohne deshalb naiv zu sein, hat der
Christ eine wohlwollende Haltung
gegenüber seinen Mitmenschen,
denn tatsächlich zählt jede Person
und hat einen Wert; jede Form der
Intelligenz, ob sie nun mehr
spekulativ ist oder vom Herzen
kommt, spendet Licht. Das
Bewusstsein der Würde der anderen
hindert ihn daran, „der
Gleichgültigkeit, die demütigt“ (6) zu
verfallen. Der Christ ist seiner
Berufung nach den anderen
zugewendet: er öffnet sich ihnen,
ohne sich zu sehr darum zu
kümmern, ob er lächerlich wirkt
oder ein schlechtes Bild abgibt. Es



gibt Menschen, die sich
einschüchtern lassen, weil sie
schüchtern sind, anstatt Licht und
Wärme zu vermitteln; sie denken zu
viel an sich selbst, an das, was die
anderen sagen werden… vielleicht
wegen eines übertriebenen
Ehrbegriffs, wegen der Sorge um das
eigene Image, was Stolz oder Mangel
an Einfachheit verdecken kann.

Die Aufmerksamkeit auf sich selbst
lenken, ständig übertrieben konkrete
und spezielle Wünsche äußern, mehr
oder weniger gewöhnliche
Gesundheitsprobleme hervorheben;
oder im Gegenteil auf eine
übertriebene Weise eine Krankheit
verbergen, die die anderen kennen
sollten, um durch ihr Gebet und ihre
Unterstützung besser helfen zu
können: Alle dieser Haltungen
verlangen möglicherweise eine
Läuterung. Die Demut zeigt sich auch
in einer gewissen Flexibilität in der
Art und Weise, in der wir mitteilen,



was wir sehen oder fühlen. „Du
besitzt nicht den Geist der echten
Abtötung, wenn du überempfindlich
bist, wenn du nur auf deine
egoistischen Wünsche bedacht bist,
wenn du die anderen ausnützt, wenn
du es nicht fertigbringst, dir
Überflüssiges, manchmal auch
Nötiges zu versagen; wenn du traurig
wirst, nur weil dies oder jenes nicht
nach deinen Vorstellungen geschieht.
Echten Geist der Abtötung hast du
hingegen, wenn du es verstehst, allen
alles zu werden, um alle zu retten (1
Kor 9,22)“ (7).

Das Gute sehen und
zusammenleben

„Wir haben für euch auf der Flöte
gespielt, und ihr habt nicht getanzt;
wir haben Klagelieder gesungen, und
ihr habt euch nicht an die Brust
geschlagen“ (Mt 11,17): Der Herr
bedient sich eines Liedes oder
vielleicht eines volkstümlichen



Spieles, um zu veranschaulichen,
dass einige seiner Zeitgenossen ihn
nicht zu erkennen wissen. Wir sind
aufgerufen, Christus in den
Ereignissen und in den Personen zu
entdecken; wir müssen die göttlichen
Handlungsweisen respektieren: Gott
erschafft, befreit, erlöst, vergibt,
ruft… „Wir dürfen daher nicht
Gefahr laufen, uns der völligen
Freiheit der Liebe entgegenzustellen,
mit der Gott in das Leben jedes
Menschen eintritt“ (8).

Sich den andern zu öffnen, setzt
voraus, dass man sich ihnen anpasst;
zum Beispiel, indem man mit
denjenigen einen
Gemeinschaftssport ausübt, die darin
weniger gut sind; oder indem man
auf die eigenen Vorlieben verzichtet,
um sich mit anderen so zu erholen,
wie sie es möchten. Im
Zusammenleben wird die demütige
Person immer versuchen, positiv zu
sein. Der Stolze neigt dagegen dazu,



das Negative zu betonen. In der
Familie, in der Arbeit, in der
Gesellschaft erlaubt es die Demut, die
anderen unter dem Gesichtspunkt
ihrer Tugenden zu sehen. Wer
dagegen dazu neigt, häufig von den
Dingen zu sprechen, die „ihm auf die
Nerven gehen“ oder ihn ärgern, tut
es gewöhnlich, weil ihm Weitblick,
Nachsicht, Offenheit des Geistes und
des Herzens fehlen. Vielleicht muss
er lernen, die anderen mit ihren
Fehlern zu lieben. Auf diese Weise
wird eine Pädagogik der Liebe in die
Tat umgesetzt, die nach und nach
eine unwiderstehliche Dynamik
schafft: Man macht sich kleiner,
damit die anderen wachsen. So war
es bei dem Vorläufer: „Er muss
wachsen, ich aber muss kleiner
werden“ (Joh 3,30), sagte der Täufer.
Das Wort machte sich noch kleiner:
„Die Kirchenväter lasen in ihrer
griechischen Übersetzung des Alten
Testaments ein Wort des Propheten
Jesaja, das dann auch Paulus zitiert,



um zu zeigen, wie die neuen Wege
Gottes im Alten Testament schon
vorhergesagt waren. ’Gott hat sein
Wort kurz gemacht, es abgekürzt’,
hieß es da (Jes 10,23; Röm 9,28). …
Der Sohn selbst ist das Wort, der 
Logos; das ewige Wort hat sich klein
gemacht – so klein, dass es in eine
Krippe passte. Es hat sich zum Kind
gemacht, damit uns das Wort fassbar
werde“ (9).

Jesus Christus machte sich allen
zugänglich: er unterhielt sich mit
seinen Jüngern, gebrauchte
Gleichnisse, sprach mit ihnen auf
Augenhöhe – als er zum Beispiel das
Problem der Steuer an den Kaiser
löst, zögert er nicht, sich mit Petrus
auf eine Ebene zu stellen (vgl. Mt
17,27) (10) -, mit den Frauen, den
heiligen und den weiter von Gott
entfernten, mit den Pharisäern, mit
Pilatus. Es ist wichtig, sich von der
eigenen Art zu lösen, um auf den
anderen zuzugehen: So entwickelt



man eine gewisse Fähigkeit, sich den
anderen anzupassen und vermeidet,
sich von fixen Ideen und Manien
leiten zu lassen; man wird in jedem
Menschen etwas Liebenswertes
entdecken, diesen Funken der
göttlichen Liebe, man wird sich
damit zufrieden geben, einer mehr
unter den anderen zu sein, in Bezug
auf die Art, wie man in unserem
Haus oder Land feiert, auch im Licht
der liturgischen Zeit, die den
Rhythmus unseres Lebens als Söhne
und Töchter Gottes prägt. Der
Demütige lebt aufmerksam, offen für
die Bedürfnisse der Menschen in
seiner Umgebung. Diese Haltung ist
Grundlage der guten Erziehung und
zeigt sich in vielen Details, wie im
Vermeiden, ein Gespräch, eine
Mahlzeit und noch weniger das
Gebet zu unterbrechen, um auf einen
Anruf zu antworten, außer in
wirklichen Notfällen. Die Liebe
entspringt letztlich dem humus – dem
fruchtbaren Erdreich – der Demut:



„Die Liebe ist langmütig, die Liebe ist
gütig. Sie ereifert sich nicht, sie
prahlt nicht, sie bläht sich nicht
auf“ (1 Kor 13,4).

Demut bei der Arbeit

In seiner Enzyklika Laudato si’ weist
der Papst darauf hin, dass jede Arbeit
„eine Vorstellung über die
Beziehung, die der Mensch mit den
umgebenden Dingen und Personen
aufnehmen kann oder muss,
voraussetzt“ (11). Die Arbeit bietet
nicht wenige Gelegenheiten, in der
Demut zu wachsen.

Wenn sich zum Beispiel ein
Vorgesetzter zu autoritär verhält,
kann man eine Entschuldigung
suchen und denken, dass er viel zu
tragen hat, oder einfach, dass er
schlecht geschlafen hat. Wenn sich
ein Mitarbeiter irrt, kann man den
Irrtum korrigieren, ohne die Person
zu verletzen. Wegen der Erfolge
anderer traurig zu werden, wäre ein



Zeichen mangelnder Demut, aber
auch des Glaubens: „Alles gehört
euch; ihr aber gehört Christus, und
Christus gehört Gott“ (1 Kor 3,22-23).
Dem Demütigen ist nichts fremd:
Wenn er sich zum Beispiel bemüht,
seine berufliche Bildung zu
verbessern, dann tut er es,
abgesehen vom natürlichen Interesse
für sein Spezialgebiet, um den
anderen besser zu dienen. Das setzt
Läuterung der Absicht voraus,
Rückkehr zur übernatürlichen Sicht,
sich nicht von einem oberflächlichen
oder sogar verdorbenen Ambiente
mitreißen zu lassen, ohne deshalb
die anderen von oben herab zu
betrachten. Der Demütige flieht den
Perfektionismus, erkennt seine
persönlichen Beschränkungen und
rechnet damit, dass andere das
verbessern können, was er gemacht
hat. Der Demütige versteht es zu
berichtigen und um Verzeihung zu
bitten. Wenn er die Leitung innehat,
so ist es die Erkenntnis seiner



Autorität, mehr als eine gewisse,
festgelegte Macht, die ihm den
Führungsanspruch verleiht.

Gott hat uns aus ungeschuldeter
Liebe ins Sein gerufen; gelegentlich
scheint es uns jedoch notwendig,
unsere eigene Existenz zu
rechtfertigen. Das Verlangen sich zu
unterscheiden, die Dinge auf eine
andere Weise zu machen, um die
Aufmerksamkeit zu wecken, eine
exzessive Sorge, sich nützlich zu
fühlen und sogar im Dienen
hervorzustechen, können Symptome
einer Krankheit der Seele sein, die
nach Hilfe verlangt, die fügsam
gegenüber der Gnade angenommen
werden soll. „Mit einem getrübten
Blick für das Gute und einem
durchdringenden für das, was dem
eigenen Ich schmeichelt, sammelt
der laue Wille in der Seele
Rückstände und Unrat von Egoismus
und Stolz (…), das substanzlose oder
auf sich selbst zentrierte Gespräch,



(…) dieses non cogitare nisi de se, das
sich im non loqui nisi de se äußert
(…), die Liebe erkaltet und der
apostolische Schwung geht
verloren“ (12). Man denkt viel an
sich selbst, redet nur von sich
selbst… Die demütige Person
vermeidet es, die Gespräche auf ihre
Geschichte, auf ihre Erfahrung, auf
das, was sie getan hat, zu lenken: sie
vermeidet es, unangemessen danach
zu streben, dass ihre Verdienste
anerkannt werden. Ganz anders ist
es dagegen, an die Wohltaten Gottes
zu erinnern und das eigene Leben
der Vorsehung zu überlassen. Wenn
jemand von dem spricht, was er
getan hat, dann damit der andere
sich selbst weiterentwickeln kann. So
kann also das Zeugnis einer
persönlichen Begegnung mit
Christus, mit der legitimen Scham
der Seele, dem anderen helfen zu
entdecken, dass Jesus auch ihn liebt,
ihm vergibt und ihn vergöttlicht.



Welche Freude bringt das! „Ich bin
geliebt, also existiere ich“ (13).

Es gibt Augenblicke, in denen es
besonders angebracht ist, den
Wunsch nach Demut zu erneuern.
Zum Beispiel, wenn man befördert
wird oder eine Arbeit mit gewisser
öffentlicher Bedeutung übernimmt.
Dann ist die Stunde gekommen,
Entscheidungen zu treffen, die einem
christlichen Arbeitsstil entsprechen:
Diese Stellung als von Gott gebotene
Gelegenheit sehen, um noch mehr zu
dienen; jeden unnötigen
persönlichen Vorteil vermeiden;
unsere Aufmerksamkeit für die
Schwächeren intensivieren, ohne der
Versuchung zu erliegen, sie zu
vergessen, jetzt da man Umgang mit
Menschen hat, zu denen man früher
keinen Zugang hatte. Dann ist auch
der Moment gekommen, ein Beispiel
der Loslösung von Gewinn und
Ehren, die mit diesem Amt oder
dieser Arbeit verbunden sind, zu



geben; Lob, das Personen in
leitenden Funktionen zu empfangen
pflegen, seine Bedeutung zu nehmen,
aber dagegen für Kritik, die oft
verborgen bleibt und der Wahrheit
entspricht, offen zu sein. Es gibt viele
Äußerungen dieser Einfachheit bei
der Arbeit: über uns selbst lachen,
wenn wir uns dabei ertappen, dass
wir zum Beispiel gleich gesucht
haben, ob wir auf einer Fotografie
erscheinen oder in einem Text zitiert
werden; die Neigung überwinden,
überall unsere Unterschrift zu
hinterlassen; oder ein Problem
daraus zu machen, wenn man uns
nicht um einen Rat gebeten hat, so
als müsste man uns immer
konsultieren…

Nachgeben lernen

Im beruflichen, familiären Ambiente
und sogar bei der Erholung werden
Treffen organisiert, in denen
vielleicht auch entgegengesetzte



Meinungen ausgetauscht werden.
Gehören wir zu jenen Menschen, die
unbedingt wollen, dass die anderen
sich unseren Auffassungen
anpassen? Was sein müsste, was zu
tun wäre… Die übertriebene
Tendenz, auf dem eigenen
Standpunkt zu beharren, kann ein
Zeichen geistiger Starrheit sein.
Zweifellos ist Nachgeben nicht etwas
Automatisches, aber auf jeden Fall
oftmals ein Zeichen der Klugheit. Die
Gelegenheiten zu nützen, das eigene
Urteil zu unterwerfen, ist in den
Augen Gottes wohlgefällig (14). Kurz
und bündig kommentierte Benedikt
XVI. bei einer Gelegenheit die
traurige Wende, die Tertullian in den
letzten Jahren seines Lebens vollzog:
„Wenn man nur die Größe des
eigenen Denkens sieht, verliert man
schließlich eben diese Größe“ (15).

Manchmal sollen wir auf Jüngere
hören, die weniger Erfahrung haben,
aber vielleicht mehr Gaben des



Verstandes oder des Herzens
besitzen, oder die Funktionen
innehaben, in denen ihnen die
Gnade Gottes beisteht. Gewiss hat es
niemand gern, dumm zu erscheinen,
oder als Mensch ohne Herz, aber
wenn wir uns viele Sorgen darüber
machen, was die anderen von uns
denken, dann fehlt uns Demut. Das
Leben Jesu, des Sohnes Gottes, ist
eine unerschöpfliche Lektion für
jeden Christen, der mit einer
Verantwortung bekleidet ist, die die
Welt hoch einschätzt. Die Jubelrufe
Jerusalem ließen den König der
Könige nicht vergessen, dass andere
ihn kreuzigen würden, und er auch
der Leidensknecht war (vgl. Joh
12,12-19).

Der heilige König Ludwig riet seinem
Sohn, wenn er einmal König sein
würde, in den Versammlungen des
königlichen Rats seine Meinung nicht
energisch zu verteidigen, ohne
vorher die anderen angehört zu



haben: „Die Mitglieder deines Rates
könnten Angst haben, dir zu
widersprechen; und das sollte man
nicht wünschen“ (16). Es ist sehr
heilsam, zu lernen, seine Meinung
nicht leichtfertig zu äußern, vor
allem wenn man nicht die letzte
Verantwortung hat und den
Hintergrund einer Angelegenheit
nicht kennt, und außerdem die
Standesgnade und die Kenntnis der
Daten fehlen, die vielleicht jemand
besitzt, der mit Autorität ausgestattet
ist. Andererseits: so wichtig Abwägen
und Überlegen sind; ebenso wichtig
ist die Bereitschaft, ein Urteil mit
Noblesse und Großherzigkeit
zurückzunehmen: Manchmal wird
man die Tugend der Klugheit üben,
indem man auf Berater hört und
seine Auffassung ändert; und darin
zeigt sich, dass Demut und
Hausverstand den Menschen größer
und wirksamer machen. Die Klugheit
beim Urteilen wird durch die
Teamarbeit gefördert: ein Team



bilden, die Kräfte vereinen, eine Idee
ausarbeiten und mit den anderen zu
einer Entscheidung kommen: All das
ist auch eine Übung der Demut und
der Vernunft.

Die Demut des unnützen Knechts

Bei pastoralen Initiativen, in den
Pfarren, in wohltätigen
Vereinigungen, bei Hilfsprojekten für
Migranten sind die Lösungen für die
Probleme oft nicht evident oder es
gibt einfach verschiedene Weisen, sie
anzugehen. Eine demütige Haltung
führt dazu, die eigene Meinung zu
äußern, auf geeignete Weise zu
sagen, wenn irgendein Punkt nicht
klar ist, und sogar eine Auffassung,
die von der eigenen abweicht, zu
akzeptieren, im Vertrauen darauf,
dass die Gnade Gottes jenen beisteht,
die ihre Funktion mit lauterer
Absicht ausüben und dabei mit der
Hilfe von Experten rechnen.



Es ist wenig bekannt, dass die
katholische Kirche, dank einer
wunderbaren kollektiven Demut, die
Institution ist, die auf der ganzen
Welt die meisten Initiativen betreibt,
um Armen und Kranken zu helfen.
Gerade im Volk Gottes, in dem das
Menschliche und das Göttliche
nebeneinanderstehen, ist die Demut
besonders notwendig. Wie schön ist
es, danach zu streben, das Kuvert zu
sein, das weggeworfen wird, wenn
der Brief gelesen wurde, oder die
Nadel zu sein, die den Faden
zurücklässt und verschwindet, wenn
sie ihre Aufgabe erfüllt hat! Der Herr
lädt uns ein, zu sagen: „Wir sind
unnütze Sklaven; wir haben nur
unsere Schuldigkeit getan“ (Lk
17,10). So wird der Priester die
Demut haben, „zu lernen, nicht
modisch zu sein“ (17), nicht
versuchen, immer auf dem neuesten
Stand zu sein, die Vorhut von allem
zu bilden; auf fast instinktive Weise
die Geltungssucht zurückweisen, die



leicht mit einer Mentalität des
Eigentümers der Seelen Hand in
Hand geht. Zugleich wird der
gläubige Laie, wenn er demütig ist,
die Kultdiener wegen des Heiligen,
das sie repräsentieren, achten: er
wird nicht seinen Pfarrer oder die
Priester im Allgemeinen kritisieren,
sondern ihnen diskret helfen. Die
Söhne Noachs bedeckten die
Nacktheit ihres betrunkenen Vaters
(vgl. Gen 9,23). „Wie die guten Söhne
des Noach, sollst du mit dem Mantel
der Liebe die Erbärmlichkeiten
zudecken, die du an deinem Vater,
dem Priester, bemerkst“ (18). Der
heilige Thomas Morus wendete diese
Erzählung sogar auf den Papst an,
für den das christliche Volk hätte
beten sollen, anstatt ihn zu
verfolgen! (19).

Die Zeit gehört Gott: Glaube und
Demut



„Das Zeugnis der Schrift lautet
einstimmig: Die Fürsorge der
Vorsehung ist konkret und
unmittelbar; sie kümmert sich um
alles, von den geringsten
Kleinigkeiten bis zu den großen
weltgeschichtlichen Ereignissen. Die
heiligen Bücher bekräftigen
entschieden die absolute
Souveränität Gottes im Lauf der
Ereignisse: ’Unser Gott ist im
Himmel; alles, was ihm gefällt, das
vollbringt er’ (Ps 115,3). Und Christus
ist der, ’der öffnet, so dass niemand
mehr schließen kann, der schließt, so
dass niemand mehr öffnen
kann’ (Offb 3,7). ’Viele Pläne fasst das
Herz des Menschen, doch nur der
Ratschluss des Herrn hat
Bestand’ (Spr 19,21)“ (20). Und die
geistliche Leitung ist ein
hervorragendes Mittel, um uns
besser in diesen Horizont zu stellen.
Der Heilige Geist wirkt geduldig und
rechnet mit der Zeit: Der
empfangene Rat muss seinen Weg in



der Seele machen. Gott erwartet die
Demut eines für seine Stimme
empfänglichen Gehörs; dann ist es
möglich, aus den in der Pfarre
gehörten Homilien Nutzen zu ziehen,
nicht nur um etwas zu lernen,
sondern vor allem, um sich zu
bessern: sich während eines
Bildungsvortrags oder einer Weile
des Gebets, einige Notizen zu
machen, um sie dann mit jemandem
zu besprechen, der unsere Seele gut
kennt, bedeutet auch, die Stimme des
Heiligen Geistes zu erkennen.

Glaube und Demut gehen Hand in
Hand: Auf unserer Pilgerschaft zur
himmlischen Heimat müssen wir uns
vom Herrn führen lassen, indem wir
uns an ihn wenden und sein Wort
hören (21). Die aufmerksame Lesung
des Alten und des Neuen Testaments,
mit theologisch-geistlichen
Kommentaren, hilft uns zu
verstehen, was Gott uns in jedem
Augenblick sagt, indem er uns zur



Bekehrung einlädt: „Meine Gedanken
sind nicht eure Gedanken, und eure
Wege sind nicht meine Wege –
Spruch des Herrn“ (Jes 55,8; vgl. Röm
11,33). Die Demut des Glaubens kniet
vor Jesus Christus, der in der
Eucharistie gegenwärtig ist, nieder,
betet das inkarnierte Wort an wie die
Hirten von Betlehem. So geschah es
der heiligen Theresia Benedicta vom
Kreuz, Edith Stein: Nie vergaß sie
jene Frau, die mit ihrer
Einkaufstasche in eine Kirche ein-
trat und sich niederkniete, um ihr
persönliches Gebet zu halten, in
einem vertrauten Gespräch mit Gott
(22).

Die Demut lässt uns eine von der
Zukunft unbelastete Gegenwart
leben, denn wir Christen gehören zu
jenen, „die sehnsüchtig auf sein
Erscheinen warten“ (2 Tim 4,8).
Wenn wir wegen widriger Umstände
ärgerlich werden, müssen wir im
Glauben und in der Demut wachsen.



„Wenn du dich wirklich auf den
Herrn verlässt, wirst du lernen, dich
zufrieden zu geben mit allem, was
auf dich zukommen mag. Du wirst
die Gelassenheit nicht verlieren,
selbst wenn ein Vorhaben trotz
deines persönlichen Engagements
und trotz des Einsatzes aller
vernünftigen Mittel nicht deiner
Erwartung gemäß gelungen ist... Es
wird eben nur insoweit seine
Erfüllung gefunden haben, als es den
Plänen Gottes entspricht“ (23). Auf
diese Weise vermeidet man eine
übertriebene Unzufriedenheit, oder
die Neigung die Demütigungen im
Gedächtnis zu bewahren: Ein Kind
Gottes verzeiht die Beleidigungen, es
verharrt nicht im Groll, sondern geht
vorwärts“ (24). Und wenn jemand
denkt, dass ihn ein anderer beleidigt
hat, versucht er sich nicht an die
Beleidigungen zu erinnern, er trägt
nicht nach: er schaut auf Jesus,
wissend, dass „er mir noch mehr
vergeben hat; wie viel mehr Liebe



schulde ich dann ihm!“ (25). Der
Demütige sagt mit dem heilige
Paulus: „Ich vergesse, was hinter mir
liegt, und strecke mich nach dem aus,
was vor mir ist. Das Ziel vor Augen,
jage ich nach dem Siegespreis: der
himmlischen Berufung, die Gott uns
in Christus Jesus schenkt“ (Phil
3,13-14).

Diese Haltung hilft uns, die
Krankheit anzunehmen und sie in
eine fruchtbare Aufgabe zu
verwandeln: Sie ist eine Sendung, die
Gott uns anvertraut. Und ein Teil
dieser Sendung besteht darin, zu
lernen, es den anderen leichter zu
machen, dass sie uns helfen können,
unseren Schmerz und die möglichen
Ängste zu lindern: sich helfen,
heilen, begleiten zu lassen, ist ein
Beweis des Sich-Überlassens in die
Hände Jesu, der in unseren Brüdern
präsent wird. Wir sollen ergänzen,
„was an den Leiden Christi noch



fehlt, für seinen Leib, die
Kirche“ (Kol 1,24).

Das Bewusstsein unserer Schwäche
führt uns dazu, dass wir uns helfen
lassen, nachsichtig mit den anderen
sind, die menschliche Natur
verstehen, heuchlerisches Erstaunen
vermeiden. Unsere Schwäche öffnet
uns Verstand und Herz, um die
anderen zu verstehen: Man kann
zum Beispiel die Absicht läutern oder
denken, dass sich eine Person in
einer sehr schwierigen Situation
befand; auch wenn das offensichtlich
nicht bedeutet, dass man die
Wahrheit ignoriert, indem „das Böse
gut und das Gute böse“ genannt
wird, und „das Bittere in Süßes und
das Süße in Bitteres verwandelt
wird“ (Jes 5,20). Andererseits kann es
gelegentlich vorkommen, dass
jemand dazu neigt, sich zu
unterschätzen. Diese in vielen
Bereichen häufig vorkommende,
niedrige Selbsteinschätzung ist auch



nicht heilsam, weil sie nicht der
Wahrheit entspricht und jemandem,
der berufen ist, hoch zu fliegen, die
Flügel stutzt. Es gibt keinen Grund,
den Mut zu verlieren: Die Demut
führt uns dazu, anzunehmen, was
uns gegeben ist, in der tiefen
Überzeugung, dass der Herr uns auf
Wegen der Barmherzigkeit führen
möchte (vgl. Hebr 3,10; Ps 95,10);
aber er führt uns auch eben deshalb
dazu, kühn zu träumen: „Sich als
zerbrochenen und wieder
zusammen geklammerten Ton zu
wissen ist ja gerade die ständige
Quelle der Freude, denn es bedeutet,
sein Kleinsein vor Gott
anzuerkennen: als Kind, als Sohn.
Kann man sich eine tiefere Freude
als die eines Menschen vorstellen,
der sich arm und schwach, aber auch
Kind Gottes weiß?“ (26).

Die Öffnung zur Vorsehung



Der demütige Mann und die
demütige Frau sind offen für das
Wirken der Vorsehung in der
Zukunft. Sie versuchen weder, noch
wollen sie alles kontrollieren und
Erklärungen für alles haben. Sie
achten das Geheimnis der
menschlichen Person und vertrauen
auf Gott, auch wenn der nächste Tag
unsicher erscheint. Sie versuchen
nicht, die geheimen göttlichen
Absichten zu erkennen, noch das,
was ihre Kraft übersteigt (vgl. Sir
3,21). Ihnen genügt die Gnade Gottes,
denn „sie erweist ihre Kraft in der
Schwachheit“ (2 Kor 12,9). Wir
finden diese Gnade im Umgang mit
Jesus Christus: sie ist Teilhabe an
seinem Leben. Nach einer
bewegenden Danksagung an Gott
Vater, lädt Jesus seine Jünger aller
Zeiten ein, sich ihm zu nähern, quia
mitis sum et humilis corde (Mt 11,29):
der Herr ist gütig und von Herzen
demütig, und deshalb finden wir bei
ihm Verständnis und Gelassenheit.



Wir nähern uns Christus in der
Eucharistie, seinem verwundeten
und auferstandenen Leib: in
humilitate carnis assumptae , heißt es
in der 1. Präfation des Advents – er
kommt in seiner ersten Ankunft in
der Demut unseres Fleisches. Wir
berühren die unaussprechliche
Demut Gottes. „Demut Jesu: in
Bethlehem, in Nazareth, auf
Kalvaria. Aber mehr Demütigung
und Erniedrigung in der heiligen
Hostie; mehr als im Stall, als in
Nazareth und als am Kreuz“ (27). Die
Jungfrau Maria begleitet uns, damit
wir ihn mit der Demut empfangen,
mit der sie ihren Sohn Jesus empfing.
Salve radix, salve porta, ex qua
mundo lux est orta (28): Ave, Wurzel,
der das Heil entsprossen, Tür, die
uns das Licht erschlossen, um eine
Welt zu erleuchten, die ins Dunkel
des Stolzes getaucht ist; Jesus
Christus, Licht vom Licht (29),
offenbart uns die Barmherzigkeit
Gottes, des Vaters.



(1) Benedikt XVI., Homilie,
24.12.2011.

(2) Franziskus, Enz. Laudato si’
(24.5.2015), 67.

(3) Hl. Josefmaria, Freunde Gottes, 94.

(4) Franziskus, Ansprache an die
Römische Kurie, 21.12.2015.

(5) Hl. Josefmaria, Freunde Gottes,
233.

(6) Franziskus, Bulle Misericordiae
Vultus (11.4.2015), 15.

(7) Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
9.

(8) Franziskus, Apost. Schreiben 
Misericordia et misera (30.11.2016), 2.

(9) Benedikt XVI., Nachsynodales
Schreiben Verbum Domini, 12.



(10) Vgl. Guillaume de Saint Thierry, 
Exposé sur le Cantique des Cantiques ,
109, in Sources Chrétiennes 82, 243.

(11) Vgl. Franziskus, Laudato si’, 125.

(12) Sel. Álvaro del Portillo,
Hirtenbrief, 9.1.1980 (zitiert in
Álvaro del Portillo, Orar. Como sal y
como luz , Barcelona: Planeta, 2013,
207).

(13) Franziskus, Misericordia et
misera , 16.

(14) Vgl. hl. Josefmaria, Der Weg, 177.

(15) Benedikt XVI., Audienz,
30.5.2007.

(16) Hl. Ludwig von Frankreich, 
Geistliches Testament an seinen Sohn,
den künftigen Phi-lipp III., in Acta
Sanctorum Augustii 5 (1868), 546.

(17) Hl. Josefmaria, Gespräche, 59.

(18) Ders., Der Weg, 75.



(19) Vgl. hl. Thomas Morus, Responsio
ad Lutherum , in The Yale Edition of
The Complete Works of St. Thomas
More , Bd. 5, S. 142 (CW5, 142/1-4).

(20) Katechismus der Katholischen
Kirche, 303.

(21) Vgl. Sagrada Biblia, Traducción y
notas de la Facultad de Teología de la
Universidad de Navarra, Kommentar
zu Ps 95.

(22) Vgl. hl. Theresia Benedicta vom
Kreuz (Edith Stein), Aus dem Leben
einer jüdischen Familie. Das Leben
Edith Steins: Kindheit und Jugend ,
1965 (Gesamtausgabe 1985), S. 362.

(23) Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, 860.

(24) Vgl. Javier Echevarría,
Hirtenbrief, 4.11.2015, Nr. 21.

(25) Vgl. hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, 210.



(26) Ders., Freunde Gottes, 108.

(27) Ders., Der Weg, 533.

(28) Hymnus Ave Regina Coelorum.

(29) Vgl. Römisches Messbuch, Credo.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/die-tur-der-demut/
(09.02.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/die-tur-der-demut/
https://opusdei.org/de-de/article/die-tur-der-demut/

	Die Tür der Demut

