
opusdei.org

Die Pupillen des
Herzens

25.06.2009

Meine erste, wenn auch sehr
indirekte Begegnung mit dem seligen
Josemaría Escrivá fand im Juni 1956
statt, als ich mit 17 Jahren zum
ersten Mal ein Haus des Opus Dei
betrat. Im Wohnzimmer der kleinen
Etage in der damals noch so
genannten Koblenzer Straße 129
(heute Adenauerallee) in Bonn, die
das damals einzige Zentrum des
Werkes in Deutschland beherbergte,
stand das Bild eines Priesters. Und
auf meine etwas erstaunte Frage hin,



wer denn das sei, sagte mir mein
Freund, der seit kurzem dort wohnte
und mich an dem Tag in sein neues
Zuhause eingeladen hatte, mit
größter Selbstverständlichkeit: »das
ist der Vater«; und als er mein
ratloses Gesicht sah, setzte er noch
hinzu: »Josemaría Escrivá, der
Gründer des Opus Dei«. Weder der
eine noch der andere Name sagten
mir damals irgend etwas, und einen
Priester als »den Vater« zu
bezeichnen kam mir reichlich
seltsam und übertrieben vor. Was
ich damals nicht ahnen konnte, war,
welch eine entscheidende Rolle
dieser Priester und das von ihm
gegründete Werk in meinem Leben
spielen würden und daß er wirklich,
im echten Sinn dieses Wortes, für
mich zum »Vater« werden sollte.

Von dem Tag an, an dem ich zum
ersten Mal die »Koblenzer Straße«,
wie wir die kleine Etage des Werkes
nannten, betrat, und vor allem als



ich das erste Mal in der kleinen
Kapelle vor dem Allerheiligsten eine
Betrachtung gehört hatte (es war am
Vorabend des Herz-Jesu-Festes 1956),
begann sich bei mir vieles von Grund
auf zu ändern. Persönliches
vertrauensvolles Gebet, ein
selbstverständlicher Zugang zu den
Sakramenten, die Liebe zur
Muttergottes und vor allem eine
ehrliche Sorge um meine Freunde
und ihr Verhältnis zu Christus: all
das war mir bis dahin weitgehend
fremd gewesen. »Religion« und alles,
was damit zusammenhing, stellte
allenfalls einen theoretischen
Diskussionsgegenstand aus der
»weltfremden« und damit für mich
völlig uninteressanten Lebenswelt
von Priestern und Ordensleuten dar.
Und nun fand ich plötzlich all das
mit größter Selbstverständlichkeit
mitten im Alltagsleben von einer
Handvoll junger Studenten und
Akademiker verwirklicht, die ich
wegen der Ernsthaftigkeit ihrer



Arbeit in Universität und Beruf, ihrer
offenen, ungekünstelten Herzlichkeit
und ihrer selbstverständlichen Sorge
um andere Menschen und deren
Probleme bald ehrlich bewunderte
und die mir schnell zu aufrichtigen
Freunden wurden. Und mein ganzer
Karteikasten von Vorurteilen fiel in
sich zusammen.

Im Lauf der Zeit habe ich dann mehr
und mehr begriffen, wie fast alles,
was mich an der Art, in der die
menschlichen und christlichen
Grundhaltungen in der »Koblenzer
Straße« gelebt wurden, ansprach, mit
der Person und der geistlichen
Haltung des »Vaters« verbunden
war. Die Mitglieder des Werkes
hatten mir das zwar immer wieder
gesagt, aber in besonders
eindrucksvoller Weise hat mich diese
Erkenntnis berührt, als ich im August
1957 nach langem ungeduldigen
Warten endlich die ersten Zeilen von
Josemaría Escrivá lesen konnte: Der



Weg war in deutscher Sprache
erschienen, und ich lag an meinem
Ferienort im Sauerland auf dem
Fußboden, ordnete die großen, noch
unbeschnittenen Druckbögen, die
man mir auf mein Drängen hin noch
druckfrisch zugeschickt hatte, und
schlang in wenigen Stunden das
ganze Buch in mich hinein. Ich weiß
noch wie heute, daß ich
ausgesprochen überrascht und fast
enttäuscht war, denn ich fand in dem
ganzen Buch überhaupt nichts
»Neues«. Alles hatte ich schon gehört;
oder besser gesagt – wie mir später
klar wurde –: alles was ich von den
Mitgliedern des Werkes gehört und
zu leben begonnen hatte, war von
der gleichen direkten, durch und
durch weltoffenenen
Glaubenseinstellung und Lebensart
Josemaría Escrivás geprägt, wie sie
eben auch in seinen Schriften zum
Ausdruck kommt. Vielleicht war ich
vor allem deshalb so überrascht, weil
man bei den Mitgliedern des Werkes



nie den Eindruck hatte, als sei ihnen
ein theoretisches Lehrgebäude und
Aktionsprogramm beigebracht
worden. Erst mit der Zeit habe ich
begriffen, daß, weit mehr als seine
Lehren, es die Frömmigkeit, das
Leben, die Persönlichkeit des Vaters
war, wodurch das Werk und das
Leben seiner Mitglieder geprägt
wurde.

In den folgenden Wochen wurde mir,
nicht zuletzt durch die Worte des
Vaters im Weg über die Berufung des
Christen, mein eigener Weg der
Hingabe an Gott zunehmend bewußt,
und am 2. Oktober 1957 bat ich um
die Aufnahme in das Werk; ein
Schritt, für dessen gnadenhaftes
Zustandekommen ich seit nunmehr
44 Jahren dem Herrgott jeden Tag
von neuem von Herzen dankbar bin.
Und seit jenem Tag bin ich auch tief
davon überzeugt, daß ich die Freude,
Gottes Anruf so persönlich und
endgültig begegnet zu sein, nicht



zuletzt diesem Priester, dem »Vater«,
verdanke.

Am 22. September 1958 lernte ich
Josemaría Escrivá endlich persönlich
kennen.

Was mich als erstes zutiefst
beeindruckte, war die Kniebeuge, die
der Vater in unserer winzigen
Kapelle in der »Koblenzer Straße«
vor dem Allerheiligsten machte. Es
war mir damals und ist mir heute
nicht möglich zu sagen, was denn
eigentlich das »Besondere« daran
war. Es war ganz einfach eine ganz
»normale« Kniebeuge. Da war nichts,
was man auch nur entfernt als
ostentativ »fromm«, rituell oder steif
empfinden konnte. Und doch war
jede kleinste Geste innigstes Gebet:
Ausdruck einer unbeschreibbar
herzlichen, persönlichen Liebe im
Umgang mit dem Herrn im
Altarssakrament.



Auch wenn der Vater die Hl. Messe
feierte – ich hatte in den Jahren
1965–1968 in Rom mehrfach das
Glück, an der Hl. Messe des Vaters
teilzunehmen –, gab es da eigentlich
überhaupt nichts »Besonderes«. Er
benötigte die gleiche Zeit wie andere
Priester, feierte die Hl. Messe ganz
schlicht nach den gültigen Rubriken
ohne die geringsten
»Subjektivismen«, aber bei aller
Normalität und Schlichtheit betete er
mit einer solchen Intensität und
Konzentration der Liebe jedes
einzelne Gebet und jede einzelne
Geste, daß die Hl. Messe, auch wenn
er kein Wort predigte, eine einzige
bewegende Predigt über die Liebe
unseres Gottes darstellte, dergestalt,
daß es mich überhaupt nicht
sonderlich verwunderte, als uns der
Vater eines Tages (es war
wahrscheinlich am 8. Juli 1967)
sagte, er habe an diesem Tag eine
große, ihn tief bewegende
Entdeckung gemacht: Wie das



Kreuzesopfer für Christus, so sei in
gewisser Weise für den Priester auch
die unblutige Erneuerung in der
Feier des Meßopfers ganz Opus Dei,
Arbeit Gottes, und zwar manchmal
durchaus eine schwere,
erschöpfende, alles fordernde Arbeit.

Um zu jenem 22. September 1958 in
Bonn zurückzukommen. Wenn ich
bis dahin noch nicht recht
verstanden hatte, wieso die
Mitglieder und viele Menschen den
Gründer des Werkes einfach »Vater«
nannten, so ist mir das in diesen
ersten zwei Stunden, die ich mit ihm
verbrachte, vollkommen und
unauslöschlich klargeworden.
Obwohl wir uns nie zuvor gesehen
hatten und wir uns nur mit
Übersetzungshilfe verständlich
machen konnten, behandelte er mich
vom ersten Augenblick an mit einer
unsagbaren Herzlichkeit und
Wärme: so als würden wir uns seit
eh und je kennen, und als sei er nur



nach Deutschland gekommen, um
mich zu sehen. Ich kann ohne jede
Übertreibung sagen: nie in meinem
Leben ist mir von einem Menschen
mehr Aufmerksamkeit, mehr Liebe
entgegengebracht worden als von
diesem Priester, auch von meinen
eigenen innig geliebten Eltern nicht.

Anfang Mai 1960 war ich mit
Freunden zur Bischofsweihe eines
befreundeten afrikanischen Priesters
für einige Tage nach Rom
gekommen. Zu meiner Enttäuschung
erfuhr ich bei meiner Ankunft, daß
der Vater verreist sei. Als ich mich
am Sonntag, dem 8. Mai, gegen
Abend im Zentralhaus des Werkes
verabschiedete, bemerkte derjenige,
der mich begleitete, daß der Wagen,
den der Vater benutzte, in der Garage
stand; er mußte vor wenigen
Minuten zurückgekommen sein.
Meine Freude wich der abermaligen
Enttäuschung, als mir der Rektor des
Collegium Romanum nach einem



Anruf kurz darauf sagte, der Vater
habe an diesem Tag fast tausend
Kilometer im Wagen zurückgelegt
und sei außerdem an einer leichten
Grippe erkrankt. So leid es mir tat: es
war leicht einzusehen, daß ich den
Vater bei dieser Gelegenheit nicht
mehr sehen konnte, da ich am
nächsten Morgen sehr früh nach
Deutschland zurückfahren mußte.
Wenige Minuten später – ich stand
gerade am Eingang des Hauses und
verabschiedete mich erneut – kam
jemand gelaufen: »Peter, der Vater
möchte dich sehen.« Und wenige
Augenblicke später kam der Vater. Er
begrüßte mich mit seiner großen
Herzlichkeit und sagte: »Das gibt es
doch nicht, daß du wegfährst, ohne
daß wir uns gesehen haben.« Und er
fügte hinzu, er würde mich
schrecklich gern umarmen, aber er
wolle mich nicht mit seiner Grippe
anstecken.



Obwohl der Vater todmüde sein
mußte und kaum Zeit gehabt haben
konnte, sich nach der langen Reise zu
erfrischen, geschweige denn, etwas
zu sich zu nehmen oder sich
auszuruhen, hatte er fast zwei
Stunden für mich Zeit, zeigte mir die
Räume des Zentralhauses und
erklärte mir viele konkrete Aspekte
vom Geist des Werkes. Mit einem
Wort: den Gründer und damaligen
Generalpräsidenten des Opus Dei
interessierte in diesem Moment
weder sein nach der langen
Abwesenheit sicher übervoller
Schreibtisch, geschweige denn seine
Person. Wichtig war hier und jetzt
für ihn ganz allein, diesem
linkischen, zwanzigjährigen
Studenten aus Deutschland, der erst
kurze Zeit dem Werk angehörte und
noch sehr wenig von seiner Berufung
und vom Opus Dei begriffen hatte,
Freude zu bereiten.



Zum Schluß schenkte mir der Vater
einen kleinen Esel, den ihm seine
Kinder aus Japan geschickt hatten,
als sie dort die Arbeit begannen; es
ist ein kleiner, recht tollpatschig und
unbeholfen wirkender Esel, der –
noch unfähig, Lasten zu tragen – auf
seinen Hinterbeinen sitzt, eines
seiner großen Ohren aufmerksam
zuhörend vorstreckt und den
Eindruck macht, als wolle er sofort
loslaufen und das tun, was man ihm
sagt. Der Vater sprach eine ganze
Weile über den kleinen Esel und
sagte, genau das seien wir vor Gott:
nichts anderes als kleine Esel.
Eigentlich zu sehr wenig nütze. Aber
wovon alles abhinge, das sei, daß wir
unser ganzes Leben lang ganz
aufmerksam, ganz fügsam und ganz
dankbar seien gegenüber dem Willen
und der Gnade Gottes: bereit, uns
vom Herrn aufladen zu lassen, was
er wolle und uns hinschicken zu
lassen, wohin er wolle.



Der kleine Esel steht jetzt seit über 40
Jahren auf meinem Schreibtisch …
und versucht jeden Tag, mich zu
erinnern.

Wenn ich heute gefragt würde, was
für mich die Persönlichkeit des
seligen Josemaría am treffendsten
charakterisiere und was auf mich
den nachhaltigsten Eindruck
gemacht habe, dann würde ich ohne
zu zögern sagen: Seine
Warmherzigkeit, seine einzigartige
Fähigkeit zu lieben. Und wenn man
mich nun fragen würde, ob ich damit
die gewinnende, menschliche
Herzlichkeit oder die theologische
Gottes- und Nächstenliebe meine,
dann wüßte ich auf diese Frage beim
besten Willen keine Antwort. Beides:
Menschsein und Christsein, seine
mitreißende Liebe zu Jesus Christus
und seine verströmende Herzlichkeit
gegenüber den Menschen waren
beim Vater in so untrennbarer Weise
miteinander verwoben, daß ich nie



mit ihm zusammengewesen bin (und
sei es nur bei einer kleinen
»Zufallsbegegnung« auf irgendeinem
Flur im Zentralhaus des Werkes),
ohne mich menschlich unsagbar
beschenkt zu fühlen und zugleich
angetrieben, Gott und den Menschen
treuer und mit
selbstverständlicherer Hingabe zu
dienen. »Seid sehr, sehr menschlich,
das ist die einzige Weise, um sehr
übernatürlich zu werden«: das sagte
er uns immer wieder, und das war
seine zur praktischen
Selbstverständlichkeit gewordene
Lebensphilosophie. Und mit dem
gleichen Atemzug lebte er uns vor,
wie man selbst kleinste menschliche
Begegnungen, ja die unscheinbarsten
materiellen Gegebenheiten mit Liebe
zu Gott zu füllen, sie zu »heiligen«
vermag.

Der Vater konnte fröhlich und fast
ausgelassen mit uns scherzen – nicht
selten haben wir im Beisammensein



mit ihm Tränen gelacht – und im
selben Augenblick, ohne daß es den
geringsten Bruch bedeutete, mit
seiner ganzen Inbrunst und
Herzlichkeit von der Liebe zum
Altarssakrament, zur Muttergottes,
zur Kirche und zum Papst sprechen
oder uns irgendeinen konkreten
Aspekt vom übernatürlichen Geist
des Opus Dei verdeutlichen. Er
konnte sich köstlich amüsieren über
die parodierende Aufführung des
Schlagers, der am Vorabend den 1.
Preis im Festival von San Remo
gewonnen hatte, und am Ende des
Beisammenseins nahm er vielleicht
den Text dieses recht unbedarften
Liebesliedchens und machte daraus
vier, fünf wunderbare Punkte für
unser betrachtendes Gebet am
Nachmittag. Er freute sich aufrichtig,
wenn er in den Nachrichten erfuhr,
daß es in irgendeinem Konflikt auf
der Welt zu einem Waffenstillstand
gekommen war oder auch nur zu
einer Einigung in schwierigen



Tarifverhandlungen. Und nachdem
er in der Tagesschau Bilder von
einem großen Erdrutsch in den
Anden gesehen hatte, durch den ein
Indiodorf restlos verschüttet wurde,
so daß nur noch die Spitze des
Kirchturms aus den Schlammassen
ragte, da verbrachte er die Nacht auf
den Knien, betete den Herrn in dem
verschütteten Tabernakel an und bat
Gott für die Opfer und die
Hinterbliebenen. Das war seine Art
und Weise »die Welt leidenschaftlich
zu lieben«.

Alles, was irgendeinen der
Menschen, die ihm begegneten,
anging, interessierte ihn genauso –
nein: unendlich viel mehr als das,
was ihn selbst betraf.

Eine eigentlich ganz nebensächliche
Kleinigkeit hat mich in diesem
Zusammenhang persönlich
besonders beeindruckt. In der
Karwoche 1973 kamen wir zu einem



großen internationalen
Jugendtreffen nach Rom: allein aus
Deutschland über 120 Studenten. In
dem großen Wohnzimmer von Villa
Tevere, dem Zentralhaus des Werkes,
saßen wir, wohl 200 Personen,
größtenteils auf dem Boden; ich
ziemlich weit hinten in einer Ecke.
Ich hatte den Vater seit mehreren
Jahren nicht gesehen. Als er mich
entdeckte, grüßte er mich mit einem
strahlenden Blick und sagt: »Hallo,
Peter, schön, daß du hier bist.« Und
dann sofort: »Wie geht es deinem
Vater. Sag ihm, daß ich ihn sehr mag
und viel für ihn bete. Ich hoffe, daß
er sich nicht zu einsam fühlt.« (Der
Vater hatte mich mehrere Jahre nicht
gesehen; meinen Vater hatte er
sieben Jahre vorher bei einem
Rombesuch kurz kennengelernt, und
in diesem Moment erinnerte er sich
nicht nur an mich und an meine
Eltern, sondern auch daran daß
meine Mutter ein Jahr zuvor
gestorben war.) Zehn Minuten später



schaut mich der Vater
durchdringend an und sagt: »Peter,
dir geht es nicht gut. Ich glaube, du
bist krank.« Und dann zum Arzt des
Hauses: »Schau dir den Peter gleich
einmal gründlich an.« (Tatsächlich
hatte ich mich auf der Reise erkältet,
hatte an dem Tag vielleicht ein Grad
Fieber und fühlte mich nicht
besonders gut. Eine Kleinigkeit.
Niemandem war es aufgefallen. Der
Vater »entdeckte« es auf 10 Meter
Entfernung mitten in einer Menge
von 200 Personen.)

Wie ist eine solche großherzige,
feinfühlige Sensibilität zu erklären?
Vor einigen Jahren bekam ich
zufällig die Mitschrift eines
Telefongespräches zu Gesicht, das
der Vater am 30. Juni 1963, einem
Tag, an dem beide krank waren, mit
Don Jaime Sanchez innerhalb des
Zentralhauses des Werkes in Rom
führte.



Dort sprach der Vater – versteckt, wie
er sagte, hinter der Anonymität des
Telefons – davon, wie sehr er jedes
einzelne seiner Kinder im Opus Dei
liebe: es sei wirklich so, als sei jeder
einzelne auch der Einzige. Und der
Vater setzte hinzu, er wundere sich
selbst darüber, wie das möglich sei
bei einer so großen Zahl von
Menschen, die heute das Werk
bildeten. Am Anfang sei es nicht
schwer gewesen, die Handvoll
Menschen, die sich um ihn zu
scharen begannen, so persönlich und
herzlich gern zu haben. Aber bereits
damals habe er hinter diesen
Wenigen die vielen Tausende
gesehen, die kommen würden, und
er habe sich dann manchmal
ängstlich gefragt, wie denn all diese
Menschen in seinem Herzen Platz
finden sollten. Jetzt erlebe er jeden
Tag von neuem die große Freude,
daß es eben ganz selbstverständlich
so sei, daß er tatsächlich jeden
einzelnen der vielen Tausend von



heute genauso liebe wie die Wenigen
zu Beginn des Werkes. Gott mit
seiner Liebe könne eben das Wunder
wirken, daß das menschliche Herz
immer größer und weiter werde,
ohne an Echtheit und Wärme zu
verlieren. »Die Liebe macht die
Pupillen des Herzens weit«, pflegte
er zu sagen.

Und in einem Beisammensein am 12.
April 1971 in Rom gab uns der Vater
auf die Frage: »Wie können wir
lernen, herzlicher zu sein, und die
Gefahr vermeiden, mit der Zeit hart
zu werden?« zur Antwort: Er habe –
wie wir alle – von Gott nur ein Herz
bekommen, um zu lieben. Und nur
mit diesem einen, einzigen Herzen
könne er Gott lieben und die
Muttergottes, habe er seine Eltern
geliebt und liebe er uns und alle
Menschen, die Gott ihm über den
Weg schicke. Aber je inniger unser
Umgang mit Gott sei, um so weiter
werde das Herz. »Wenn wir Gott



wirklich lieben, dann wird seine
Liebe dafür sorgen, daß unser Herz
immer größer und weiter wird –
immer mehr ein Herz nach Art und
Maß seines Herzens –, und dann
wird es immer mehr Platz in
unserem Herzen geben, um immer
liebevoller und herzlicher zu immer
mehr Menschen zu sein.«

Besonders auch, wenn der Vater von
der menschlichen Freundschaft
sprach, deren sich Christus bedienen
wolle, »um unseren Freunden seine
Gnade zu schenken, um sie zu seinen
Freunden zu machen«, wenn der
Vater in seiner unnachahmlichen
Weise aus den Szenen des
Evangeliums die Freundschaft Jesu
zu den einzelnen Menschen seiner
Umgebung lebendig werden ließ,
konnte man diese Überzeugung
spüren. Der Vater war einfach
unfähig, Freundschaft jemals rein
instrumental, als Mittel zu einem
auch noch so guten, noch so



apostolischen Zweck zu begreifen.
Die Wahrhaftigkeit und Echtheit der
Freundschaft war für ihn die
absolute Voraussetzung dafür, daß
Gott sie als Werkzeug seiner
Gnadenmitteilung gebrauchen
könne. In einem Beisammensein in
Rom im April 1973 fragte ihn
jemand, wie man in seinem
apostolischen Bemühen auch eine
echte Haltung des Opfers und der
Abtötung leben könne. Die Antwort
war ebenso spontan wie
eindringlich: »Ganz einfach: sei ein
besserer Freund deiner Freunde!
Was willst du mehr an Abtötung.«

Und oft hat er uns fast flehendlich
gesagt: »An dem Tag, an dem euch
irgend etwas von der Freude oder
dem Kummer der Menschen, mit
denen ihr zusammen seid, irgend
etwas von dem, was sie wirklich
betrifft, was ihnen wichtig ist,
gleichgültig wäre, an dem Tag hättet
ihr das Opus Dei umgebracht.«



Diese Haltung spiegelte sich auch in
seinem feinfühligen Umgang mit
Andersgläubigen wider. Am 19. März
1967 sagte er uns auf die Frage eines
deutschen Studenten, wie wir
konkret mit Nichtgläubigen und
nicht katholischen Menschen
umgehen sollten: »An erster Stelle
müssen wir sie lieben, ganz
aufrichtig lieben. Es gibt in jedem
Menschen so viel Gutes und Edles,
was wir lieben können. So manchem
Protestanten oder auch Juden oder
Mohammedaner fühle ich mich
menschlich – und mitunter sogar
übernatürlich – mehr verbunden als
manchen Katholiken. Unsere Liebe,
unser Verständnis und unsere
aufrichtige, loyale Freundschaft sind
die Voraussetzung für jede Hilfe. Und
an erster Stelle natürlich unser Gebet
und unser Opfer. Wir dürfen nie
vergessen, daß der Glaube ein
übernatürliches Gnadengeschenk ist
und keine reine Angelegenheit von
Vernunftargumenten und



menschlichem Wollen. Daher dürfen
wir den Andersgläubigen niemals
mit Bekehrungsversuchen
lästigfallen. Wir müssen erreichen,
daß sie selbst es sind, die uns nach
unserem Glauben fragen. Aber das
wird nur dann der Fall sein, wenn
wir ihnen mit aufrichtiger,
persönlicher Freundschaft begegnen
und wir ihnen in den tausend
Kleinigkeiten des Alltags das
ungeheuchelte Beispiel christlichen
Glaubens und christlicher Liebe
geben.«

Von Anfang an hat der Vater die
Eltern und die Angehörigen der
Mitglieder des Werkes ganz
selbstverständlich als Glieder seiner
eigenen Familie betrachtet. Meine
Eltern hatten das Glück, den Vater im
Mai 1966 in Rom kennenzulernen,
und die Liebe und Herzlichkeit des
Vaters ist für sie zeitlebens
unvergeßlich geblieben. Besonders
mein Vater hatte sich am Anfang



nicht leichtgetan, meine Berufung
der Ganzhingabe an Gott in der
apostolischen Ehelosigkeit als Laie
mitten in Beruf und Arbeitswelt zu
verstehen. Und all unsere
Erklärungsversuche hatten bei ihm
im Grunde wenig erreicht. Nach den
kaum zwanzig Minuten mit dem
seligen Josemaría war mein Vater
wie ausgewechselt: er hatte nicht nur
meine Berufung in allen
Wesensmerkmalen bestens
verstanden, sondern von dem Tag an
hat er bis zu seinem Tod bei den
unterschiedlichsten Gelegenheiten,
die sich ihm in seinem Berufsalltag
als Journalist oder bei privaten
Anlässen boten, den
unterschiedlichsten Menschen das
Opus Dei und seinen Geist in aller
Deutlichkeit erläutert. Ich habe mich
oft gefragt, wie es zu dieser radikalen
Änderung in der Einstellung meines
Vaters innerhalb so weniger Minuten
gekommen ist. Ich glaube der
Schlüssel dazu waren drei Dinge:



einmal die dezidierte Äußerung des
Vaters, ihn interessierten keine
»katholischen Journalisten«, sondern
Journalisten, die wirklich katholisch
seien; dann die ebenso präzise
Erklärung, daß die Häuser des
Werkes völlig nebensächlich seien:
Opus Dei fände hauptsächlich mitten
auf der Straße statt, eben überall
dort, wo jemand vom Werk in
seinem Alltag einem Menschen mit
der Herzlichkeit Christi begegne und
ihm helfe, Gott näherzukommen.
Und schließlich – und ich glaube das
war das eigentlich Entscheidende –
die innige Umarmung, die der
Gründer des Werkes meinem Vater
(der das ganz und gar nicht gewohnt
war) am Ende gab und die herzliche,
tief aufrichtige, wie um ein Almosen
bettelnde Bitte, viel für ihn zu beten,
denn er brauche die ganze
Barmherzigkeit Gottes, wenn er vor
seinem Schöpfer bestehen wolle.



Daß die Begegnung mit dem Vater
meine Eltern tief beeindruckt hatte,
war für mich leicht zu verstehen;
aber wie es möglich war, daß der
Vater bei den Hunderten von
Besuchen, die er jeden Monat
empfing, sich noch nach Jahren, wie
ich es oben beschrieben habe, genau
an meine Eltern erinnerte und –
mehr als das – ganz persönlich für
sie betete, habe ich mir, rein
menschlich gesehen, nie erklären
können.

Deutlicher, als ich es zu beschreiben
vermöchte, kommt diese Liebe des
Vaters in zwei Briefen zum
Ausdruck, die er mir beim Tod
meiner Mutter – besonders für
meinen Vater – geschrieben hat. Ich
habe lange überlegt, ob ich sie hier
wiedergeben soll, aber sie geben
meinem Empfinden nach besonders
eindringlich Zeugnis von der
menschlichen und übernatürlichen
Persönlichkeit des Seligen.



Dabei ist vielleicht wichtig zu wissen,
daß weder ich noch meine Eltern in
irgendeinem partikulären Verhältnis
zum seligen Josemaría gestanden
haben. Ich war zu seinen Lebzeiten
eines von vielen Tausend Mitgliedern
des Werkes und einer von damals
bereits wenigstens 800 Priestern im
Opus Dei. Und der Gründer hatte
meinen Vater im Oktober 1965 und
dann meine beiden Eltern und meine
jüngste Schwester im Mai 1966 nur
jeweils bei einem kurzen Besuch
kennengelernt.

Der erste Brief, vom 4. Dezember
1972, lautet:

Lieber Peter: Jesus möge Dich
beschützen!

Erst heute, bei meiner Rückkehr
nach Rom, erhielt ich die Nachricht
vom Heimgang Deiner guten Mutter
(r.i.p.), und ich möchte Dir sofort
einige Zeilen senden, um Dir zu
sagen, daß ich in diesen



Augenblicken ganz innig mit Dir
verbunden bin. Bitte übermittle auch
Deinem Vater und allen Deinen
Angehörigen mein herzliches Beileid.

Ich bete für die ewige Ruhe ihrer
Seele, obwohl ich sicher bin, daß
Deine Mutter es schon nicht mehr
benötigt. Und ich bete auch für Dich
und für Deine ganze Familie –
besonders für Deinen Vater, den ich
so sehr schätze –, damit ihr Trost und
Frieden findet.

Es liebt, umarmt und segnet Dich,

Mariano. (Mit diesem seinem
zweiten Taufnamen pflegte er oft zu
unterschreiben.)

Der zweite Brief kam nur 14 Tage
später, am 18. Dezember 1972, und
hat folgenden Wortlaut:

Lieber Peter: Möge Jesus Dich
beschützen!



Ich sende Dir diese Zeilen, damit Du
sie Deinem Vater übersetzt. Ich habe
gedacht, daß er sich in diesem Jahr
zur Weihnacht besonders einsam
fühlen wird, und deshalb möchte ich,
daß Du ihm noch einmal sagst, wie
viel ich an ihn denke und wie sehr
ich ihn liebe.

Denke daran, mein Kind, daß die
Mutter eines Priesters sehr viel
vermag bei Gott: hört nicht auf,
durch ihre Fürsprache darum zu
beten, daß er uns hilft, sehr treu zu
sein; bittet sie um ihre Fürsprache
für die Kirche, die so sehr des
Gebetes bedarf.

Sag Deinem Vater, daß ich mich
darauf verlasse, daß er mich in sein
Gebet einschließt: ich weiß, wie sehr
er die Kirche liebt und wie sehr er
uns alle ins Herz geschlossen hat.

In inniger Liebe zu Deinem Vater
und zu Dir segne ich Euch aus
ganzem Herzen,



Mariano.

Ich glaube, ein Kommentar würde
hier eher stören als etwas
verdeutlichen.

Zum Schluß noch die Erinnerung an
zwei Abschiede.

Als wir uns am Samstag, dem 29. Juni
1968, vom Vater verabschiedeten
und um seinen Segen baten, weil wir
am nächsten Tag zu unserer
Priesterweihe fuhren, sagte er, er
wolle uns drei Dinge ans Herz legen.
Erstens: wir sollten alles
daransetzen, um immer ganz
ungeschminkt, ja wild aufrichtig zu
sein; zweitens: wir sollten überall,
wo wir hinkämen, eine große Liebe
zur Freiheit predigen, und drittens:
vor allem sollten wir uns nicht über
unsere Armseligkeiten wundern,
dann würde uns die Freude niemals
fehlen. Und er fügte hinzu: »Bitte
vergeßt nie: Gerade unsere
Schwäche ist unsere Stärke; denn



ganz kleinen, schwachen Kindern
bleibt gar nichts anderes übrig, als
sich restlos auf den Vater und die
Mutter zu stützen.«

Dann ließ er uns mit der ihm eigenen
Schlichtheit einen Blick in sein
eigenes inneres Leben tun. Er bete,
sagte er uns, in letzter Zeit besonders
oft das Stoßgebet: »Herr laß mich
nicht von deiner Hand! Herr, trau
mir nicht zu sehr!«

Zum letzten Mal habe ich den seligen
Josemaría am 4. April 1973 in Rom
gesehen. Es war in einem sehr
normalen, familiären
Beisammensein nach dem
Mittagessen, in dem viel gelacht
wurde und währenddessen der Vater
mich ständig mit Marzipan-
Ostereiern fütterte, weil er wußte,
daß ich so gerne Marzipan esse. Am
Ende nahm er mich in den Arm und
sagte mir mit der besonderen
Eindringlichkeit, die ihn immer



gefangen nahm, wenn es um die Hl.
Messe und das Priestertum ging, ins
Ohr: »Peter, wir dürfen uns nie
daran gewöhnen, Priester zu sein!
Das Priestertum ist ein einziges
großes Wunder. Bitte bewahr dir das
Staunen über diese göttliche
Vollmacht, die der Herr dir
anvertraut hat: jeden Tag von neuem
gehorcht dir Gott selbst, wenn du das
Meßopfer feierst. Versprich mir, daß
du alles Menschenmögliche tun
willst, um dich nie daran zu
gewöhnen und dir die Begeisterung
vom ersten Tag deines Priesterseins
zu bewahren. Bitte, vergiß es nie: es
ist ein einziges großes Wunder!«

Dann legte er zum Abschied die
Hände auf meinen Kopf, segnete
mich und gab mir zwei dicke Küsse
auf die Wangen.

Dr. Peter Blank ist Priester der
Prälatur Opus Dei und einer der
ersten, die in Deutschland um die



Aufnahme ins Werk baten, nachdem
die ersten Mitglieder 1952 ihre Arbeit
in diesem Land begonnen hatten. Er
ist dem Gründer häufig und unter
verschiedenen Umständen begegnet.

Artikel aus dem Band Josemaría
Escrivá – Profile einer
Gründergestalt, César Ortiz
(Hrsg.); Adamas Verlag, Köln 2002

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/die-pupillen-des-herzens/
(01.02.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/die-pupillen-des-herzens/
https://opusdei.org/de-de/article/die-pupillen-des-herzens/

	Die Pupillen des Herzens

