
opusdei.org

Die priesterliche
Arbeit des heiligen
Josemaría unter
Kranken und Armen

Daß die Erfahrung von Schmerz
und Leid und eine innige
Beziehung zu Gott sehr nahe
beieinander liegen können,
hatte ich als junge Schülerin
zum ersten Mal im Jahre 1963
bewußt erlebt. Durch meinen
älteren Bruder hatte ich
Kontakt zum Opus Dei
bekommen. Es vergingen keine
drei Monate, bis mich eine der
Studentinnen, die ich im ersten
und damals einzigen Zentrum
des Werkes in Wien



kennengelernt hatte, dazu
einlud, mit ihr eine ältere,
kranke Frau zu besuchen.

09.01.2002

Inguschetien, Winter 2000. Ein
ausrangierter Güterzug auf einem
Abstellgleis mitten in der
kaukasischen Steppe. Dicke
Eiszapfen hängen zwischen den
Rädern herab. Nur wenige Abteile
sind mit Decken verhängt, durch die
gesprungenen Fenster zieht der
eisige Wind. Seit Monaten leben hier
Hunderte Menschen,
zusammengepfercht auf engstem
Raum. Sie sind aus der benachbarten
Republik Tschetschenien vor dem
Bürgerkrieg geflohen. Mehr als
200.000 Flüchtlinge sind seit
Ausbruch des Krieges vor sechs
Jahren in die nur 300.000 Einwohner
zählende kleine russische



Teilrepublik geströmt. Inguschetien
platzt aus allen Nähten. Für viele
Flüchtlinge gibt es kein Zurück.

Wir nähern uns Karabulak im
Nordkaukasus. Diesmal begleiten
uns mehrere Journalisten zu den
Flüchtlingswaggons. Das
österreichische Fernsehen ist auch
dabei. Ein wenig mediales Echo für
das stille Leid dieser Menschen
abseits jeglicher Schlagzeilen tut gut.
Die materiellen Hilfsgüter, mit denen
das »Hilfswerk Austria« die
Menschen hier unterstützt, sind
dringend nötig. Noch wichtiger aber
sind die Gespräche mit den
Betroffenen, in denen sie ihre
Sorgen, aber auch Wünsche und
Pläne mitteilen können. Wer helfen
will, muß zuhören können.

Wir treffen auf Luba, früher
Mathematikprofessorin in Grosny
und selbst Mutter von vier Kindern.
Seit sie mit konkreten



Hilfestellungen unserer Organisation
rechnen kann, hat sie wieder
Hoffnung geschöpft. Luba erlebt hier
wie viele andere bereits den zweiten
Lagerwinter. Von Resignation ist bei
ihr aber nichts zu spüren. Die
Hoffnung gibt ihr Kraft, das im
Augenblick Mögliche anzupacken.
Sie erzählt von der provisorischen
Schule, die sie gemeinsam mit
anderen Frauen für die Kinder des
Lagers mit großem persönlichen
Einsatz begonnen hat. Und auch die
kleine Bäckerei, die von den
Flüchtlingen selbst betrieben wird,
funktioniert schon, sagt sie voll Stolz
und bedankt sich für die Hilfsgelder,
die all das mitermöglicht haben.
Mitten im Gespräch wird sie plötzlich
nachdenklich und sieht mich ruhig
an: »Wissen Sie, seit Sie hier sind,
kann ich wieder an Gott glauben.«
Oft erinnere ich mich an diese Worte,
mit denen sie mich beglückt und
irgendwie auch beschämt hat. Die



Zuwendung Gottes wurde für sie
dank menschlicher Hilfe spürbar.

Daß die Erfahrung von Schmerz und
Leid und eine innige Beziehung zu
Gott sehr nahe beieinander liegen
können, hatte ich als junge Schülerin
zum ersten Mal im Jahre 1963
bewußt erlebt. Durch meinen älteren
Bruder hatte ich Kontakt zum Opus
Dei bekommen. Es vergingen keine
drei Monate, bis mich eine der
Studentinnen, die ich im ersten und
damals einzigen Zentrum des Werkes
in Wien kennengelernt hatte, dazu
einlud, mit ihr eine ältere, kranke
Frau zu besuchen, die alleine lebte
und kaum von irgend jemandem
besucht wurde. Die Adresse hatte sie
von einem Pfarrer bekommen. Die
Idee gefiel mir, und ich kaufte einen
hübschen Blumenstrauß, mit dem
wir der Dame eine kleine Freude
machen wollten. Später erst erfuhr
ich, daß diese »Armenbesuche« einer
langen Tradition im Werk



entsprachen, deren Wurzeln bis in
die Gründungsjahre des Opus Dei
zurückreichten. Doch dazu später.

Die Dame freute sich sehr über
unseren Besuch, der ihr Alleinsein
zumindest für einige Stunden
überbrückte. Wir führten ein
angeregtes Gespräch. Trotz
altersbedingter Beschwerlichkeiten
und physischer Schmerzen war sie
doch nicht verhärmt oder gar
verbittert. Im Gegenteil: Sie strahlte
Frieden aus und hatte sich eine
Portion Humor bewahrt. Ein
Kommentar von ihr hat mich damals
sehr bewegt, er ist mir bis heute
geblieben: »Man kann Gott alles
aufopfern, sogar das
Wimpernzucken!«, sagte sie mit
einem Lächeln. Ihre Leiden, so
schien es, hatten sie nicht gebrochen,
sondern im Gegenteil aufgerichtet,
zu einer tieferen Gottesbeziehung
geführt.



Es gibt kein Leben ohne Leiden –
eine Binsenweisheit, die keine
Erfindung des Christentums ist. Die
Frage nach dem Umgang mit
persönlichem und fremdem Leid hat
schon die antiken Philosophen stark
beschäftigt. Nur die Antworten
waren verschieden, wie Heinrich
Böll in einem Statement
verdeutlichte: »Selbst die
allerschlechteste christliche Welt
würde ich der besten heidnischen
vorziehen, weil es in einer
christlichen Welt Raum gibt für die,
denen keine heidnische Welt je Raum
gab: Für die Behinderten, für die
Krüppel und für die Kranken, für die
Alten und Schwachen: und noch
mehr als Raum gab sie die Liebe für
die, die der heidnischen wie der
gottlosen Welt nutzlos erschienen
und erscheinen.«

In unserer hedonistisch geprägten
Gesellschaft, die uns ein leidfreies,
immer aktives, ewig junges,



erfolgreiches Leben als Ideal vorgibt,
ist es nicht leicht, dem Leiden einen
positiven Aspekt abzugewinnen. Die
Frage, ob Leiden einen Sinn habe,
klingt in manchen Ohren schon als
Zynismus. Durch Krankheit oder
Alter ans Bett gefesselt zu sein und
trotzdem sinnvoll, ja vielleicht sogar
gerne leben, wie diese
liebenswürdige, gebrechliche Frau,
die sich mir ins Gedächtnis
geschrieben hat, paßt nicht in das
Bild der Spaßgesellschaft. Das
Paradoxe dabei ist: je weniger
jemand seelisch dafür gerüstet ist,
daß das Unvorhergesehene, das
vielleicht Unabwendbare seine Pläne
durchkreuzt, desto mehr wird er sich
dagegen sperren, wenn es eintrifft.
Die Gefahr, daß wir an den realen
Gegebenheiten unserer
menschlichen Existenz vorbeileben,
solange es uns gut geht, ist groß. »Die
Macht, an der alles Gewollte
zerbricht, ist das Leid«, schrieb
Reinhold Schneider knapp vor



seinem Tod. Im Leid holt uns ein
Stück Wirklichkeit ein. Es steht
nämlich nicht in unserer Macht, Leid
unter allen Umständen von uns oder
anderen ein für allemal abwenden
zu können. Liegt nicht gerade darin
aber auch die Chance, die Aufgabe,
die es zu entdecken gilt?

Wer davor die Augen verschließt,
kann angesichts des Leidens nur
zwei Haltungen einnehmen:
entweder setzt er sich zynisch
darüber hinweg oder er bekämpft es
als fanatischer Utopist – beides
Haltungen, die der christlichen
Gesinnung diametral widersprechen.
Der Christ läßt sich auf die Not des
anderen ein, um zu lindern, zu
helfen, zu trösten, aufzurichten, um
Eigenleistung zu aktivieren, wo es
nur geht. Das sind nicht nur legitime
Ziele einer Hilfsorganisation,
sondern direkte Folgerungen aus
dem Gebot der Nächstenliebe. In all
seinem Tun weiß der Christ aber



zugleich, daß das bewußte
Annehmen des Kreuzes Fundament
für Veränderung ist. Gelassenheit
und Geduld, ja sogar Heiterkeit im
Tragen leidvoller Situationen sind
charakteristisch für einen
gottverbundenen Menschen. Kein
Wunder, daß selbst jüngste
Statistiken zeigen, daß religiöse
Menschen bei unheilbarer Krankheit
mit einem auffallend starken
Lebenswillen reagieren – und doch
friedlicher sterben als andere.

Der selige Josemaría Escrivá war in
seiner priesterlichen Arbeit zutiefst
von dieser christlichen Haltung
gegenüber dem Leidenden geprägt,
weshalb die Sorge um die Armen
und Kranken bis heute wichtiger
Bestandteil der Arbeit der Mitglieder
des Opus Dei ist, sei es nun im
kleinen persönlichen Umfeld oder
auf professioneller Ebene.



Dazu gehört zunächst einmal, sich
selbst bei der Nase zu nehmen, um
aus Dingen, die uns quergehen, die
aber im Grunde Lappalien sind,
keinen Elefanten zu machen: »Im
Alltagsleben müssen wir viel von uns
fordern, damit wir uns nicht bei
falschen Sorgen und künstlichen
Bedürfnissen aufhalten, die wir uns
selbst erfinden; sie stammen meist
aus Einbildung, Launenhaftigkeit,
Bequemlichkeit und aus der Trägheit
des Geistes. Wir sollen schnellen
Schrittes Gott entgegengehen, und
dazu ist es nötig, hinderlichen Ballast
abzuwerfen«, forderte der Selige die
Gläubigen in einer Fastenpredigt auf.
Escrivá hat Tausende Christen, die
mitten in Beruf und Familie stehen,
damit angesteckt, ihre Augen für das
Leid des Nächsten zu öffnen – und
nach Lösungen zu suchen. Ein
historischer Rückblick auf das Leben
des Seligen und die ersten Jahre des
Werkes zeigt deutlich, daß das kein
Zufall ist. Wo Gott die Fundamente



einer apostolischen Arbeit tief legen
will, schult er seine »Instrumente«
durch die Erfahrung des Leides.

Zwei Jahre nach seiner Priesterweihe
im Jahr 1925 übersiedelte der damals
25jährige Josemaría nach Madrid, wo
er, abgesehen von seiner
Dozententätigkeit und dem
beharrlichen Weiterarbeiten an
seiner rechtswissenschaftlichen
Dissertation Stunden über Stunden
in den Krankenhäusern und
Vorstadtslums der stark
angewachsenen Hauptstadt
verbrachte. Hier in Madrid in den
Jahren 1927/28 bereitet Gott die
»Geburt« des Opus Dei gezielt vor,
indem er den jungen Seelsorger, der
durch seine Liebenswürdigkeit und
seinen rastlosen Einsatz für die
Seelen auffiel, die extreme Not der
Menschen kennenlernen ließ. »Ich
suchte die Kraft in den ärmsten
Vierteln Madrids«, berichtete Escrivá
später, »ich war täglich viele Stunden



zu Fuß von einem Ort zum anderen
unterwegs, bei Verarmten, die sich
ihrer Armut schämten, bei
Verelendeten, die nichts hatten,
überhaupt nichts, bei Kindern, mit
Rotznasen und vor Dreck stehend,
aber eben Kinder, das heißt, Gott
wohlgefällige Seelen.« Ihm war
deutlich, daß die Bewältigung der
ihm noch unbekannten Aufgabe im
Dienste der Kirche, die Gott von ihm
erwartete, alle seine Kräfte in
Anspruch nehmen würde. Deshalb
bedurfte er dringend des Gebetes
jener, die Gott sehr nahe waren: der
Ärmsten der Armen, der Kranken
und Sterbenden, der Kinder. Sie, um
die er sich liebevoll und aufopfernd
sorgte, bat er um ihr Gebet und die
Aufopferung ihrer Schmerzen für
sein »besonderes Anliegen«. Sie
sollten die Grundmauern des Werkes
legen, zu »Geburtshelfern« (Berglar)
des Opus Dei werden, das am 2.
Oktober 1928 zur Welt kam. Wobei
hinzuzufügen ist, daß Not für den



frisch geweihten Priester kein
Fremdwort war. Gott hatte ihn früh
in die Schule des Leidens eingeführt.

Als kleiner Junge erlebte Josemaría
mit, wie seine drei jüngeren
Schwestern innerhalb weniger Jahre
starben. Er erfuhr auch, was es hieß,
von Heute auf Morgen alles Hab und
Gut zu verlieren: das kleine
Unternehmen seines Vaters, der sich
weigerte, krumme Geschäftstouren
mitzumachen, ging bankrott. Damit
war der Familie Escrivá ihr
materieller Existenzboden unter den
Füßen weggezogen, mit all den damit
verbundenen gesellschaftlichen
Demütigungen. In Dankbarkeit
erinnerte sich der Gründer des
Werkes an das Beispiel seiner Eltern,
die trotz dieser Schicksalsschläge
ihre tief christliche und menschliche
Haltung bewahrten.

Dieses »helle, fröhliche Zuhause«
inmitten aller Schwierigkeiten, wie



er es später kennzeichnete, gab ihm
die christliche Rückenstütze mit, um,
statt an der Not zu verzweifeln oder
sie bloß zu ertragen, sie als
liebenswertes Kreuz, als väterlichen
Willen Gottes anzunehmen und auch
anderen diese tiefere, erlösende
Dimension näherzubringen. Seine
Ratschläge haben nichts
Improvisiertes an sich, sie tragen die
Züge des persönlich Durchlebten:
»Die Bereitschaft, Krankheit oder
Unglück – falls Gott sie fügt – freudig
zu tragen, erfordert eine
Vorbereitung schon von langer Hand,
indem man jeden Tag losgelöst lebt
vom eigenen Ich. Macht euch hierfür
die alltäglichen Anlässe zunutze: die
kleine Entbehrung, den normalen,
unbedeutenden Schmerz, die
Abtötung. Und übt euch dabei in den
christlichen Tugenden.«

Zurück nach Madrid ins Jahr 1927.
Als Kaplan der Patronatskirche am
Krankenstift der »Damas Apostólicas



vom Heiligsten Herzen Jesu« gehörte
es zu den Amtspflichten des
Seelsorgers, den liturgischen Akten
der Kongregation vorzustehen:
täglich die heilige Messe zu feiern
sowie die Zeit der Anbetung des
Allerheiligsten und das
Rosenkranzgebet abzuhalten. Daß
sich Josemaría Escrivá darüber
hinaus in seiner Freizeit aufopfernd
für die vom Patronat betreuten
Armen und Kranken einsetzte und
auch andere Diözesanpriester für
diese Arbeit zu gewinnen suchte,
schrieben die Nonnen seinem großen
Herzen zu – seinem priesterlichen
Herzen, das in diesen menschlichen
Kreaturen den Erlöser erkannte: den
leidenden Christus, Christus am
Kreuz, »der nach uns fragt«.

Bei den Zahlen aus dem
Tätigkeitsbericht der Stiftung des
Jahres 1927 wird einem beinahe
schwindlig, wenn man bedenkt, daß
das Hauptgewicht der



seelsorgerischen Arbeit des
Patronats auf dem jungen Josemaría
lastete. In einem Jahr wurden rund
5000 Krankenbesuche gemacht,
mehr als 3000 Beichten abgenommen
und ebenso viele Kommunionen
gespendet, rund 1100 Paare
schlossen den Bund der Ehe, mehr
als 100 Kinder wurden getauft.
Darüber hinaus, so erzählte
Schwester Asunción Muñoz, die
Josemaría Escrivá 1927
kennenlernte, ging der junge Priester
in viele der 58 Schulen, die vom
Patronat aus betrieben wurden, und
half beim Katechismusunterricht von
12.000 Kindern, von denen jährlich
4000 zur Erstkommunion gingen.
»Dort unterrichtete er die Kinder,
plauderte freundschaftlich mit jedem
einzelnen und setzte sein ganzes
sympathisches Wesen und all seine
apostolische Energie dafür ein, daß
die Herzen dieser Kinder Jesus
kennen- und lieben lernten,« so die
Nonne.



Es war also keine Übertreibung, als
der Gründer des Werkes etliche Jahre
später, als er in einem
Beisammensein mit Ehepaaren ein
Plädoyer für die Kinderbeichte hielt,
bekannte, er habe »Tausende
Stunden« lang Beichten von Kindern
gehört.

Hin und wieder werde ich selbst bei
meiner Arbeit gefragt, wie man es
auf Dauer überhaupt aushalten
kann, mit dem Leid so vieler
Menschen konfrontiert zu werden.
Manche Situationen scheinen
ausweglos, man weiß, daß man nicht
alle Probleme lösen kann. Bis
Kommunikationsprobleme,
behördliche Schikanen und
finanzielle Engpässe endlich
überwunden sind, können Wochen
vergehen … woher nimmt man die
Kraft, um weiterzumachen?

Mir hat das Beispiel des seligen
Josemaría in dieser Hinsicht sehr viel



Auftrieb für meine Arbeit gegeben.
Auch wenn er es täglich mit
Hunderten Menschen zu tun hatte,
ist er auf jeden einzelnen
zugegangen, um sich seiner Sorgen
und Probleme anzunehmen und
zuzuhören. Jeder Mensch war ihm
wichtig, weil sein lebendiger Glaube
ihn dazu führte, in jedem Menschen
Christus zu sehen: »Was ihr einem
meiner geringsten Brüder getan
habt, habt ihr mir getan«. Dort, wo
sich jemand bemüht, Christus ins
Zentrum seines Lebens zu rücken,
gerät – beinahe automatisch – der
andere, der Nächste in den
Mittelpunkt. Für Gott gibt es keine
Masse, Gott kann nur bis Eins zählen.

Eine andere Quelle der Kraft ist der
Glaube an das Gute im Nächsten.
Sicherlich: es gibt Momente, wenn
einem die Hoffnungslosigkeit
einzelner tragischer
Menschenschicksale entgegenschlägt,
in denen die ehrlichste Lösung darin



besteht, nichts zu machen,
zuzuhören und einfach
mitzuweinen. Aber dann kommt die
Aufgabe, den Menschen zu helfen,
daß sie ihr Leben wieder selbst in die
Hand nehmen. Realistisch sein heißt,
einen Ansatz zu finden, der
Perspektiven eröffnet. Auch hier gilt
das Prinzip: Eins und Eins ist Zwei.
Man muß einzelne Menschen
entdecken, die nicht mehr korrupt
sein wollen, die besser werden
wollen, die daran glauben, daß in
ihnen etwas steckt, und in sie
investieren. So kann man nach und
nach kleine, gesunde Flächen
schaffen, die ausstrahlen. Die ganze
Welt kann man nicht verändern,
aber immer, wenn man etwas gut
macht, hat das eine Wirkung. Ohne
diese Überzeugung dürfte man gar
nicht beginnen.

Für jede berufliche Arbeit ist
entscheidend, welches Menschenbild
ihr zugrunde liegt. Das gilt natürlich



auch und besonders für den Sektor
der humanitären Hilfe. Mit großer
Begeisterung habe ich immer wieder
festgestellt, wie sehr die Prinzipien
der christlichen Soziallehre –
insbesondere das der Subsidiarität –
»greifen«. Auch hier war mir der
Gründer des Opus Dei mit seiner
direkten und praktischen Sprache oft
ein Wegweiser, wenn er sagte, daß
man alles dazu tun müsse, um die
Leute auf die eigenen Beine zu
stellen. Wie die Praxis zeigt, ist dies
einfacher gesagt ist als getan. Man
muß nämlich konsequent auf das
Ziel hinarbeiten, sich selbst
überflüssig zu machen. Der Selige
faßte diese Einstellung des Dienens
mit den Worten »tun und
verschwinden« zusammen. Die
Tendenz geht eher in eine andere
Richtung. Von Seiten der Helfenden
besteht die Gefahr, Helfen nur als
einseitigen Akt des Gebens zu
verstehen, so, als ob der an
materieller oder seelischer Not



Leidende selbst nichts zu geben
hätte. Das führt dazu, den
Bedürftigen mit materiellen oder
technischen Hilfeleistungen nach
eigener Façon abzuspeisen, ja
vielleicht sogar damit zu
überschütten, ohne aber mit seiner
Eigenleistung zu rechnen. Er bleibt
und er fühlt sich weiterhin als
Abhängiger.

Von seiten der unmittelbar
betroffenen Umgebung wiederum
(Familie, Angehörige, Nachbarn …)
besteht die Gefahr, daß die
traditionellen Werke der
Barmherzigkeit nur noch an jene
Menschen delegiert werden, die eine
soziale Ader haben und das Helfen
zu ihrem Beruf gemacht haben. Sie
ziehen sich damit mehr oder weniger
elegant aus ihrer
Eigenverantwortung. Wie und wo
kann man nun Leute motivieren,
ihren eigenen
Verantwortungsbereich zu



übernehmen? Wie kann man zum
Katalysator für die Ressourcen der
Menschen werden?

Genau da setzt der Punkt unserer
Arbeitsphilosophie an. Sicherlich,
moderne
Dienstleistungsunternehmen am
humanitären Sektor arbeiten heute
anders als vor 150 Jahren. Ohne
neueste Technologien und die nötige
Publicity könnten auch sie nicht
überleben. Aber man darf nie
vergessen, daß das »Produkt«, das
man verkauft, ein humanitäres ist,
daß also der Mensch im Mittelpunkt
steht.

Technische Lösungen sind nicht
mehr als ein Schuhlöffel, damit
andere auf die Idee kommen, wie sie
selbst ihre Situation verbessern
können. Der Schulunterricht im
Flüchtlingsgüterzug mitten in der
trostlosen kaukasischen Steppe ist
ein klares Beispiel dafür, wozu



Menschen fähig sind, wenn sie
motiviert sind.

Escrivá glaubte an Lösungen, und
zwar an solche, die nicht von oben
herab, sondern von unten hinauf
erarbeitet wurden, Schulter an
Schulter mit den Betroffenen,
absichtslos von seiten der Helfenden.
»Para servir, servir« war eine
Redewendung und ein Wortspiel, das
er oft und gerne gebrauchte. Um
wirklich dienlich, nützlich zu sein, 
para servir, muß man taugen, servir,
und das heißt: geben, sich hingeben,
bereit sein, sich auf das Gegenüber
ganz einzustellen, vom Podest des
Besserwissers herabzusteigen und
sich auf den Boden der Realität des
anderen begeben. In der anderen
Richtung gelesen, wollte er seinen
geistlichen Kindern deutlich machen,
daß der Christ nur dann etwas taugt,
wenn er den anderen dient, jeder an
seinem konkreten Platz in Familie,
Beruf und Gesellschaft.



Zeit seines Lebens motivierte der
Selige Menschen, Christen und Nicht-
Christen, dort anzupacken und nach
Lösungen zu suchen, wo nach
menschlichem Ermessen noch lange
nicht alles zur Linderung der Not
getan wurde. Der Mensch kann
keinen geistigen Aufschwung
nehmen, ohne ein Minimum an
Wohlstand.

An dieser Stelle sei mir eine kurze
Zwischenbemerkung erlaubt.

Die »Option für die Armen« ist nach
Kardinal Jaime Sin, Erzbischof von
Manila, eines der prägenden
Merkmale des Geistes des Werkes.
Eine Charakteristik, die so gar nicht
in die Klischeebilder jener zu passen
scheint, die das Opus Dei nur vom
Hörensagen kennen. Wer jedoch
näher hinsieht, entdeckt zahlreiche
soziale Einrichtungen, die schon zu
Lebzeiten des Gründers und unter
dessen Antrieb von Mitgliedern des



Opus Dei in aller Welt ins Leben
gerufen worden sind: das Centro Elis,
eine Ausbildungsstätte für Lehrlinge,
entstand 1965 mitten in einem
Arbeiterbezirk Roms, dem Tiburtino,
wo hohe Arbeitslosigkeit und
Kriminalität auf der Tagesordnung
standen. Tausende benachteiligte
Jugendliche haben seither dort eine
gediegene Ausbildung genossen und
sich ins normale Berufsleben
eingegliedert.

Acht Jahre zuvor standen Mitglieder
des Werkes in Kenia vor ähnlichen
Schwierigkeiten. Vierzig
untereinander verfeindete Stämme,
Rassenkämpfe und Armut waren
Folgen des Mau-Mau-Krieges, der
Zehntausende Tote gefordert hatte.
Keiner der Einheimischen glaubte an
das Projekt der Gründung eines
Colleges, in dem mit gleichem Recht
ein Sohn eines Masai-Priesters, eines
indischen Kaufmanns und eines
britischen Offiziers gemeinsam



lernen würden. Der Traum wurde
Wirklichkeit: das Strathmore-College,
das 1961 seinen Betrieb aufnahm,
war die erste Schule des Landes, in
der es keine Rassen- und
Stammestrennung gab. Heute zählt
es zu den prestigeträchtigsten des
Landes.

»Condoray«, eine
Bildungseinrichtung für Indiofrauen
in einer der ärmsten Gegenden an
der peruanischen Küste in der
Provinz Cañete, wurde vor 36 Jahren
von einer Handvoll peruanischer
Akademikerinnen gegründet, um
sich für ein menschenwürdigeres
Leben der Familien auf dem Land
einzusetzen. Das
Entwicklungsprogramm von
»Condoray« ist den lokalen
Umständen und Bedürfnissen der
Frauen in diesem Landstrich
angepaßt. 75% der Landbevölkerung
leben in ärmlichen Lehmhütten,
ohne Strom, ohne sanitäre



Einrichtungen; 16,5% der Kinder
unter einem Jahr sterben an den
Folgen von Unterernährung oder
Tuberkulose. Der Zugang zu höherer
Bildung bleibt aufgrund des
Analphabetismus vielen
verschlossen. Condoray versucht in
erster Linie, den Indio-Frauen
grundlegende Bildung zu vermitteln.
Rund 20.000 Frauen haben
mittlerweile Lesen und Schreiben
gelernt sowie an Kursen für Kochen,
Nähen, Hygiene- und
Ernährungslehre,
Gesundheitsvorsorge und dem
Aufbau für Kleinbetriebe
teilgenommen. Bildung ist letztlich
der Schlüssel, der aus der Armut
herausführt. Derartige Initiativen
gibt es mittlerweile zu hunderten auf
allen fünf Kontinenten.

Die Werke der Barmherzigkeit, die
Josemaría Escrivá selbst
unternommen hatte, setzte er fort in
der Bildung seiner geistlichen



Kinder. So wie es später das Zweite
Vatikanische Konzil forderte, sollten
sie, die Christgläubigen mitten in der
Welt, sich als Erstverantwortliche für
die nötigen Verbesserungen der
Lebensumstände ihrer Mitbürger
einsetzen und entsprechende
Initiativen in Gang bringen. Die
Aufgabe der Bildung der Jugend
durfte dabei nicht zu kurz kommen.

Die Jugend ist das Alter, in dem
normalerweise die
Weichenstellungen für das spätere
Leben gesetzt werden. Nicht für
jeden, den in diesem Alter
gesellschaftliche Ungerechtigkeit
betroffen macht oder den die
Begegnung mit armen Menschen,
Alten oder Behinderten zum
Nachdenken bringt, endet sein
beruflicher Weg im Sozialbereich.
Darum ging es dem Gründer des
Werkes auch nicht, als er Anfang der
30er Jahre seine »jungen
Herrschaften«, Studenten, zumeist



aus gutem Hause, die vor allem ihr
Studium im Kopf hatten, aber auch
Lehrlinge und Seminaristen in die
Spitäler und Armenviertel Madrids
mitnahm. Das war der Beginn der
eingangs erwähnten
»Armenbesuche«, die bis heute in
der vom Geist des Werkes
inspirierten Jugendarbeit gepflogen
werden.

Ihre Arbeiten dort an einem Samstag
nachmittag waren auch relativ
unspektakulär: sie säuberten die
Nachttöpfe und Spucknäpfe der
Tuberkulosepatienten, schnitten den
Kranken die Nägel, wuschen sie,
machten ihnen die Betten und
trösteten sie durch ihre menschliche
Zuwendung. Normalerweise
brachten sie den Kranken oder
Familien in den Armenvierteln auch
eine kleine Aufmerksamkeit mit, für
die die Studenten untereinander
Geld gesammelt hatten: Süßigkeiten
oder einen Kuchen, Dinge, von denen



die Ärmsten der Armen
normalerweise nur träumen
konnten. Der junge Weltpriester
Josemaría hätte den jungen Leuten
in einem Café Vorträge darüber
halten können, wie sie sich als
Christen um die Armen kümmern
sollen. Er zog der Theorie die Praxis
vor. Taten reichen weiter als
Hunderte Worte. Um diese begabten
Jugendlichen für das Elend so vieler
Menschen wachzurütteln, wählte der
Pädagoge Escrivá den Weg der
persönlichen Begegnung mit dem
Leid, während der Priester Escrivá
gleichzeitig wußte, daß diese jungen
Menschen in den Kranken Christus
begegnen werden, der diesen
besonders nahe ist. Seine Aufgabe
war es, sie zu ihm hinzuführen.

Ich erinnere mich an das Zeugnis
eines der ersten Mitglieder des Opus
Dei aus dieser Zeit, José María
Casciaro, der später Priester wurde.
Mit seinen eigenen Augen das Leid



dieser Menschen zu sehen, riß ihn
und seine Kommilitonen, wie er
sagte, aus ihrer »Unwissenheit« und
ihrem »Egoismus« heraus. Bis dahin
hatten sie es sich einfach gutgehen
lassen. Dann war das Gewissen
wachgerüttelt. Zwar spürten sie eine
absolute Ohnmacht, diesen
Menschen ihre Probleme zu
erleichtern. Aber sie fühlten eine
starke Solidarität mit ihnen und
begannen als Konsequenz, bei sich
selbst anzufangen: Maß zu halten bei
persönlichen Ausgaben und
kostspielige Freizeitvergnügungen
einzuschränken. Und für so manchen
löste so ein Besuch existentielle
Fragen aus und führte zum Wunsch
nach einer vertieften
Gottesbeziehung. Jedenfalls, erzählte
Casciaro, hatten diese
»Armenbesuche« in ihnen den festen
Wunsch ausgelöst, etwas für ihre
Mitmenschen zu tun.



Casciaro, seinen Freunden und den
Tausenden anderen jungen Leuten,
die später ähnliche Besuche in
Altersheimen oder Flüchtlingslagern,
bei Einsamen und Ausgegrenzten in
ihren Ländern unternahmen, war
klar, daß es für sie als Studenten
nicht um globale Lösungen ging.
Wohl aber bekam jeder ein
deutliches Gespür dafür, daß auch er
Verantwortung für diese Menschen
auf seinen Schultern trägt und daher
seinen Beruf – auf welcher Ebene
auch immer – wirksam in ihren
Dienst stellen sollte. Mit den
»Armenbesuchen« begann der selige
Josemaría ein Projekt der
»Revolution der individuellen
Verantwortung«, wie Susanna
Tamaro es formuliert: viele kleine
Lichter, die nacheinander
aufleuchten …

Leid formt, läßt den reifen, der es als
Schule annimmt, und den, der sich
ihm zuwendet. Das gehört wohl zu



den tiefsten Erfahrungen: wenn man
gibt, merkt man plötzlich, daß man
selbst der Beschenkte ist.

Ich bin dem seligen Josemaría
Escrivá, den ich persönlich
kennenlernen durfte, sehr dankbar
für das Beispiel christlicher
Nächstenliebe, das er uns gegeben
hat. Dankbar bin auch für die
Begegnung mit all den notleidenden
Menschen, die sich – bestimmt nicht
ohne inneres Ringen und zum Teil
aufreibendes äußeres Tun – in ihre
Situation gefügt haben. Wer lernt,
sich in widrige Umstände zu fügen
(statt zu rebellieren), das Beste aus
seiner Situation zu machen (statt zu
resignieren) oder sein Mit-Leid für
andere in tatkräftige Verantwortung
zu verwandeln (statt wegzuschauen),
den hat die Prüfung
vorwärtsgebracht, menschlich
reicher gemacht. Und er ist Christus
ein Stück nähergekommen.



Aus dem Buch „Josemaría Escrivá -
Profile einer Gründergestalt“, von
César Ortiz (Hrsg.), Adamas Verlag,
Köln 2002

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/die-priesterliche-arbeit-des-

heiligen-josemaria-unter-kranken-und-
armen/ (21.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/die-priesterliche-arbeit-des-heiligen-josemaria-unter-kranken-und-armen/
https://opusdei.org/de-de/article/die-priesterliche-arbeit-des-heiligen-josemaria-unter-kranken-und-armen/
https://opusdei.org/de-de/article/die-priesterliche-arbeit-des-heiligen-josemaria-unter-kranken-und-armen/
https://opusdei.org/de-de/article/die-priesterliche-arbeit-des-heiligen-josemaria-unter-kranken-und-armen/

	Die priesterliche Arbeit des heiligen Josemaría unter Kranken und Armen

