
opusdei.org

Die Liebe tut solche
Dinge!

Zum Fest der Verkündigung des
Herrn eine Meditation von Josef
Arquer

22.03.2010

Ihr eigener Rhythmus erlaubt es der
Liturgie zeitlich weit voneinander
entfernte Ereignisse zu verbinden. In
diesem Jahr lässt sie uns kurz vor der
Karwoche, in der wir das Ende von
Jesu Leben auf Erden nacherleben,
dessen Anfang feiern: den Tag der
Menschwerdung Gottes im Schoße
der Jungfrau.



Erst in neun Monaten wird das Kind
sichtbar, hörbar, greifbar werden:
für Maria, für Josef, für die Hirten.
Jetzt betrachten wir ihn, der schon
da ist in unserer Zeit und unserer
Geschichte, aber noch unsichtbar im
Schoß der Mutter. „Gott ist in die
Menschheitsgeschichte eingetreten;
als Mensch ist er Subjekt dieser
Geschichte geworden, einer von
Milliarden und gleichzeitig dieser
eine! Durch die Menschwerdung hat
Gott dem menschlichen Leben jener
Dimension gegeben, die er ihr von
Anfang an zugedacht hat.“ (Johannes
Paul II., Enzyklika Redemptor
hominis, 11)

Weil Gott Mensch geworden ist, wird
er für die Menschen greifbar. Als
Jesus auf Erden lebte, drängten sich
viele an ihn heran und berührten
ihn. Dann, im Laufe der
Jahrhunderte, dürfen die es Maler,
Bildhauer, Dichter wagen, sich ein
Bild von ihm zu machen: als Kind in



der Krippe und im Tempel, als Hirten
und Lehrer, als Leidenden und
Gekreuzigten, als Auferstandenen im
Licht.

Auch das Ereignis der
Menschwerdung selbst wird durch
den Blick auf die werdende Mutter
gleichsam zugänglich, in deren
Schoß „sich die Zeit erfüllt“ (vgl. Gal
4,4). Wir sehen sie in einem
vornehmen Gemach, als färbte ihre
innere Schönheit auf die Umgebung
ab. Bei einigen Bildern streift von
oben her ein Lichtstrahl das Ohr der
Jungfrau – ein Hinweis auf ihren
hellhörigen Glaubensgehorsam. Und
mitunter ist in dem Lichtstrahl das
Kind mit geschultertem Kreuzstab zu
sehen – in naiver Annäherung an das
Geheimnis des erlösenden Kreuzes.

Der Bericht des Evangeliums ist
knapp (vgl Lk 1,26-38). „Der Name
der Jungfrau war Maria.“ Aber der
Engel nannte sie nicht bei ihrem



Name an, als er bei ihr eintrat: „Sei
gegrüßt, du Begnadete, der Herr ist
mit dir.“ Die Theologen übersetzen
das griechische „kecharitomene“ mit
„du Begnadete“ oder „du voll der
Gnade“. Damit deuten sie an, „dass
der Träger dieses Namens nicht nur
die Fülle der Gnade besitzt, sondern
dass die Gnade geradezu seinen
Charakter und sein Wesen bestimmt
und ausmacht. (...) Die Gnade Gottes
ist ihr (Maria) in Christus so
wesentlich verbunden und zu Eigen
(wie eben einer Mutter ihr Kind zu
Eigen ist), dass sie als die Begnadete
schlechthin bezeichnet werden kann.
Die Gnade gehört geradezu zum
Charakter ihrer Person“ (Leo
Kardinal Scheffczyk)

Am Anfang christlicher Berufung

Seit den Anfängen der Christenheit
bis in unsere Tage ist die Versuchung
präsent, das Mysterium von Gottes
Menschwerdung aufzulösen in eine



bloße Idee, ein Symbol, eine
Metapher. Aber herausfordernd
bekräftigt Johannes: „Das Wort ist
Fleisch geworden und hat unter uns
gewohnt“ (Joh 1, 14). Die genaue
Übersetzung lautet sogar: „Er hat
sein Zelt unter uns aufgeschlagen.“
Er wohnt unter uns als Gott wie er
einst beim Wüstenzug in einem Zelt
mitten unter dem Volke Israel
wohnte.

Romano Guardini deutet aus und
bekennt: „Die Liebe tut solche Dinge!
Dieses Wort hilft mir immer wieder.
Nicht, dass es dem Verstande etwas
erklärte, aber es ruft das Herz, lässt
es ins Geheimnis Gottes
hinüberfühlen. Das Geheimnis wird
nicht begriffen, aber es kommt nahe,
und die Gefahr des ‚Ärgernisses'
schwindet.“

Die Feier der Verkündigung des
Herrn ist zugleich die Feier des
Augenblicks, da Maria ihre Berufung



entdeckt. Mehr noch: Sie ist die Feier
des Augenblicks, da die christliche
Berufung überhaupt, die Berufung
zur Nachfolge Christi, für den
Lebensentwurf des Menschen
greifbar wird.

Es ist wahr: Die Menschwerdung des
Gottessohnes im Schoße Mariens ist
die Mitte der Geschichte und eine
kosmische Botschaft, die die Zeiten
übergreift. Doch zugleich ist sie ein
persönlicher Ruf an einen konkreten
Menschen: Damals an ein junges
Mädchen in Nazaret, das nach der
Tradition und nach den jüdischen
Sitten vierzehn oder fünfzehn Jahre
alt war und eine erste wesentliche
Entscheidung in ihrem Leben
getroffen hatte: die Verlobung mit
Josef. – Heute ein Ruf an jeden
Menschen: „Gott kommt in Person,
um zum Menschen über sich zu
sprechen und ihm den Weg zu
zeigen, auf dem er ihn erreichen
kann“ (Johannes Paul II, Tertio



millenio adveniente, 6). Wie der Ruf
ist auch die Antwort persönlich. Das
„Mir geschehe“ ist nur scheinbar
passiv, denn die Jungfrau hat mit
ihrem ganzen menschlichen,
fraulichen "Ich" geantwortet.

Gerne wüssten wir mehr über die
Empfindungen Marias in der Zeit bis
zur Geburt ihres Sohnes. Alles
musste ihr neu erschienen sein. Doch
das Evangelium erlaubt nur hier und
dort einen kurzen Einblick in ihr
Erleben dieser scheinbar alltäglichen
Schwangerschaft. Vor allem ihren
hilfsbereiten Besuch bei Elisabeth
und ihren Lobpreis, das Magnificat,
das entfaltet, was Maria dem Engel
Gabriel geantwortet hatte: „Ich bin
die Magd des Herrn; mir geschehe,
wie du es gesagt hast.“ Das war kein
feierliches Jawort, eher eine leicht
verwunderte Bekräftigung, so als sei
ihr Ja eine Selbstverständlichkeit.
Anscheinend hat Gabriel nichts
anderes erwartet. Denn man meint



beinahe zu sehen, wie er die Tür
hinter sich schließt, als es heißt:
„Danach verließ sie der Engel“.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/die-liebe-tut-solche-dinge/

(18.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/die-liebe-tut-solche-dinge/
https://opusdei.org/de-de/article/die-liebe-tut-solche-dinge/

	Die Liebe tut solche Dinge!

