opusdei.org

Die Frau in Kirche
und Gesellschaft in
den Schriften des
heiligen Josefmaria

"Sehr gerne bin ich dem
Vorschlag der Veranstalter
gefolgt, iber das Frauenbild des
seligen Josemaria zu sprechen
und konkret daruber, wie er die
Aufgabe der Frau in Kirche und
Gesellschaft verstand, denn die
Stellung und Identitat der Frau
ist auch heute noch ein
vordringliches Thema", so
begann Gabriela Eisenring
ihren Vortrag.



15.06.2002

Vortrag beim Kongress ”Christen
mitten in der Welt” zur
Hundertjahrfeier des Geburtstages
von Josemaria Escrivd, Griunder des
Opus Dei am 15. Juni 2002 in Zirich.

I. Einfihrung

Ich mochte mich als erstes bei den
Organisatoren fur die Einladung zu
diesem Kongress tiber Josemaria
Escriva de Balaguer recht herzlich
bedanken. Ich begriisse diese
Initiative, denn ich bin tiberzeugt,
dass dieser Priester, der am 6.
Oktober heiliggesprochen wird, als
einer der grossen Heiligen des 20.
Jahrhunderts zu betrachten ist.

Sehr gerne bin ich dem Vorschlag der
Veranstalter gefolgt, iiber das
Frauenbild des seligen Josemaria zu



sprechen und konkret dartber, wie
er die Aufgabe der Frau in Kirche
und Gesellschaft verstand.

Die Stellung und Identitat der Frau
ist auch heute noch ein
vordringliches Thema, auch wenn
die Diskussion in den letzten Jahren —
vor allem in unseren westlichen
Landern — weniger aggressiv
geworden ist. Langsam scheint ein —
sagen wir — “gemassigter
Feminismus” die Oberhand zu
gewinnen. Gerade dies macht den
Blick frei fiir den Beitrag Josemaria
Escrivas auf diesem Gebiet — ein
Beitrag, der in unseren
Breitengraden nicht immer
gebihrend gewurdigt worden ist. Ich
mochte daher gleich zu Beginn
meiner Uberzeugung klaren
Ausdruck verleihen: Josemaria
Escriva war ein grosser Forderer der
Frau und einer richtig verstandenen
Emanzipation; ja er war darin ein
echter Pionier. Er setzte sich zeit



seines Lebens fir die Forderung der
Frau ein: nicht nur weil viele soziale
Initiativen fiir dieses Anliegen in der
ganzen Welt seinem Ansporn zu
verdanken sind, sondern auch —und
vor allem —, welil viele Frauen durch
sein Gedankengut ganz personlich
entscheidende Impulse erhalten
haben.

Im Folgenden werde ich versuchen
aufzuzeigen, wie ich zu dieser
Uberzeugung gelangt bin. Es versteht
sich von selbst, dass die mir zur
Verfiigung stehenden 45 Minuten
nur einen unvollstandigen Abriss
erlauben. Dafiir zdhle ich auf Thr
Verstadndnis.

Trotz der Formulierung des Titels
werde ich nicht nur Escrivas
Schriften heranziehen; ich werde mir
die Freiheit nehmen, dariber hinaus
auch einige Beziige auf sein Leben
herzustellen. Denn der selige
Josemaria war zuerst Seelsorger und



tatkraftiger Forderer von Menschen,
und erst dann ein Schriftsteller.

II. Die Rechtsgleichheit von Mann
und Frau als Folge der Wiirde des
Menschen als Person

Um das Denken Josemaria Escrivas
in seiner ganzen Tiefe erfassen zu
konnen, mussen wir uns zunachst
fragen: Was verstand Escriva unter
der Wirde der Frau?

Etwas kdnnen wir vorab eindeutig
festhalten: Seine positive Einstellung
zur Frau wurzelte nicht in der einen
oder anderen Spielart des
Feminismus. Die Wurzel lag
vielmehr im christlichen
Menschenbild mit seinem klaren
Bewusstsein von der fundamentalen
Wiirde der menschlichen Person.

Fur das Christentum hat die
menschliche Wiirde eine zweifache
Dimension: eine menschliche und
eine tibernatuirliche. Mit anderen



Worten: Der Mensch ist Abbild Gottes
und Kind Gottes. Seine hochste
Wirde kommt ihm dadurch zu, dass
er als zugleich leibliches und
geistiges Wesen zur Erreichung eines
transzendenten Ziels bestimmt ist.
Diese Anthropologie gehort zu den
ganz grossen zivilisatorischen und
kulturellen Leistungen des
Christentums, zumal sie sich nicht
auf eine Theorie beschrinkt hat,
sondern vor allem eine gelebte
Erfahrung war, die sich in einer
tatigen Haltung gegenuber jedem
Menschen im Konkreten zeigte und
immer wieder zeigen muss.

Escriva stand — wie viele andere —
ganz auf dem Fundament dieses
Menschenbildes. Doch wie wenige
andere erfasste er dieses
Menschenbild auch in ihrem tiefsten
Gehalt und wusste es gegen gangige
Vorurteile konkret fruchtbar zu
machen. Die Wirde des Menschen
war fir ihn absolut unantastbar,



denn jede Person, so wiederholte er
unermudlich, “ist das ganze Blut
Christi wert” Er tolerierte nicht die
geringste Diskriminierung und
pflegte zu sagen: “Es gibt nur ein
Volk auf Erden, das Volk der Kinder
Gottes”.

Konkret ergab sich fir Escriva
daraus auch die Gleichheit der
Geschlechter, sowohl in der
nattirlichen als auch in der
ubernatiirlichen Dimension: Mann
und Frau sind im selben Mass
Personen, d.h. Abbilder Gottes, und
beide sind auch im selben Mass
Kinder Gottes und haben die
Berufung zur gleichen christlichen
Vollkommenheit, also zur Heiligkeit.
Escriva war sich voll bewusst, dass
diese Tatsache zum Kern der
biblischen Lehre gehort.' Sie war
nicht bloss eine der aufkommenden
Frauenrechtshewegung
nachempfundene Forderung.



Besonders klar kommt seine
diesbezigliche Haltung zum
Ausdruck in einem Interview, das er
im Jahre 1968 der damaligen
Chefredakteurin von Telva, einer der
grossten spanischen
Frauenzeitschriften, gewdhrte. Es
wurde in dem Buch ,,Gesprache mit
Msgr. Escriva de Balaguer® mit
anderen Interviews veroffentlicht. In
einem dieser Interviews sagte er
unter anderem: "Fur mich gibt es
keinen einsichtigen Grund, weshalb
man bezuglich der Frau
Unterscheidungen treffen sollte,
wenn man vom Laienstand, von
seiner apostolischen Aufgabe, seinen
Rechten, seinen Pflichten usw. die
Rede ist. Alle Getauften, ob sie nun
Manner oder Frauen sind, besitzen
ohne Unterschied die gleiche Wiirde,
Freiheit und Verantwortung der
Kinder Gottes. Wie bereits der heilige
Paulus die ersten Christen lehrte,
besteht in der Kirche eine radikale
und grundlegende Einheit: [...] da gilt



nicht mehr Jude oder Heide, nicht
mehr Knecht oder Freier, nicht mehr
Mann oder Frau.”?

Aus der gleichen Wiirde von Mann
und Frau leitete Escriva dann auch
deren Anspruch auf die gleichen
Rechte ab: ”Naturlich besteht eine
prinzipielle Rechtsgleichheit
zwischen Mann und Frau”, erklarte
er, “da die Frau als Person und Kind
Gottes die gleiche Wirde besitzt wie
der Mann, und diese Rechtsgleichheit
muss sowohl im biirgerlichen wie im
kirchlichen Recht ihre gesetzliche
Anerkennung finden”® Er berief sich
fiir diese Uberzeugung auf “klare
theologische Griinde”, nicht ohne
hinzuzufligen, “dass man damit in
der Praxis bei einer gewissen
Mentalitat noch auf erheblichen
Widerstand stosst™.

III. Die Heiligung der Welt: eine
gemeinsame Aufgabe von Mann
und Frau



Nun muss noch ein zweiter
wesentlicher Aspekt hervorgehoben
werden. Fur den seligen Josemaria
Escriva besitzen Mann und Frau
nicht nur die gleiche
Menschenwirde: Sie haben auch
eine gemeinsame Aufgabe. Arbeit,
Familie und Kultur sind keine jeweils
einem Geschlecht vorbehaltene
Tatigkeitsgebiete, sondern in allen
sollen Mann und Frau ihre je eigene,
tragende Rolle spielen. Der Geist des
Opus Dei besteht ja gerade darin,
dass alle — und das heisst gerade
auch: sowohl Méanner als auch
Frauen - von Gott dazu berufen sind,
die normale Arbeit und allgemein die
zeitlichen Realititen heiligen. Die
Heiligkeit ist ein Weg fur alle; es gibt
keine Diskriminierungen, weder
zwischen Priestern und Laien noch
zwischen Mannern und Frauen.

Diese Inspiration geht direkt zuriick
auf den gottlichen Schopfungsplan
des Menschen. In der Tat stellt schon



das erste Kapitel der Genesis (1,28)
das Leben und Tun der Menschen in
der Welt nicht als spezifisches
Unternehmen des Mannes, sondern
als gemeinsames Unternehmen dar.

Die gemeinsame Aufgabe von Mann
und Frau bezieht sich fiir Escriva
sowohl auf die Gesellschaft als auch
auf die Kirche. Aber auch die
Familie, die erste und ursprungliche
”Gesellschaft”, auf der Staat und
Kirche aufbauen, ist fiir ihn immer
gemeinsame Aufgabe von Mann und
Frau gewesen, nicht bloss eine solche
der Frau. Escriva vertrat diese
Uberzeugung schon zu einer Zeit, als
sie noch keineswegs geistiges
Gemeingut war.

KKk

Escrivas Uberzeugung von der
Gleichheit und gemeinsamen
Aufgabe von Mann und Frau schlug
sich nun nicht nur in seinen



Schriften nieder, sondern auch in
seinen Taten.

Es ist zwar richtig, dass er bei der
Grundung des Opus Dei am 2.
Oktober 1928 der Uberzeugung war,
dass dieses Werk nicht fiir Frauen
bestimmt war. Nicht weil es ihm an
Achtung und Anerkennung der
Frauen mangelte, sondern einfach
deswegen, weil er den Willen Gottes
tun wollte und Gott ihm zu diesem
Zeitpunkt keine Frauen sehen liess.’
Anscheinend wollte Gott dieses
Bewusstsein durch verschiedene
Ereignisse heranreifen lassen.
Anderthalb Jahre spater, am 14.
Februar 1930, schenkte er dem
seligen Josemaria dann die
unmissverstandliche Einsicht, dass
im Opus Dei fir die Frauen ebenso
Platz ist wie fuir die Manner. Escriva
gab auf der Stelle seine bisherige
personliche Meinung auf und
begann, mit den Frauen zu arbeiten,



vorwiegend durch seine priesterliche
Tatigkeit im Beichtstuhl.

Von diesem Augenblick an sah
Escriva die Frauen in allen Bereichen
der Gesellschaft. Er hatte diese ihre
Prasenz so plastisch vor Augen, dass
er bei seinen Zuhorern grosses
Erstaunen ausloste. Tatsachlich war
seine Vision - die eigentlich nicht
seine, sondern diejenige Gottes war
—, in der damaligen Zeit noch gar
nicht durchfiihrbar. In vielen
Landern gab es noch kein
Frauenstimmrecht, nicht nur in
Spanien, sondern auch in
Frankreich, Italien und in unserer
Schweiz, die in diesem Punkt gewiss
nicht zu den Pionierldndern gehort.
Wahrend vieler Jahrhunderte wurde
die Frau bekanntlich als ein
untergeordnetes Wesen betrachtet,
wenn nicht gesetzlich, so doch in der
Praxis. Sie war ausgeschlossen von
den offentlichen Entscheidungen
und von vielen Berufen. Bis heute



sind die Spuren dieser
Diskriminierung nicht alle getilgt,
und es gibt noch ungerechte
Situationen und Hindernisse, die die
volle Eingliederung der Frau in die
Gesellschaft und ins politische und
okonomische Leben erschweren.

(Die Ausmerzung alter
Ungerechtigkeiten geht allerdings
manchmal einher mit der
Einfihrung neuer: Die Mutterschaft
namentlich, die doch ein wichtiger
und spezifischer Aspekt des
Frauseins ist, erfahrt in der heutigen
Gesellschaft nicht die Wertschéatzung,
die ihr zukommt.)

In Zeiten also, in denen die Frau aus
vielen Bereichen faktisch
ausgeschlossen war, hatte der selige
Josemaria bereits eine sehr weite
Sicht von der Aufgabe der Frau in
der Welt und in der Kirche.

Encarnacion Ortega, eine der ersten
Frauen im Opus Dei, hat uns dazu ein



wertvolles Zeugnis hinterlassen. In
ihren Erinnerungen kommt sie auf
das Panorama zu sprechen, das
Escriva im Jahr 1942 den wenigen
Frauen ertffnete, die dem Opus Dei
damals angehorten. Es lohnt sich, sie
etwas ausfuhrlicher zu Wort
kommen zu lassen: ”Ich gehorte zu
denjenigen,” erzahlt sie, “die im
ersten Zentrum der Frauen des Opus
Dei lebten, ein kleines Hauschen an
der Jorge-Manrique-Strasse in
Madrid. Ich erinnere mich, dass kurz
nachdem wir dort eingezogen waren,
der Vater [also Josemaria Escrivd]
kam und [...] uns darlegte, dass wir
Initiativen in der ganzen Welt
lancieren wirden: Er sprach uns von
Landwirtschaftsschulen fiir
Bauerinnen, von Studentenheimen,
Kliniken, Bibliotheken,
Ausbildungsstatten fir die Frau in
verschiedenen Landern (so im
Hotelfach, im Erwerb von
Fremdsprachen, in der Ausbildung
von Sekretiarinnen), von Initiativen



im Bereich der Mode, und so weiter.
Er ermunterte uns, indem er sagte:
,Jraumt! Die Wirklichkeit wird eure
Traume noch tibertreffen!” Er
winschte fir die Frau eine echte
Liebe zum Zuhause und die
Fahigkeit, einen Haushalt kunstvoll
und professionell, mit gesundem
Menschenverstand und mit viel
Liebe zu fiihren. Aber niemals
dachte er daran, sie in ihrem Haus
einzuschliessen. Vom ersten
Augenblick an sah er uns Frauen in
allen Bereichen arbeiten: in der
Lehre, in der Industrie, im
Gesundheitswesen, im Handel, in der
Forschung, in der Mode, im
Journalismus... Auch war er sehr
interessiert daran, dass wir
Theologie studierten. Er erkannte,
wie notwendig es war, Gott zu
kennen, um ihn mehr zu lieben und
eine solide Glaubensbildung zu
haben, um den Glauben auch
fundiert erkldaren und schiitzen zu
konnen. [...] Und er wollte fiir uns



ein gut gebildetes Gewissen.”’-
Soweit das Zeugnis von Encarnacion
Ortega.

Der Glaube und das Vertrauen des
seligen Josemaria in die Frauen war
angesichts der damaligen
Zeitumstande tatsachlich
erstaunlich. Er hatte ein
ungewohnlich klares Bewusstsein
von der Bedeutung der Frau und
ihrer Aufgaben in Familie, Welt und
Kirche und sah weitsichtig voraus,
welche Dimensionen die
diesbeziigliche Entwicklung in der
Zukunft annehmen witirde. Dabei fiel
er aber nie ins Extrem etwa des
damals aufkommenden aggressiven
Feminismus und reduzierte die
Aufgabe der Frau nun nicht plétzlich
nur noch auf das 6ffentliche Leben.
Fur ihn hatte die Frau in allen
Bereichen ihre besondere Aufgabe,
somit immer auch in der Familie, die
zu unterschitzen er nie in Gefahr

war.’



IV. Die Verschiedenheit von Mann
und Frau als Erganzung und
Bereicherung

Wenn Josemaria Escriva die
Gleichheit von Mann und Frau so
sehr betonte, so verlor er deswegen
aber nicht ihre Verschiedenheit aus
dem Auge. Im bereits
angesprochenen Interview gibt er zu
bedenken - ich zitiere — ”dass gerade
die wesenhafte Gleichheit zwischen
Mann und Frau Verstandnis fiir ihre
gegenseitig erganzende Rolle im
Dienst an der Kirche und am
Fortschritt der Gesellschaft verlangt,
denn schliesslich hat Gott den
Menschen nicht umsonst als Mann
und Frau erschaffen. Diese
Verschiedenheit darf man nicht in
einem patriarchalischen Sinn
verstehen, sondern muss sie in ihrer
ganzen Tiefe, mit all ihren
Schattierungen und Konsequenzen
begreifen lernen. So wird der Mann
von der Versuchung befreit, der



Kirche und der Gesellschaft ein rein
mdnnliches Geprage zu geben, und
die Frau vor der Gefahr bewahrt,
ihre Aufgabe im Volk Gottes und in
der Kirche nur darin zu sehen, auf
gewisse Tatigkeiten Anspruch zu
erheben, die bisher dem Mann
vorbehalten waren, obwohl die Frau
sie ebenso gut wahrnehmen kann.
Mir scheint also, dass sich sowohl der
Mann als auch die Frau — indem sie
sich gegenseitig erganzen — ganz zu
Recht als Hauptfiguren in der

Heilsgeschichte betrachten miissen.”®

Unter “Emanzipation” verstand
Escriva also nicht Nachahmung oder
Gleichformigmachung der Frau mit
dem Mann. ”Die blosse Nachahmung
typisch méannlicher
Verhaltensweisen”, machte er
geltend, “ware kein Gewinn, sondern
ein Verlust fiir die Frau; nicht weil sie
mehr oder weniger wére als der
Mann, sondern weil sie anders ist
[...].”°. Vielmehr ist die Frau “dazu



berufen, in Familie, Gesellschaft und
Kirche etwas hineinzutragen, das
nur ihr eigen ist und das nur sie zu
geben vermag”"

Emanzipation der Frau hiess also fir
Escriva ”soviel wie die echte
Moglichkeit zu einer vollen
Entfaltung ihrer Eigenart als
Einzelpersonlichkeit und als Frau.
Rechtsgleichheit und gesetzlich
garantierte Chancengleichheit heben
diese Eigenart, die eine Bereicherung
fiur alle bedeutet, nicht auf. Sie

setzen sie voraus und fordern sie.”"

KKk

Worin liegt nun gemadss dem seligen
Josemaria genauer das Spezifische
der Frau in der Gesellschaft? Oder
anders gesagt: Worin ist die Frau als
solche fir das Gemeinwesen
unersetzlich?

Hier springt als Erstes die Fahigkeit
der Frau zur Mutterschaft ins Auge.



Sie unterscheidet sich ihrem Wesen
nach von der Vaterschaft, und
gleichzeitig beschrénkt sie sich - das
ist heute klarer denn je — keineswegs
bloss auf das Physische, sondern
besitzt eine psychische und geistige
Dimension. Dies unterstreicht auch
Papst Johannes Paul II. in seinem
Schreiben Mulieris dignitatem"

Uber die Mutterschaft hinaus — aber
letztlich zweifellos damit
zusammenhdngend — hat Josemaria
Escriva verschiedentlich ganz
konkrete Eigenschaften namhaft
gemacht, die besonders der Frau
zukommen. Fur ihn beinhaltet das
Frau-Sein eine besondere Sensibilitit
fur die Notwendigkeiten und
Bedirfnisse des andern, eine
besondere Liebesfahigkeit, und eine
besondere Fahigkeit, im Anderen
eine Person zu erkennen. Weiter
zeichnet sich die Frau aus durch - ich
zitiere — “feinfiihlige Umsicht,
unermudliche Grosszugigkeit, Liebe



fur das Konkrete, Scharfsinn,
Einfihlungsvermogen, Ausdauer und
eine tiefe, schlichte Frommigkeit. Das
Frau-Sein ist nicht echt, wenn es
nicht in der Lage ist, die Schonheit
dieses unersetzlichen Beitrags zu
begreifen und ihn im eigenem Leben
zu verwirklichen.”"

V. Die Aufgabe der Frau in Familie,
Gesellschaft und Kirche

Diese spezifischen Gaben noétigen die
Frau, wie schon betont, nicht dazu,
sich nur auf bestimmten Gebieten zu
entfalten, wahrend andere fiir sie
ausgeschlossen bleiben, weil das
weibliche Wesen dort angeblich
nicht von Nutzen oder sogar ein
Hindernis sei. Vielmehr sollen diese
Gaben in allen Lebensbereichen zum
Tragen kommen, und zwar vor allem
in den wichtigsten, zu denen ich die
Familie, die Gesellschaft und die
Kirche zahle.



a) Die Aufgabe der Frau in der
Familie

Der unersetzliche Beitrag der Frau
setzt meines Erachtens auch heute
bei der Familie an. Das Thema dieses
Vortrages erwahnt die Familie zwar
nicht ausdrucklich. Obwohl es
gegenwadrtig auch nicht gerade Mode,
sich fiir die Familie stark zu machen,
erst recht nicht aus der Sicht der
Frau, glaube ich dennoch, dass die
Familie nicht ibergangen werden
darf, ja dass sie an die erste Stelle
gesetzt werden muss. Die
bezeichnenden und absolut
zutreffenden Worte Johannes Pauls
II. bestatigen dies: ”Die Zukunft der
Welt und der Kirche fiihrt tiber die
Familie.”"*

Wenn wir somit getreu dem mir
vorgelegten Titel von der Aufgabe
der Frau in Gesellschaft und Kirche
sprechen, so kommen wir nicht
umhin, bel der Familie anzusetzen.



Als priméres Habitat des Menschen
ist sie ”naturliches Prinzip und
Fundament einer echt menschlichen
Gesellschaft [...]. Wie die Familie, so
die Gesellschaft, so der Mensch.””. In
diesem Sinn ist sie Garantin fiir die
Humanitat der kommenden
Generation. Gleichzeitig ist die
christliche Familie auch Keimzelle
der Kirche von morgen. Man sieht:
Ihre Bedeutung lasst sich gar nicht
uberschatzen. Gerade in unserer so
hektischen Zeit merken wir wieder,
wie wichtig es ist, ”ein Zuhause zu
gestalten”.

Man darf an dieser Stelle
hinzufiigen, dass Escriva Ehe und
Familie nicht bloss wegen ihrer
Funktion fir Gesellschaft und Kirche
hochgeschatzt hat. Fir ihn hatte sie
bereits an sich einen grossen Wert.
Mehr noch, er konnte sagen: "Im
Opus Dei ist die Ehe zu einem
gottlichen Weg, zu einer Berufung
geworden [...]; und wie oft habe ich



die Augen von Mannern und Frauen
aufleuchten sehen, als sie mich sagen
horten, die Ehe sei ein gottlicher Weg
auf Erden [...].”*

Es war fir ihn ausserdem keine
Frage, dass die Familie eine
gemeinsame Aufgabe von Mann und
Frau ist. Beide konnen und sollen
ihren Beitrag leisten, der Mann nicht
weniger als die Frau. Jedoch ist
dieser Beitrag auch hier je
verschieden und erganzt den
anderen. Was die Frau anbetrifft, so
besitzt sie eine besondere Fahigkeit,
eine Familienatmosphare zu
schaffen: ein Klima der
Dienstbereitschaft, der Hingabe an
die andern, angefangen bei den am
nachsten Stehenden. Unzdhligen
Frauen hat er in diesem Sinn
entscheidende Impulse gegeben.

Dartuber hinaus hat Escriva dieses
Potenzial fuir das ihm aufgetragene
Opus Dei fruchtbar gemacht. Denn



die Kirche ist die Familie der Kinder
Gottes, und auch das Opus Dei ist
dazu bestimmt, innerhalb der Kirche
eine Familie und nicht bloss eine
Organisation zu sein.

Nach mehreren misslungenen
Anldufen Ubertrug der Grinder den
Frauen die Aufgabe, in den Zentren
des Opus Dei ein familidres Klima zu
schaffen. Er betrachtete dies als
Dienst am ganzen Opus Dei und als
wirkliche Berufsarbeit. Zuerst bat er
seine Mutter und seiner Schwester
um diese Hilfe, spéter einige der
Frauen, die zum Opus Dei kamen.
Der familiare Geist war ihm so
wichtig, dass er eine besondere
Schwache fir jene Frauen hatte, die
diese Arbeit ibernehmen wollten —
die gleiche wie die der Mutter Gottes.
Die Hausarbeit hatte fiir ihn einen
grossen Stellenwert. Und das war
kein Lippenbekenntnis, denn als im
ersten Zentrum des Opus Dei das
Personal fehlte, verrichtete er diese



Arbeiten hochstpersonlich: Putzen,
Betten machen, Kochen, die
Heimkehrenden erwarten, usw.
Denn er wusste, dass ohne diese
Arbeit ein Heim zu einer Kaserne
verkommen wurde, nicht nur
ausserlich, sondern auch mental.

Aus diesem Grund forderte der Selige
weltweit viele Initiativen in dieser
Richtung und setzte sich dafur ein,
dass der entsprechenden Arbeit ihre
berufliche Wiirde zuerkannt wurde.
Heute gibt es auf allen Kontinenten
kulturelle und soziale Einrichtungen
fur die Forderung der Frau, Schulen,
berufliche Ausbildungsstatten,
Hotelfachschulen, usw., die in diesem
Geist arbeiten.

Im Fazit ermoglicht uns der selige
Josemaria einen Blick hinter die
unscheinbare und oft
geringgeachtete Oberflache der
Arbeit einer Familienfrau, auf ihre
unschétzbare Bedeutung fiir die



Humanisierung der Gesellschaft. Der
Staat kann heute weniger denn je
darauf verzichten, diese Art von
Arbeit anzuerkennen und zu
fordern.

Naturlich ist mir bekannt, dass diese
Uberzeugung heute von vielen noch
nicht geteilt wird. Der Hauptgrund
liegt sicher vor allem darin, dass die
familiaren Aufgaben als Hindernis
fur eine Selbstentfaltung ausser Haus
angesehen werden. Wie stellte sich
Josemaria Escriva zu dieser
Schwierigkeit? Er gab vor allem zwei
Dinge zu bedenken.

Zum einen war fir ihn der Gegensatz
zwischen Familie und Beruf bei
niaherem Hinsehen ein falsches
Dilemma. Er erinnerte daran, dass
auch der Mann als Ehemann und
Vater seiner Familie verpflichtet ist
und dies mit seinem Beruf
vereinbaren muss. Wortlich sagte er:
“Ebenso wie im Leben des Mannes



werden Heim und Familie auch im
Leben der Frau - in besonderer, ihr
gemasser Weise — immer eine
zentrale Rolle spielen. Die Sorge fir
die Familie stellt ohne Zweifel immer
eine grosse menschliche und
christliche Aufgabe dar. Das bedeutet
jedoch nicht, dass die Arbeit im
Haushalt, die, wohlgemerkt, einen
echten Beruf ausmacht, fur die Frau
ausschliesst, sich auch in
irgendeinem der zahlreichen
anderen Berufe innerhalb der
Gesellschaft zu betatigen.”""Escriva
spurte instinktiv die Gefahr einer
fast alternativen Gegenuberstellung
der beiden Aufgabenbereiche: die
Gefahr, dass bei einem solchen
Entweder-Oder eine
Akzentverlagerung zu einem noch
viel schlimmeren Irrtum fiihrt als
dem, den man zu uberwinden meint:
“es ware namlich viel
folgenschwerer”, gab er zu
bedenken, “wenn die Frau die Sorge



fiir die Familie hintanstellen
wiirde”*,

Er wies aber noch auf eine andere
Gefahr hin. Sie besteht in der
falschen Meinung, ”die Frau konne
sich nur ausserhalb des hauslichen
Bereichs voll entfalten, als ob die
Zeit, die sie ihrer Familie widmet, fir
Reife und Entfaltung der
Personlichkeit verloren ware. Das
eigene Zuhause, das jede, auch die
unverheiratete Frau dringend
benotigt, ist in einzigartiger Weise
geeignet, zum Wachstum ihrer
Personlichkeit beizutragen. Denn in
[...] dem Bemiuhen, in ihrer
Umgebung eine anziehende, warme
Familienatmosphdre zu schaffen,
erfullt die Frau ihre ureigene,
unersetzbare Aufgabe, und so
vermag sie gerade ihre

Personlichkeit voll zu entfalten.”*

b) Die Aufgabe der Frau in der
Gesellschaft



Wenden wir uns nun als Zweites der
Aufgabe der Frau in der Gesellschaft
zZu.

Auch hier zogerte der selige
Josemaria nicht, die logischen
Schlussfolgerungen aus der
Gleichheit von Mann und Frau zu
ziehen. Er pladierte dafir, dass der
Frau alle Berufe offen stehen sollten
—wiederum zu einer Zeit, als die
Gesellschaft auch mental noch weit
davon entfernt war. Auf allen
Gebieten sollte die Frau ihre
spezifisch femininen Eigenschaften
einbringen, denn - ich zitiere —
“ebenso wie die Familie benotigt
auch die Gesellschaft ohne Zweifel
diesen unersetzbaren, keineswegs
zweitrangigen Beitrag der Frau”®.
Von maximaler Deutlichkeit war sein
Eintreten fiir die Priasenz der Frau in
der Politik. Er forderte ohne
Umschweife: ”Eine moderne,
demokratische Gesellschaft muss der



Frau das Recht zugestehen, aktiv am
politischen Leben teilzunehmen, und
muss die notwendigen Bedingungen
schaffen, damit alle, die es wollen,
dieses Recht auch tatsiachlich
ausiiben kénnen.” *

Escriva sah sehr wohl, dass die
aktive Teilnahme der Frau die
gesellschaftlichen Beziehungen
menschlicher zu machen vermag.
Schon Johannes XXXIII. sah im
modernen Bewusstsein der Wiirde
der Frau und ihrer Teilnahme am
offentlichen Leben ein Zeichen der
Zeit* — Eine Einsicht, die spater ins
Lehramt Johannes Pauls II.
eingeflossen ist, welches besagt, dass
die Gesellschaft und Kirche von der
Frau eine Kraft erwarten, die die
moralische und kulturelle Dimension
starkt, eine Kultur, die des Menschen
wiurdig ist. Mit andern Worten: Die
Frau hat eine besondere Aufgabe die
fundamentalen Werte, vor allem den
Wert des menschlichen Lebens und



seiner Wiirde hochzuhalten und die
Verantwortung, dem ehelichen
Leben und der Mutterschaft ihren
ihnen gebiihrenden Wert zu geben.”

Escriva war also Uiberzeugt, dass die
Frau nicht nur das Recht, sondern
auch die reale Moglichkeit zu einer
vollen Entfaltung ihrer Eigenart als
Einzelpersonlichkeit und als Frau
haben sollte. Er setzte sich deshalb
fir die Schaffung von gleichen
Bildungschancen in allen Berufen
ein, damit die Frauen auch
tatsachlich in allen
Gesellschaftsbereichen gegenwartig
sein konnten. So sind unter seinem
Antrieb die bereits erwahnten
Initiativen zur Forderung der Frau
auf allen finf Kontinenten
entstanden. Auch gibt es heute im
Opus Dei selbst Frauen in allen
denkbaren Berufen. Escrivas Vision
ist auch in dieser Hinsicht nicht bloss
eine Forderung geblieben, sondern
Wirklichkeit geworden.



c) Die Aufgabe der Frau in der
Kirche

Wenn wir nun schliesslich zur Rolle
der Frau in der Kirche ubergehen, so
gibt es keinen Zweifel, dass alles in
Bezug auf die Familie und die
Gesellschaft Gesagte grundséatzlich
auch fur die Kirche gilt. Auch hier
hat die Frau die gleichen Rechte und
Pflichten wie der Mann, und der
Grunder des Opus Dei hat dies
immer klar festgehalten.

Er hat indessen auch in diesem
Zusammenhang auf eine gewisse
Gefahr hingewiesen: Es geschieht
leicht, dass die Kirche mit den
kirchlichen Amtsinhabern
identifiziert wird und dass deshalb
das Engagement der Laien nur dann
als kirchlich wahrgenommen wird,
wenn es mit der Ubernahme eines
von der Hierarchie verliehenen
Amtes verbunden ist. Das kann zur
Meinung fihren, dass nur diejenigen



wirklich ”Kirche” sind, die ein Amt in
ihr bekleiden.

Nun ist ja aber gerade dies nicht das
Spezifische der Laien in der Kirche.
Das Zweite Vatikanum stellt
bekanntlich mit Nachdruck fest, dass
die Christen bereits durch die Taufe
und das damit verbundene
allgemeine Priestertum im Vollsinn
Kirche sind und an der Sendung der
Kirche teilnehmen. Und dass es
besonders Sache der Laien — der
Frauen nicht weniger als der Médnner
— ist, kraft dieser ihrer Berufung in
der Verwaltung und gottgemassen
Regelung der zeitlichen Dinge das
Reich Gottes zu suchen.**Die
Bedeutung und vor allem die
Eigenstandigkeit dieser Aufgabe
kann nur verstanden werden, wenn
man unter Kirche das gesamte Volk
Gottes versteht und sie nicht auf die
Hierarchie reduziert.



Josemaria Escriva hat auch in diesem
Punkt die Lehre des Zweiten
Vatikanums vorweggenommen. Er
erinnerte daran, “dass die Kirche
eben nicht nur aus Priestern und
Ordensleuten besteht, sondern dass
auch die Laien - Manner und Frauen
— Volk Gottes sind und kraft
gottlichen Rechts eine eigenstandige
Aufgabe und Verantwortung
besitzen”® Und er machte deutlich,
dass es sich dabei schlicht und
einfach um einen “ekklesiologischen
Sachverhalt” handelt, also durchaus
nicht um eine moderne Erfindung.

Fur die Frau ergibt sich aus dem
Gesagten, dass sie in der Kirche eine
ebenso prominente Aufgabe hat wie
in der Familie und in der
Gesellschaft. Sie ist Protagonistin,
ohne dazu etwas Besonderes, etwas
“Offizielles” tun zu mussen. Ja,
bereits durch die scheinbar
gewoOhnlichen Tatigkeiten leistet sie
als Getaufte einen unersetzlichen



Beitrag an die Auferbauung der
Kirche.

Es lohnt sich auch hier, tiber die
Schriften des seligen Josemaria
hinauszublicken und zu sehen, wie
er diese Einsichten in der Praxis,
besonders im Opus Dei selbst,
umgesetzt hat.

Er tat dies vor allem in zweierlei
Hinsicht, namlich bezuglich der
Glaubensbildung und beziiglich der
Leitungsaufgaben. Was Erstere
betrifft, so bestimmte er, dass die
Frauen im Opus Dei die gleiche
Ausbildung erhalten wie die Manner.
Er sorgte dafir, dass sie auch Studien
in Theologie, Philosophie und
Kirchenrecht absolvierten, samt den
kirchlichen Abschliissen — alles im
Interesse der Kirche und der Seelen.
Was die Leitung im Opus Dei
anbetrifft, so ibertrug er den Frauen
genau dieselbe Verantwortung wie
den Mannern, und zwar auf allen



Ebenen. Und dies nicht nur im
Organisatorischen, sondern auch im
Geistlichen. Das alles erschien im
damaligen Kontext als unerhort
kiihne Neuerung.

Bei aller Kihnheit aber hielt sich
Escriva stets unzweideutig an die
definierte Lehre der Kirche. Dies galt
auch fur die Lehraussage, dass das
Weihepriestertum dem Mann
vorbehalten ist. Er akzeptierte diese
einzige rechtliche Unterscheidung
“aus vielen Griunden, auch aus
Motiven des positiven gottlichen
Rechts”**Jedoch sah er das nicht
gleichsam fatalistisch als eine
unaufhebbare Einschrankung in der
Gleichstellung der Frau, sondern als
ein Ausdruck der Verschiedenheit in
der Gleichwertigkeit. Tatsachlich ist
daran zu erinnern, dass das
Weihepriestertum niemandes Recht
ist; sie ist eine von Gott gegebene
Berufung.



Josemaria Escriva liess es aber nicht
dabei bewenden. Vielmehr stellte er
neben das neue Frauenbild auch ein
neues Priesterbild. Dieses Bild war
von einem gesunden
“Antiklerikalismus” gepragt. Der
Priester hatte im Laufe der Zeit weit
uber seine eigentlichen
Kompetenzen hinaus Funktionen
und Macht tibernommen. Escriva
fihrte ihn nun wieder entschieden
zuruck zu seiner eigentlichen
Aufgabe: der Verkiindigung des
Wortes Gottes und der Spendung der
Sakramente. Er machte aus dem
Priesteramt wieder einen
ausgesprochenen Dienst, einen
Dienst an den Seelen abseits des
Rampenlichtes.

Auch diese Vision setzte Escriva im
Opus Dei in die Tat um. Wohl muissen
in der Pralatur einige wenige
Priester Leitungsfunktionen
ubernehmen; das verlangt die Natur
der Pralatur selbst. Die meisten



Priester des Opus Dei jedoch leiten
nicht, sondern sind den von Laien
dominierten Raten unterstellt, und
zwar auch den weiblichen Raten,
was sicherlich besonders
bemerkenswert ist. Sie tiiben ihre
seelsorgliche Aufgabe also unter der
Leitung von sogenannten “Laien” —
Frauen ebenso wie Mdnnern — aus.
Priestersein ist im Opus Dei nicht die
Kronung einer Laufbahn, sondern
ganz einfach eine andere Form des
Dienens, und zudem nicht diejenige,
in der man am meisten glanzen
kann. Eine solche Stellung der
Priester war damals in der Kirche fir
manche geradezu unvorstellbar.

Insgesamt machte Escriva absolut
glaubwiirdig klar, dass im Opus Dei
alle dienen, jeder und jede auf seine
bzw. ihre Weise. Das erklart auch,
weshalb die Frauen im Opus Dei nie
ein Problem mit den kirchlichen
Normen zum Weihepriestertum
hatten. Im Opus Dei folgen alle ihrer



Berufung, und die Berufung der
Frauen steht derjenigen der Manner,
inklusive der Priester, in nichts nach.
Diese Tatsache lasst sich im Opus Dei
mit Hinden greifen.

Es bestatigt sich damit, dass in der
Sicht des seligen Josemaria Escriva
die Aufgabe der Frau auch in der
Kirche derjenigen des Mannes
ebenburtig ist. Oder, um es mit
seinen eigenen Worten zu sagen: Es
“mussen der Frau in der
Gesetzgebung, im inneren Leben und
apostolischen Wirken der Kirche die
gleichen Rechte und Pflichten
zuerkannt werden wie dem Mann:
das Recht also, Apostolat auszuiiben,
Vereinigungen zu griunden und zu
leiten, das Recht, in allem, was das
Wohl der Kirche anbelangt,
verantwortungsbewusst ihre
Meinung zu dussern usw.”*’

VI. Schlussfolgerung



Ich komme zum Schluss. Als Fazit
konnen wir festhalten, dass der
selige Josemaria dank eines
vertieften Verstandnisses der
Heiligen Schrift die volle Wiirde der
Frau in Gesellschaft und Kirche und
ihre Ebenbturtigkeit mit dem Mann in
voller Klarheit erkannt hat. Er
postulierte die gleiche Wiirde von
Mann und Frau und wusste
gleichzeitig, dass die Frau deswegen
nicht dazu verurteilt ist, den Mann
nachzuahmen, sondern dass sie
ihren Beitrag mit ihrer spezifischen
Art leisten kann und soll. Er hat diese
seine Einsicht nicht nur in seinen
Schriften zum Ausdruck gebracht,
sondern sie auch auf kithne Weise
und trotz mancher Widerstande in
die Tat umgesetzt, namentlich im
Rahmen des Opus Dei.

Escriva hat immer grosses Vertrauen
in die Frau und in ihre Fahigkeiten
gesetzt. Die Frauen im Opus Dei
selbst waren davon beeindruckt, wie



dies gerade besonders von den
Frauen bestatigt wurden, die in den
Leitungsfunktionen mit Josemaria
Escriva zusammengearbeitet haben
*Er war mit seinem Leben und
Beispiel ein Forderer der Frau, ohne
jedoch in einen extremen
Feminismus zu fallen, da er genauso
dem Mann und seiner Aufgabe seine
Wichtigkeit und Wertschatzung gab.

Ganz ohne Zweifel wurde seine hohe
Meinung von der Frau mit gepragt
von seiner innigen Liebe zu Maria -
Zu einer Frau von Gott erwdhlt, um
die wiirdigste aller Personen zu sein.
So ist es sicher in seinem Sinne,
wenn ich mit einem Zitat aus seinem
Werk ”Der Weg” schliesse, wo seine
tiefe Wertschédtzung der Frau
kraftvoll zum Ausdruck kommt:
”Starker ist die Frau als der Mann,
und treuer in der Stunde des
Leidens! — Maria Magdalena und
Maria Kleophae und Salome! Eine
Gruppe solcher mutiger Frauen, eng



geschart um die Schmerzenreiche
Mutter — welch tiefgreifende Arbeit
konnte man mit ihnen in der Welt
leisten!”?.

1. Vgl. BLANCA CASTILLA y
CORTAZAR, Consideraciones sobre la
antropologia *varon-mujer”, in:
Romana. Estudios 1985-1996, Roma,
S. 371.

2. Gesprache, 14; Gal 3,27-28. Die
Schriften des seligen Josemaria
Escriva de Balaguer und die des
Lehramtes werden im folgenden mit
Titel und Nummer zitiert.

3. Gesprache, 87.
4. Gesprache, 14

5. Vgl. ANDRES VAZQUEZ DE PRADA,
Der Griinder des Opus Dei Josemaria
Escrivd. Band 1: Die friihen Jahre,
Koln 2001, S. 309. Siehe auch PETER
BERGLAR, Opus Dei. Leben und Werk



des Grlinders Josemaria Escriva,
Salzburg 1983, S. 75 ff.

6. PILAR URBANO, Entrevista a
Encarnacion Ortega, in ”Epoca”, 2. 111
1992, S. 92.

7. Vgl. ANA SASTRE, Tiempo de
caminar, Madrid 1989, S. 103.

8. Gespréche, 14.
9. Gesprache, 87.
10. Gesprache, 87.
11. Gesprache, 87.

12. Vgl. JOHANNES PAUL II, Ap.
Schreiben Mulieris dignitatem, 15-
VIII-1988, 30.

13. Gesprache, 87.

14. Familiaris consortio, 75. Vgl. auch
ebenda, 85.



15. PEDRO-JUAN VILADRICH, Agonia
del matrimonio legal. Una
introduccion a los elementos
concepuales basicos del matrimonio,
Pamplona 1984, S. 196.

16. Gesprache, 91.
17. Gesprache, 87.
18. Gesprache, 87.
19. Gesprache, 87.
20. Gesprache, 87.
21. Gesprache, 90.

22. JOHANNES XXXIII, Enz. Pacem in
terris, in AAS 55 (1963) S. 267-268.

23. Vgl. JOHANNES PAUL II., Apost.
Exhort. Christifideles laici, 51.

24.Vgl. Lumen gentium, 31.
25. Gesprache, 14.

26. Gesprache, 14.



27. Gespréche, 14.

28. Siehe Aussagen von Marlies
Kicking, Vortrag ,,Trazos para el
perfil de un Fundador“ am
Internationalen Kongress ,, The
Grandeur Of Ordinary Life“ (8.—
11.1.2002) an der Universita
Pontificia della Santa Croce in Rom.

29. Der Weg, 982.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/die-frau-in-kirche-und-
gesellschaft-in-den-schriften-des-
seligen-heiligen-josemaria/ (20.01.2026)


https://opusdei.org/de-de/article/die-frau-in-kirche-und-gesellschaft-in-den-schriften-des-seligen-heiligen-josemaria/
https://opusdei.org/de-de/article/die-frau-in-kirche-und-gesellschaft-in-den-schriften-des-seligen-heiligen-josemaria/
https://opusdei.org/de-de/article/die-frau-in-kirche-und-gesellschaft-in-den-schriften-des-seligen-heiligen-josemaria/
https://opusdei.org/de-de/article/die-frau-in-kirche-und-gesellschaft-in-den-schriften-des-seligen-heiligen-josemaria/

	Die Frau in Kirche und Gesellschaft in den Schriften des heiligen Josefmaria

