
opusdei.org

Die Botschaft von
Papst Franziskus zur
Fastenzeit 2017

Wortlaut der Botschaft von
Papst Franziskus zur Fastenzeit
2017 unter dem Titel: "Das Wort
Gottes ist ein Geschenk. Der
andere ist ein Geschenk."

26.02.2017

Liebe Brüder und Schwestern,

Die österliche Bußzeit ist ein
Neuanfang, ein Weg, der zu einem
sicheren Ziel führt: zum Pascha der
Auferstehung, zum Sieg Christi über



den Tod. Und immer richtet diese
Zeit eine nachdrückliche Einladung
zur Umkehr an uns: Der Christ ist
aufgerufen, » von ganzem Herzen
« (Joel 2,12) zu Gott zurückzukehren,
um sich nicht mit einem
mittelmäßigen Leben
zufriedenzugeben, sondern in der
Freundschaft mit dem Herrn zu
wachsen. Jesus ist der treue Freund,
der uns nie verlässt, denn auch wenn
wir sündigen, wartet er geduldig auf
unsere Rückkehr zu ihm und zeigt
mit diesem Warten, dass er willig ist,
zu vergeben (vgl. Homilie, Domus
Sanctae Marthae, 8. Januar 2016).

Die österliche Bußzeit ist der
günstige Moment, das Leben des
Geistes durch die heiligen Mittel,
welche die Kirche uns bietet, zu
intensivieren: durch Fasten, Gebet
und Almosengeben. Die Grundlage
von alldem ist das Wort Gottes, und
in dieser Zeit sind wir eingeladen, es
mit größerem Eifer zu hören und zu



meditieren. Besonders möchte ich
hier auf das Gleichnis vom reichen
Prasser und dem armen Lazarus
eingehen (vgl. Lk 16,19-31). Lassen
wir uns von dieser so
bedeutungsvollen Erzählung
anregen: Sie bietet uns den Schlüssel,
der uns begreifen lässt, was wir tun
müssen, um das wahre Glück und
das ewige Leben zu erlangen, und
ermahnt uns zu aufrichtiger
Umkehr.

1. Der andere ist ein Geschenk

Das Gleichnis beginnt mit einer
Vorstellung der beiden Hauptfiguren,
doch der Arme wird wesentlich
ausführlicher beschrieben: Er
befindet sich in einer verzweifelten
Lage und hat nicht die Kraft, sich
wieder aufzurichten. Er liegt vor der
Tür des Reichen und würde gerne
von dem essen, was von dessen Tisch
fällt; sein Leib ist voller Geschwüre,
und die Hunde kommen und lecken



daran (vgl. V. 20-21). Ein düsteres
Bild also von einem entwürdigten
und erniedrigten Menschen.

Die Szene erscheint noch
dramatischer, wenn man bedenkt,
dass der Arme Lazarus heißt – ein
verheißungsvoller Name, der
wörtlich bedeutet „Gott hilft“. Er ist
daher keine anonyme Figur; er hat
ganz deutliche Züge und zeigt sich
als ein Mensch, dem eine persönliche
Geschichte zuzuordnen ist. Während
er für den Reichen gleichsam
unsichtbar ist, wird er uns bekannt
und fast vertraut, er bekommt ein
Gesicht; und als solcher wird er ein
Geschenk, ein unschätzbarer
Reichtum, ein Wesen, das Gott
gewollt hat, das er liebt und an das er
denkt, auch wenn seine konkrete
Situation die eines Stücks
menschlichen Mülls ist (vgl. Homilie,
Domus Sanctae Marthae, 8. Januar
2016).



Lazarus lehrt uns, dass der andere ein
Geschenk ist. Die rechte Beziehung zu
den Menschen besteht darin,
dankbar ihren Wert zu erkennen.
Auch der Arme vor der Tür des
Reichen ist nicht etwa ein lästiges
Hindernis, sondern ein Appell,
umzukehren und das eigene Leben
zu ändern. Der erste Aufruf, den
dieses Gleichnis an uns richtet, ist
der, dem anderen die Tür unseres
Herzens zu öffnen, denn jeder
Mensch ist ein Geschenk, sowohl
unser Nachbar, als auch der
unbekannte Arme. Die österliche
Bußzeit ist eine günstige Zeit, um
jedem Bedürftigen die Tür zu öffnen
und in ihm oder ihr das Antlitz
Christi zu erkennen. Jeder von uns
trifft solche auf seinem Weg. Jedes
Leben, das uns entgegenkommt, ist
ein Geschenk und verdient
Aufnahme, Achtung und Liebe. Das
Wort Gottes hilft uns, die Augen zu
öffnen, um das Leben aufzunehmen
und zu lieben, besonders wenn es



schwach ist. Doch um dazu fähig zu
sein, muss man auch ernst nehmen,
was das Evangelium uns in Bezug auf
den reichen Prasser offenbart.

2. Die Sünde macht uns blind

Mitleidlos stellt das Gleichnis die
Gegensätze heraus, in denen sich der
Reiche befindet (vgl. V. 19). Diese
Gestalt hat im Unterschied zum
armen Lazarus keinen Namen; der
Mann wird als „reich“ bezeichnet.
Sein üppiger Lebensstil zeigt sich in
den übertrieben luxuriösen Kleidern,
die er trägt. Purpur war nämlich
etwas sehr Wertvolles, mehr als
Silber und Gold, und daher war er
den Gottheiten (vgl. Jer 10,9) und den
Königen (vgl. Ri 8,26) vorbehalten.
Byssus war ein besonderes Leinen,
das dazu beitrug, der Erscheinung
einen fast sakralen Charakter zu
verleihen. Der Reichtum dieses
Mannes ist also übertrieben, auch
weil er tagtäglich und



gewohnheitsmäßig zur Schau gestellt
wird: Er lebte » Tag für Tag herrlich
und in Freuden « (V. 19). In ihm
scheint in dramatischer Weise die
Verdorbenheit durch die Sünde auf,
die sich in drei aufeinander
folgenden Schritten verwirklicht:
Liebe zum Geld, Eitelkeit und
Hochmut (vgl. Homilie, Domus
Sanctae Marthae, 20. September
2013).

Der Apostel Paulus sagt: » Die Wurzel
aller Übel ist die Habsucht « (1 Tim
6,10). Sie ist der Hauptgrund für die
Verdorbenheit und ein Quell von
Neid, Streitigkeiten und
Verdächtigungen. Das Geld kann uns
schließlich so beherrschen, dass es
zu einem tyrannischen Götzen wird
(vgl. Apost. Schreiben Evangelii
gaudium, 55). Anstatt ein Mittel zu
sein, das uns dient, um Gutes zu tun
und Solidarität gegenüber den
anderen zu üben, kann das Geld uns
und die Welt einer egoistischen



Denkweise unterwerfen, die der
Liebe keinen Raum lässt und den
Frieden behindert.

Das Gleichnis zeigt uns außerdem,
dass die Habsucht des Reichen ihn
eitel macht. Seine Persönlichkeit geht
in der äußeren Erscheinung auf,
darin, den anderen zu zeigen, was er
sich leisten kann. Doch die
Erscheinung tarnt die innere Leere.
Sein Leben ist gefangen in der
Äußerlichkeit, in der
oberflächlichsten und
vergänglichsten Dimension des Seins
(vgl. ebd., 62).

Die tiefste Stufe dieses moralischen
Verfalls ist der Hochmut. Der reiche
Mann kleidet sich, als sei er ein
König, er täuscht die Haltung eines
Gottes vor und vergisst, dass er bloß
ein Sterblicher ist. Für den von der
Liebe zum Reichtum verdorbenen
Menschen gibt es nichts anderes, als
das eigene Ich, und deshalb gelangen



die Menschen, die ihn umgeben,
nicht in sein Blickfeld. Die Frucht der
Anhänglichkeit ans Geld ist also eine
Art Blindheit: Der Reiche sieht den
hungrigen, mit Geschwüren
bedeckten und in seiner
Erniedrigung entkräfteten Armen
überhaupt nicht.

Wenn man diese Gestalt betrachtet,
versteht man, warum das
Evangelium in seiner Verurteilung
der Liebe zum Geld so deutlich ist: »
Niemand kann zwei Herren dienen;
er wird entweder den einen hassen
und den andern lieben oder er wird
zu dem einen halten und den andern
verachten. Ihr könnt nicht beiden
dienen, Gott und dem Mammon « (Mt
6,24).

3. Das Wort Gottes ist ein Geschenk

Das Evangelium vom reichen Prasser
und dem armen Lazarus hilft uns,
uns gut auf das Osterfest
vorzubereiten, das näher rückt. Die



Liturgie des Aschermittwochs lädt
uns zu einer Erfahrung ein, die jener
ähnlich ist, die der Reiche in sehr
dramatischer Weise macht. Der
Priester spricht beim Auflegen der
Asche: » Bedenke, Mensch, dass du
Staub bist und wieder zum Staub
zurückkehren wirst. « Beide – der
Reiche und der Arme – sterben
nämlich, und der Hauptteil des
Gleichnisses spielt im Jenseits. Beide
entdecken plötzlich eine
Grundwahrheit: » Wir haben nichts
in die Welt mitgebracht, und wir
können auch nichts aus ihr
mitnehmen « (1 Tim 6,7).

Auch unser Blick öffnet sich dem
Jenseits, wo der Reiche ein langes
Gespräch mit Abraham führt, den er
» Vater « nennt (Lk 16,24.27) und
damit zeigt, dass er zum Volk Gottes
gehört. Dieses Detail macht sein
Leben noch widersprüchlicher, denn
bis zu diesem Zeitpunkt war von
seiner Beziehung zu Gott keine Rede



gewesen. Tatsächlich war in seinem
Leben kein Platz für Gott gewesen,
da sein einziger Gott er selber
gewesen war.

Erst in den Qualen des Jenseits
erkennt der Reiche den Lazarus und
möchte, dass der Arme seine Leiden
mit ein wenig Wasser lindert. Was er
von Lazarus erbittet, ähnelt dem,
was der Reiche hätte tun können,
aber nie getan hat. Doch Abraham
erklärt ihm: » Denk daran, dass du
schon zu Lebzeiten deinen Anteil am
Guten erhalten hast, Lazarus aber
nur Schlechtes. Jetzt wird er dafür
getröstet, du aber musst leiden« (V.
25). Im Jenseits wird eine gewisse
Gerechtigkeit wieder hergestellt und
das Schlechte aus dem Leben wird
durch das Gute ausgeglichen.

Das Gleichnis geht noch weiter und
vermittelt so eine Botschaft für alle
Christen. Der Reiche, der Brüder hat,
die noch leben, bittet nämlich



Abraham, Lazarus zu ihnen zu
schicken, um sie zu warnen. Doch
Abraham antwortet: » Sie haben
Mose und die Propheten, auf die
sollen sie hören « (V. 29). Und auf den
Einwand des Reichen fügt er hinzu: »
Wenn sie auf Mose und die
Propheten nicht hören, werden sie
sich auch nicht überzeugen lassen,
wenn einer von den Toten aufersteht
« (V. 31).

Auf diese Weise kommt das
eigentliche Problem des Reichen zum
Vorschein: Die Wurzel seiner Übel
besteht darin, dass er nicht auf das
Wort Gottes hört; das hat ihn dazu
gebracht, Gott nicht mehr zu lieben
und darum den Nächsten zu
verachten. Das Wort Gottes ist eine
lebendige Kraft, die imstande ist, im
Herzen der Menschen die Umkehr
auszulösen und die Person wieder
auf Gott hin auszurichten. Das Herz
gegenüber dem Geschenk zu
verschließen, das der sprechende



Gott ist, hat zur Folge, dass sich das
Herz auch gegenüber dem Geschenk
verschließt, das der Mitmensch ist.

Liebe Brüder und Schwestern, die
österliche Bußzeit ist die günstige
Zeit, um sich zu erneuern in der
Begegnung mit Christus, der in
seinem Wort, in den Sakramenten
und im Nächsten lebendig ist. Der
Herr, der in den vierzig Tagen in der
Wüste die List des Versuchers
überwunden hat, zeigt uns den Weg,
dem wir folgen müssen. Möge der
Heilige Geist uns leiten, einen
wahren Weg der Umkehr zu gehen,
um das Geschenk des Wortes Gottes
neu zu entdecken, von der Sünde, die
uns blind macht, gereinigt zu werden
und Christus in den bedürftigen
Mitmenschen zu dienen. Ich
ermutige alle Gläubigen, diese
geistliche Erneuerung auch durch
die Teilnahme an den
Fastenaktionen zum Ausdruck zu
bringen, die viele kirchliche



Organismen in verschiedenen Teilen
der Welt durchführen, um die Kultur
der Begegnung in der einen
Menschheitsfamilie zu fördern.
Beten wir füreinander, dass wir am
Sieg Christi Anteil erhalten und
verstehen, unsere Türen dem
Schwachen und dem Armen zu
öffnen. Dann können wir die
Osterfreude in Fülle erleben und
bezeugen.

Aus dem Vatikan, am 18. Oktober
2016,

dem Fest des heiligen Lukas

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/die-botschaft-von-papst-
franziskus-zur-fastenzeit-2017/

(03.02.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/die-botschaft-von-papst-franziskus-zur-fastenzeit-2017/
https://opusdei.org/de-de/article/die-botschaft-von-papst-franziskus-zur-fastenzeit-2017/
https://opusdei.org/de-de/article/die-botschaft-von-papst-franziskus-zur-fastenzeit-2017/

	Die Botschaft von Papst Franziskus zur Fastenzeit 2017

