
opusdei.org

Der treue Sohn des
Vaters

Hinführung zum Jesus-Buch
von Papst Benedikt XVI. durch
Bischof Dr. Kurt Koch, Basel

23.04.2007

Im Jubiläumsjahr 2000 gab Papst
Benedikt XVI. seine im Jahr 1968
erstmals erschienene und
inzwischen in über zwanzig
Sprachen übersetzte „Einführung in
das Christentum" neu, aber völlig
unverändert heraus und versah die
Neuausgabe mit einem auf die
vergangenen dreißig Jahre



zurückblickenden Essay. Darin
forderte er von einer Erneuerung der
Christologie, sie müsse den Mut
haben, „Christus in seiner ganzen
Größe zu sehen, wie ihn die vier
Evangelien zusammen in ihrer
spannungsvollen Einheit zeigen" (1).
In seinem Buch „Unterwegs zu Jesus
Christus" aus dem Jahre 2003 stellte
der Papst fest, die Krise des
Christusglaubens habe in der Neuzeit
mit einer „veränderten Art"
begonnen, „die Heilige

Schrift zu lesen – der scheinbar allein
wissenschaftlichen". Deshalb sei
umgekehrt die „Frage, wie die Bibel
zu lesen ist", mit der Christusfrage
„untrennbar verbunden" (2).

Beide Postulate hat er nun in seinem
Buch, das den schlichten Titel „Jesus
von Nazareth" trägt, eingelöst. Der
Papst selbst charakterisiert im
Vorwort das Buch als Versuch,
„einmal den Jesus der Evangelien als



den wirklichen Jesus, als den im
eigentlichen Sinn darzustellen", und
zwar in der Hoffnung, dass auch die
Leser „sehen können, dass diese
Gestalt viel logischer und historisch
betrachtet viel verständlicher ist als
die Rekonstruktionen, mit denen wir
in den letzten Jahrzehnten
konfrontiert worden sind" (3).
Unwillkürlich wird man bei diesem
anspruchsvollen Vorhaben, die
Stimmigkeit der biblischen
Jesusgestalt vor Augen zu führen, an
die katholischen Theologen Romano
Guardini und Hans Urs von
Balthasar erinnert, die schon vor
Jahrzehnten ihre Grundüberzeugung
ausgesprochen haben, dass
eigentlich nur der Jesus der
Evangelien wirklich einleuchte.

Gemeinschaft mit Gott als
Seinsmitte Jesu

Es handelt sich beim Buch des
Papstes nicht um eine Biographie,



sondern um ein theologisches
Portrait Jesu, das seinen Weg auf
Erden von der Taufe im Jordan bis zu
seiner Verklärung auf dem Tabor
und seine Verkündigung zu
verstehen versucht. Der noch
ausstehende zweite Teil wird sowohl
die Kindheitsgeschichten als auch
Prozess und Passion Jesu und
natürlich seine Auferstehung
behandeln. Die Aufmerksamkeit
konzentriert sich also auf das
öffentliche Wirken Jesu und damit
auf die so genannten „Mysterien des
Lebens Jesu", mit denen in der
Spiritualität des Mittelalters und der
frühen Neuzeit die einzelnen Phasen
des irdisch-geschichtlichen Weges
Jesu bezeichnet wurden (4).

Durch das ganze Buch hindurch zieht
sich das Bemühen, die Türe für das
Geheimnis Jesu zu öffnen, das der
Papst im lebenslangen Gebetsdialog
mit Gott, den Jesus seinen Vater
nennt, ausfindig macht. Als



Konstruktionspunkt des ganzen
Buches gibt der Papst deshalb an: „Es
sieht Jesus von seiner Gemeinschaft
mit dem Vater her, die die eigentliche
Mitte seiner Persönlichkeit ist, ohne
die man nichts verstehen kann und
von der her er uns auch heute
gegenwärtig wird" (S.12). Das Buch
enthält eine biblisch genährte
Theologie der Mysterien des Lebens
Jesu und liest sich wie eine
theologisch-spirituelle
Großerzählung vom öffentlichen
Wirken Jesu, in dem sich sein
innerstes Geheimnis als Sohn des
Vaters immer mehr eröffnet und vor
allem in der Bergpredigt zu Tage
tritt: „Wir werden diese direkte
Christologie bei unseren weiteren
Meditationen als konstitutiv für die
Bergpredigt im Ganzen erkennen" (S.
121).

Um dieses Lebensprojekt des Papstes
verstehen und würdigen zu können,
ist ein Blick auf die hermeneutischen



Grundentscheidungen, von denen es
geleitet ist, unabdingbar (5). Denn
erst sie können erklären, warum
dieses Buch so und nicht anders
geschrieben ist. Diese
Grundentscheidungen hängen
entscheidend vom
Offenbarungsverständnis von Papst
Benedikt ab, das er rückblickend in
seinen „Erinnerungen" so formuliert
hat: „Offenbarung, das heißt das
Zugehen Gottes auf den Menschen,
ist immer größer als das, was in
Menschenworte gefasst werden
kann, größer auch als die Worte der
Schrift… Die Schrift ist das
wesentliche Zeugnis von der
Offenbarung, aber Offenbarung ist
etwas Lebendiges, größer und mehr
– zu ihr gehört auch das Ankommen
und das Vernommenwerden, sonst
ist sie eben nicht Offenbarung
geworden." (6)

Damit sind die drei wesentlichen
hermeneutischen Leitlinien genannt,



von denen das theologische Denken
von Papst Benedikt maßgeblich
geprägt ist und die bei der Lektüre
seines Jesus-Buches mit zu bedenken
sind.

Mehrwert der Offenbarung vor
Schrift und Tradition

Bereits die erste hermeneutische
Perspektive ist überraschend.
Während es im theologischen
Sprachgebrauch heute gängig
geworden ist, die Heilige Schrift
selbst als „Offenbarung" zu
bezeichnen, sind für Papst Benedikt
Offenbarung Gottes und Heilige
Schrift nicht miteinander identisch.
Er geht vielmehr vom Primat des
Wortes Gottes vor der Schrift aus und
betont den Mehrwert der
Offenbarung als eines
geschichtlichen Ereignisses
gegenüber ihrer Bezeugung in der
Heiligen Schrift und in der Tradition.
Dies heißt, dass die Offenbarung der



Schrift und der Tradition voraus liegt
und sich in ihnen niederschlägt, aber
nicht mit ihnen identisch ist. Von
daher ist nicht nur ein „Sola-
scriptura"-Prinzip ausgeschlossen,
sondern es gibt auch nicht einfach
zwei Quellen der Offenbarung,
nämlich Schrift und Tradition. Es
gibt vielmehr nur eine Quelle der
Offenbarung, und diese ist das
Christusereignis, das in den beiden
Vermittlungsformen der Schrift und
der Tradition weiter gegeben wird.

Die ganze Brisanz dieses
Offenbarungsverständnisses kann
man daraus ersehen, dass
seinetwegen Joseph Ratzingers
Habilitation an der Münchner
Theologischen Fakultät im Jahre 1955
beinahe misslungen wäre, weil
Professor Michael Schmaus in ihm
einen gefährlichen Modernismus
befürchtet hat, der auf eine
Subjektivierung des
Offenbarungsbegriffs hinauslaufen



würde. Seine entscheidende
Rehabilitation hat Joseph Ratzinger
aber vor allem darin gefunden, dass
wesentliche Dimensionen seines
Offenbarungsverständnisses
Aufnahme in die
Offenbarungskonstitution des
Zweiten Vatikanischen Konzils
gefunden haben.

Bereits während des Konzils bei der
Diskussion des
Offenbarungsschemas im Jahre 1962
betonte der Papst als damaliger
Konzilsberater vor den in der Anima
versammelten deutschen
Konzilsbischöfen: „In Wirklichkeit
sind ja nicht Schrift und
Überlieferung die Quellen der
Offenbarung, das Sprechen und Sich-
selbst-Enthüllen Gottes ist der unus
fons, aus dem die beiden rivuli
Schrift und Überlieferung
hervorquellen." (7) Diese Sicht
schließt ein, dass zur Offenbarung
Gottes in Jesus Christus als einer



geschichtlichen Wirklichkeit auch
ein Subjekt gehört, das sie empfängt
und ihrer inne wird. Von daher ist
der Papst überzeugt, dass nur eine
substanzielle, nämlich der Schrift
und der Tradition verpflichtete
Theologie zu einer wahren
Verheutigung des Christusglaubens
beitragen kann. Diese will er mit
seinem Jesus-Buch leisten und vor
allem mit dem Aufweis der
symphonischen Stimmigkeit der
biblischen Jesus-Gestalt zeigen, dass
es auch heute vernünftig ist, an
Christus zu glauben und als Christ zu
leben, und zwar in jener „inneren
Freundschaft mit Jesus" (S. 11), mit
der das Christsein steht oder fällt.
Insofern präsentiert sich das Jesus-
Buch des Papstes mit seiner
charakteristischen
Christuszentralität als ein
wissenschaftlich fundiertes
Glaubensbekenntnis.



Einheit der beiden Testamente von
Christus her

Die zweite hermeneutische
Perspektive ist bereits in der
Einführung zum Jesus-Buch – „Ein
erster Blick auf das Geheimnis Jesu"
– angezeigt: „In Jesus ist die
Verheißung des neuen Propheten
erfüllt. Bei ihm ist nun vollends
verwirklicht, was von Mose nur
gebrochen galt: Er lebt vor dem
Angesicht Gottes, nicht nur als
Freund, sondern als Sohn; er lebt in
innerster Einheit mit dem Vater. Nur
von diesem Punkt her kann man die
Gestalt Jesu wirklich verstehen, wie
sie uns im Neuen Testament
begegnet" (S. 31): Jesus ist der neue
Mose.

Während in der heutigen Exegese
und Theologie Altes und Neues
Testament gleichsam als zwei
verschiedene Bücher betrachtet und
denn auch von verschiedenen



Disziplinen bearbeitet werden, ist für
Papst Benedikt die Heilige Schrift nur
als /ein/ Buch zu verstehen. Denn
ihm ist es ein zentrales Anliegen, die
tieferen Zusammenhänge
neutestamentlicher Themen mit der
alttestamentlichen Botschaft
aufzuzeigen, so dass sowohl die
innere Kontinuität zwischen Altem
und Neuem Testament als auch die
Neuheit der neutestamentlichen
Botschaft aufscheint. Darin besteht
das durchgehende Verfahren im
Buch über Jesus von Nazareth, und
zwar in der Überzeugung, dass nur
eine solche Sicht dem im Neuen
Testament bezeugten
Selbstverständnis Jesu gerecht wird,
der selbst aus dem Ganzen von
Gesetz und Propheten gelebt hat.
Jesus ist deshalb nur im
Zusammenhang der messianischen
Hoffnungen Israels zu verstehen,
wobei seine Einordnung ins
Judentum nicht der Nivellierung,



sondern der Profilierung der Gestalt
Jesu dient.

Das hermeneutische Prinzip besteht
folglich in der „concordia
testamentorum", nämlich in der
Spannungseinheit von Altem und
Neuem Testament, die bei Papst
Benedikt christologisch-
pneumatologisch vermittelt ist, wie
er im Vorwort zur Neuauflage seiner
theologischen Dissertation
geschrieben hat: „Der entscheidende
Schritt war also für mich, den
Zusammenhang von Altem und
Neuem Testament verstehen zu
lernen, auf dem die ganze
Vätertheologie beruht. Diese
Theologie hängt an der Auslegung
der Schrift; der Kern der
Väterexegese ist die von Christus im
Heiligen Geist vermittelte concordia
testamentorum" (8).

Dies bedeutet konkret, dass die
neutestamentlichen Schriften ihrem



eigenen Verständnis nach „der
Schrift", nämlich dem Alten
Testament, nicht eine neue Schrift
gegenüber oder an ihre Seite stellen.
Sie stellen dem Alten Testament
vielmehr das Christusereignis als den
die Schrift auslegenden Geist
gegenüber, so dass in dem
geschichtlichen Jesus die Christus-
Botschaft des Alten Testaments zur
Erfüllung kommt. Denn wer Jesus ist,
kann man nur vom Alten Testament
her verstehen, aber auch das Alte
Testament kann man letztlich nur im
Licht des Christusereignisses
verstehen. Nur von dieser
christologischen Hermeneutik her,
die in Jesus Christus den Schlüssel
zur biblischen Botschaft findet,
erschließt sich auch die Einheit der
Heiligen Schrift. Papst Benedikt zeigt
dies vor allem bei der Behandlung
der Selbstaussagen Jesu –
Menschensohn, Sohn, Ich bin es –, in
denen seine Originalität aufleuchtet:
„Alle drei Worte zeigen seine tiefe



Verwurzelung in dem Wort Gottes,
der Bibel Israels, dem Alten
Testament auf. Aber erst in ihm
erhalten all diese Worte ihren vollen
Sinn; auf ihn haben sie sozusagen
gewartet" (S. 406).

Kirche als Lebensraum der
Offenbarung

Daraus ergibt sich die dritte
hermeneutische Perspektive von
selbst, dass zur Heiligen Schrift das
sie verstehende Subjekt Kirche
gehört: „Die Schrift ist eins von
ihrem durchgehenden
geschichtlichen Träger her, von dem
einen Volk Gottes. Sie als Einheit
lesen heißt daher, sie von der Kirche
als von ihrem Existenzort her lesen
und den Glauben der Kirche als den
eigentlichen hermeneutischen
Schlüssel ansehen." (9) Während in
der heutigen Theologie die
Begegnung des einzelnen
Glaubenden mit der Heiligen Schrift



im Vordergrund steht und damit
gleichsam der individuelle Exeget
zur dominierenden
Auslegungsinstanz der Heiligen
Schrift geworden ist, ist in den Augen
von Papst Benedikt in vorzüglicher
Weise die Wir-Gemeinschaft der
Kirche der Lebensort, an dem die
Heilige Schrift gelesen und
verstanden werden kann, wie der
Papst im Vorwort betont: „Das Volk
Gottes – die Kirche – ist das lebendige
Subjekt der Schrift; in ihr sind die
biblischen Worte immer
Gegenwart" (S. 20).

Diese kirchliche Dimension der
Schriftauslegung nimmt der Papst
vor allem im Evangelium des
Johannes selbst wahr, von dem er
sagt, bei ihm sei das Subjekt des
Erinnerns „immer das Wir": „Er
erinnert sich in und mit der
Gemeinschaft der Jünger, in und mit
der Kirche" (S. 273). Nicht zuletzt
darin wurzelt die Zuversicht des



Papstes, dass auch das
Johannesevangelium uns den
„wirklichen Jesus" zeigt und dass wir
es – wie die synoptischen Evangelien
- „getrost als Quelle über Jesus
benutzen" dürfen (S. 277).

Weil auf der einen Seite die Schrift in
und aus dem lebendigen Subjekt des
wandernden Gottesvolkes
gewachsen ist und somit der
biblische Kanon in der Tradition der
Kirche entstanden und gleichsam
selbst ein Niederschlag von Tradition
ist und weil auf der anderen Seite
der Kanon der Heiligen Schrift die
Tradition der Kirche maßgeblich
geprägt hat, besteht die elementare
Aufgabe der Exegese darin, den
biblischen Text in demselben Geist
zu lesen, in dem er geschrieben
worden ist, und zwar indem man
den Evangelien Wahrheit zutraut
und zumutet. Damit nimmt Papst
Benedikt jene Auslegungsmethode
auf, die vor etwa dreißig Jahren in



Amerika entwickelt worden ist, die
sich „kanonische Exegese" nennt und
deren Ziel darin besteht, die
einzelnen Texte im Ganzen der einen
Schrift und damit im Gesamtrahmen
des Kanons zu lesen und zu
verstehen, womit die einzelnen Texte
verständlicherweise in ein neues
Licht gerückt werden.

In der „kanonischen Exegese"
erblickt der Papst eine „wesentliche
Dimension der Auslegung, die zur
historisch-kritischen Methode nicht
in Widerspruch steht, sondern sie
organisch weiterführt und zu
eigentlicher Theologie werden
lässt" (S. 18). Von daher wird auch
das Selbstverständnis des Papstes
deutlich, dass sein Jesus-Buch „nicht
gegen die moderne Exegese
geschrieben" ist, „sondern in großer
Dankbarkeit für das viele, das sie uns
geschenkt hat und schenkt" (S. 22). In
der Tat setzt sich der Papst selbst
intensiv mit Einsichten der



historisch-kritischen Exegese
auseinander und dokumentiert – in
besonderer Weise bei der
Behandlung der so genannten
„Johanneischen Frage" (S. 260-280) –
eine reiche Kenntnis des
exegetischen Forschungsstandes.

Das Jesus-Buch des Papstes ist aber
als Versuch zu verstehen und zu
würdigen, über die bloss historisch-
kritische Auslegung - die nicht selten,
wie der Papst im Zusammenhang der
Erörterung der Menschensohnworte
Jesu messerscharf bemerkt, zu einem
„Friedhof von einander
widersprechenden Hypothesen" (S.
372) geführt hat - hinaus neue
methodische Einsichten
anzuwenden, die eine „eigentlich
theologische Interpretation der
Bibel" gestatten (S. 22). Denn wie
sehr auf der einen Seite die
historische Methode eine
unverzichtbare Dimension der
exegetischen Arbeit ist und bleibt, so



sehr gilt es, auch die Grenzen der
historisch-kritischen Methode zu
erkennen und anzuerkennen. Auf
diesem Wege will der Papst den für
einen redlichen Glaubensvollzug
dramatischen Riss zwischen dem
historischen Jesus und dem Christus
des Glaubens heilen, den er als
„Urtrennung von Jesus und Christus"
bezeichnet und über ihn geurteilt
hat, dass er mit innerer
Notwendigkeit immer neue
Teilungen nach sich gezogen hat (10).

Theologische Auslegung der Schrift

Primat des Offenbarungsgeschehens
vor dem Offenbarungszeugnis,
christologisch vermittelte Einheit
von Altem und Neuem Testament
und Interpretation der
Offenbarungszeugnisse im
Lebensraum der Kirche sind die drei
wesentlichen hermeneutischen
Perspektiven der exegetischen Arbeit
des Papstes, von der er gesagt hat,



dass sie stets „das Herzstück meiner
wissenschaftlichen Arbeit" gewesen
sei (11). Sie ist aber im Kern eine
theologische Interpretation der Bibel,
die freilich den historischen Ernst
nicht aufgeben will, aber doch über
die bloß historisch-kritische
Auslegung hinausgeht. Diese
theologische Exegese des Papstes
orientiert sich an der spirituellen
Schriftauslegung der Kirchenväter,
die er auch für heute, freilich unter
veränderten Bedingungen, fruchtbar
machen will. Nur mit diesem
Notenschlüssel wird man das Buch
von Papst Benedikt XVI. über Jesus
von Nazareth adäquat verstehen,
seine Grundanliegen recht würdigen
und die Herausforderung
wahrnehmen können, die sie für die
theologische und exegetische Arbeit
und in besonderer Weise für das
jüdisch-christliche Gespräch von
heute und morgen darstellt.



Das Jesus-Buch ist das große
Lebenswerk des Papstes, auf das hin
er gearbeitet hat, gleichsam die
Summe seines theologisch-
exegetischen Denkens. Benedikt hat
es nicht geschrieben, weil er Papst
geworden ist, sondern weil er als
überzeugter Christ und Theologe
Zeugnis vom Christusglauben
ablegen und deshalb dieses Buch auf
jeden Fall schreiben wollte. Es ist die
Erfüllung seines Lebenswunsches,
der sich ihm angesichts des
Auseinanderklaffens zwischen
wissenschaftlicher Forschung und
dem Glauben der Kirche stets
deutlicher aufgedrängt hat. Von
daher müsste man eher sagen, er
habe dennoch an ihm weiter
geschrieben, wiewohl er zum Papst
gewählt worden ist. Auf der anderen
Seite liegt es natürlich nahe, dass der
Nachfolger des Heiligen Petrus sich
veranlasst sieht, auf die alles
entscheidende Frage Jesu an Petrus
„Liebst du mich?" (Joh 21, 16) und



„Ihr aber, für wen haltet ihr
mich?" (Mt 16, 15) eine hilfreiche
Antwort in die heutige Zeit hinein zu
geben. Man kann deshalb das Jesus-
Buch des Papstes als
Petrusbekenntnis der Gegenwart
verstehen.

Beiden Dimensionen wird in der
Doppelbenennung der Autorschaft
Rechnung getragen: „Joseph
Ratzinger – Benedikt XVI.". Von
daher kann man auch verstehen,
dass er im Vorwort ausdrücklich
vermerkt, sein Jesus-Buch stelle in
keiner Weise einen lehramtlichen
Akt dar, es sei vielmehr Ausdruck
seines persönlichen Suchens „nach
dem Angesicht des Herrn" und es
stehe deshalb jedermann frei, ihm zu
widersprechen. In dieser Zusage
zeigt sich nicht nur eine große
Offenheit für kritische
Auseinandersetzungen, sondern
auch die hohe Wertschätzung, die
der Papst der Theologie im Leben der



Kirche entgegenbringt. Als einen
„Lehrer, der zuhört" – mit diesen
schlichten, aber treffenden Worten
charakterisiert denn auch der
katholische Theologe Thomas Söding
den Papst und fügt hinzu, dies sei
eine „Vision für das Papstamt mit
ungeahnten Perspektiven" (12) .

Von den Lesern und Leserinnen
erwartet der Papst nur jenen
„Vorschuss an Sympathie, ohne den
es kein Verstehen gibt" (S. 22). Dass
das Jesus-Buch von Papst Benedikt
XVI. mit diesem erbetenen
„Vorschuss an Sympathie"
aufgenommen werde, dies bleibt zu
wünschen, weil es ihn wirklich
verdient. Denn das Jesus-Buch und
das ganze theologische Denken von
Papst Benedikt ist – wie bereits sein
erstes großes Werk im Jahre 1968 -
„Einführung in das Christentum" in
der für ihn charakteristischen
Verknüpfung von gläubig-
denkerischer Durchdringung und



existenziell-spiritueller Erschließung
des menschlichen Lebens und des
christlichen Glaubens, der in seiner
ganzen Schönheit vor Augen geführt
wird.

***

(1) J. Ratzinger, Vorwort zur
Neuauflage der Einführung in das

Christentum. Vorlesungen über das
Apostolische Glaubensbekenntnis

(München 2000) 26.

(2) J. Cardinal Ratzinger, Unterwegs
zu Jesus Christus (Augsburg 2003) 8.

(3) J. Ratzinger – Benedikt XVI., Jesus
von Nazareth (Freiburg i. Br.

2007) 20-21. Die folgenden Zitationen
im Text beziehen sich auf dieses

Buch.



(4) Einen ersten Versuch in dieser
Richtung hat Papst Benedikt XVI.

bereits vorgelegt in: Der Gott Jesu
Christi. Betrachtungen über den

Dreieinigen Gott (München 1976),
bes. 56-84.

(5) Die diesbezüglich wichtigsten
Schlüsseltexte sind neu zugänglich
bei

J. Ratzinger – Benedikt XVI., Wort
Gottes. Schrift – Tradition - Amt,

hrsg. von P. Hünermann – Th. Söding
(Freiburg i. Br. 2005). Zur Thematik

vgl. R. Vorderholzer, Die biblische
Hermeneutik Joseph Ratzingers, in:

Münchner Theologische Zeitschrift
(5/2005): Ein Theologe in der

Nachfolge Petri: Papst Benedikt XVI.,
400-414; Th. Söding, Die



Lebendigkeit des Wortes Gottes. Das
Verständnis der Offenbarung bei

Joseph Ratzinger, in: F. Meier-
Hamidi / F. Schumacher (Hrsg.), Der

Theologe Joseph Ratzinger (Freiburg
i. Br. 2007) 12-55.

(6) J. Kardinal Ratzinger, Aus
meinem Leben. Erinnerungen
(Stuttgart

1997) 129.

(7) Zit. bei N. Trippen, Joseph
Kardinal Frings = Veröffentlichungen
der

Kommission für Zeitgeschichte B 104
(Paderborn 2005) Band II, 314.

(8) Vorwort zur Neuauflage von J.
Ratzinger, Volk und Haus Gottes in

Augustins Lehre von der Kirche (St.
Ottilien 1992) XV.



(9) J. Ratzinger / Benedikt XVI., Wort
Gottes. Schrift – Tradition –

Amt, hrsg. von P. Hünermann und
Th. Söding (Freiburg i. Br. 2005) 88.

(10) J. Kardinal Ratzinger,
Christologische Orientierungspunkte,
in:

Ders., Schauen auf den
Durchbohrten. Versuche zu einer
spirituellen

Christologie (Einsiedeln 1984) 13-40,
zit. 38.

(11) J. Ratzinger, Vorwort in: J.
Ratzinger (Hrsg.), Schriftauslegung
im

Widerstreit (Freiburg i. Br. 1989) 10.

(12) Th. Söding, A Listening Pope, in:
M. Kopp (Hrsg.), Und plötzlich



Papst. Benedikt XVI. im Spiegel
persönlicher Begegnungen (Freiburg
2007)

Bischof Dr. Kurt Koch /
ZENIT.org

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/der-treue-sohn-des-vaters/

(17.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/der-treue-sohn-des-vaters/
https://opusdei.org/de-de/article/der-treue-sohn-des-vaters/

	Der treue Sohn des Vaters

