
opusdei.org

Der Advent: Das
Kommen des Herrn
vorbereiten

Der Herr hat sich nicht aus der
Welt zurückgezogen, er hat uns
nicht allein gelassen. Der
Advent ist eine Zeit, in der die
Kirche ihre Kinder aufruft zu
wachen, bereit zu sein, um
Christus zu empfangen, der uns
begegnet, der zu uns kommt.

01.12.2021

„Allmächtiger Gott, hilf uns, dass wir
auf dem Weg der Gerechtigkeit



Christus entgegen- gehen und uns
durch Taten der Liebe auf seine
Ankunft vorbereiten, damit wir den
Platz zu seiner Rechten erhalten,
wenn er wiederkommt in
Herrlichkeit“. Diese Worte des
Tagesgebets des ersten
Adventssonntags beschreiben sehr
treffend den besonderen Charakter
dieser Zeit, mit der das liturgische
Jahr beginnt. Indem sie sich die
Haltung der klugen Jungfrauen im
Gleichnis des Evangeliums, die das Öl
für die Hochzeit des Bräutigams
bereit zu halten verstanden (1), zu
Eigen macht, ruft die Kirche ihre
Kinder auf zu wachen, um Christus,
der vorbeigeht, der kommt, zu
empfangen.

Zeit der Gegenwart

Der Wunsch dem Herrn
entgegenzugehen, um sein Kommen
vorzubereiten (2), stellt uns vor den
griechischen Begriff parusía, der im



Lateinischen mit adventus übersetzt
wird und von dem das Wort Advent
stammt. Tatsächlich kann adventus 
mit „Gegenwart“, „Ankunft“,
„Kommen“ übersetzt werden. Es
handelt sich übrigens nicht um ein
von den Christen geprägtes Wort: In
der Antike wurde es im profanen
Bereich verwendet, um den ersten
offiziellen Besuch einer wichtigen
Persönlichkeit – des Königs, des
Kaisers oder eines ihrer Funktionäre
– anlässlich ihrer Machtübernahme
zu bezeichnen. Es konnte auch auf
das Kommen der Gottheit hinweisen,
die aus ihrer Verborgenheit
heraustritt, um sich machtvoll zu
zeigen, oder die im Kult gefeiert
wird. Die Christen verwendeten den
Begriff, um ihre Beziehung mit Jesus
Christus auszudrücken: Jesus ist der
König, der in diese arme „Provinz“,
unsere Erde, eingetreten ist, um alle
zu besuchen; ein König, der alle, die
an ihn glauben, alle, die sich seiner
Gegenwart unter uns sicher sind, zur



Teilnahme am Fest seines Advents
einlädt.

Wenn die Christen adventus sagen,
bestätigen sie einfach, dass Gott hier
ist: der Herr hat sich nicht von der
Welt zurückgezogen, er hat uns nicht
allein gelassen. Auch wenn wir ihn
nicht, wie es bei sinnfälligen
Wirklichkeiten der Fall ist, sehen
oder berühren können, so ist er hier
und besucht uns auf vielfältige
Weise: bei der Lesung der Heiligen
Schrift; in den Sakramenten,
besonders in der Eucharistie; im
liturgischen Jahr; im Leben der
Heiligen; in so vielen, mehr oder
weniger prosaischen Begebenheiten
des Alltags; in der Schönheit der
Schöpfung… Gott liebt uns, er kennt
unseren Namen, alle unsere
Angelegenheiten interessieren ihn,
und er ist immer an unserer Seite
gegenwärtig. Diese Gewissheit seiner
Gegenwart, die uns die Liturgie des
Advents diskret, aber beständig in



diesen Wochen vor Augen führt –
Entwirft sie nicht ein neues Bild
dieser Welt? „In dieser Gewissheit,
die uns der Glaube verleiht, sehen
wir unsere Umgebung mit anderen
Augen und bemerken, dass zwar
alles gleichgeblieben und trotzdem
ganz anders ist, denn alles ist
Ausdruck der Liebe Gottes“ (3).

Ein dankbares Gedächtnis

Der Advent lädt uns ein, in Stille
innezuhalten, um die Gegenwart
Gottes zu erfassen. Es sind Tage, um
mit Worten des heiligen Josefmaria
von neuem zu betrachten: „Man
muss sich klar machen, dass Gott
dauernd bei uns ist. - Wir leben, als
ob der Herr fern wäre, dort, wo die
Sterne leuchten, und wir bedenken
nicht, dass Er auch immer an
unserer Seite ist. Er ist da wie ein
liebender Vater. Jeden einzelnen von
uns liebt Er mehr, als alle Mütter der
Welt ihre Kinder lieben können. Er



ist da, helfend, leitend, segnend...
und verzeihend“ (4).

Wenn wir uns von dieser Tatsache
durchtränken lassen, wenn wir sie in
dieser Zeit des Advents oft
betrachten, werden wir uns
angetrieben fühlen, uns im Gebet mit
Vertrauen an ihn zu wenden, und
zwar oftmals während des Tags; wir
werden mit ihm alles, was uns leiden
lässt und traurig macht, besprechen,
ebenso unsere Ungeduld und die
Fragen, die wir in unserem Herzen
tragen. Das ist eine gute Gelegenheit,
um in unserem Inneren die
Sicherheit wachsen zu lassen, dass er
uns immer anhört. „Zu dir, Herr,
erhebe ich meine Seele. Mein Gott,
dir vertraue ich, lass mich nicht
scheitern“ (5).

Wir werden auch verstehen, dass die
manchmal unerwarteten Ereignisse,
die jeder Tag mit sich bringt, ganz
persönliche Anrufe Gottes an uns



sind, Zeichen, dass er jeden von uns
aufmerksam anblickt. Oft pflegen
wir zu sehr auf die Probleme, auf die
Schwierigkeiten, zu achten, und
manchmal fehlt uns dann die Kraft,
so viele schöne und gute Dinge, die
der Herr uns schickt,
wahrzunehmen. Der Advent ist eine
Zeit, um häufiger zu betrachten, wie
er uns bei Schicksalsschlägen in
unserem Leben beschützt, geführt
und geholfen hat; um ihn für alles,
was er für uns getan hat und weiter
tut, zu loben.

Diese Aufmerksamkeit und
Wachsamkeit in Bezug auf die
Gunsterweise unseres himmlischen
Vaters äußert sich in Danksagungen.
So entwickelt sich in uns ein
Gedächtnis des Guten, das uns sogar
in dunklen Stunden der
Schwierigkeiten, der Probleme, der
Krankheit, des Schmerzes hilft. Der
Papst schreibt: „Die Freude der
Verkündigung erstrahlt immer auf



dem Hintergrund der dankbaren
Erinnerung: Es ist eine Gnade, die
wir erbitten müssen“ (6). Der Advent
lädt uns gleichsam ein, ein inneres
Tagebuch dieser Liebe Gottes zu uns
zu schreiben. „Wenn ihr an die
Umstände denkt – sagte der heilige
Josefmaria -, die eure Entscheidung,
euch für ein echtes Leben aus dem
Glauben einzusetzen, begleitet
haben, dann werdet ihr - wie ich -
dem Herrn sehr viel danken, in der
aufrichtigen Überzeugung - ohne
falsche Demut -, dass es kein eigenes
Verdienst war“ (7).

Gott kommt

Dominus veniet! (8) Gott kommt!
Dieser kurze Ausruf eröffnet die Zeit
des Advents und er-klingt besonders
in diesen Wochen und dann
während des ganzen liturgischen
Jahres. Gott kommt! Das bedeutet
nicht einfach, dass Gott gekommen
ist, es geht nicht um etwas



Vergangenes; noch ist es bloß eine
Ankündigung, dass Gott kommen
wird, in einer Zukunft, die keine
besondere Bedeutung für unser
Heute und Jetzt hat. Gott kommt: Es
geht um eine Tat, die ständig aktuell
ist; um etwas, das ständig geschieht,
es geschieht jetzt und wird im Laufe
der Zeit weiterhin geschehen. „Gott
kommt“ in jedem Moment, in jedem
Augenblick der Geschichte sagt der
Herr: „Mein Vater ist noch immer am
Werk, und auch ich bin am
Werk“ (9).

Der Advent lädt uns ein, uns dieser
Wahrheit bewusst zu werden und ihr
entsprechend zu handeln. „Die
Stunde ist gekommen, aufzustehen
vom Schlaf“; „Wacht und betet
allezeit“; „Was ich aber euch sage,
das sage ich allen: Seid
wachsam!“ (10). Das sind
Aufforderungen der Heiligen Schrift
in den Lesungen des ersten
Adventsonntags, die uns an dieses



ständige Kommen, adventus des
Herrn, erinnern. Nicht gestern, nicht
morgen, sondern heute, jetzt. Gott ist
nicht nur im Himmel gegenwärtig,
an uns und unserer Geschichte
uninteressiert; nein, er ist der Gott,
der kommt. Die aufmerksame
Betrachtung der Texte der
Adventliturgie hilft uns, uns so
vorzubereiten, dass wir seine
Gegenwart bemerken.

Für die Kirchenväter konzentriert
sich das ständige „Kommen“ Gottes
auf die beiden haupt-sächlichen
Ankünfte Christi: auf seine
Menschwerdung und auf seine
glorreiche Wiederkunft am Ende der
Geschichte (11). Die Adventzeit
entfaltet sich zwischen diesen beiden
Polen. In den ersten Tagen wird
besonders die Erwartung des letzten
Kommens des Herrn am Ende der
Zeiten betont. Und je näher
Weihnachten rückt, desto mehr
eröffnet sich der Weg zum



Gedächtnis des Ereignisses von
Betlehem, in dem die Fülle der Zeit
erkannt wird. „Aus diesen beiden
Gründen offenbart sich der Advent
als Zeit einer frommen und
freudigen Erwartung“ (12).

Die erste Adventpräfation fasst
dieses doppelte Motiv zusammen: „In
seinem ersten Kommen hat er sich
entäußert und ist Mensch geworden.
So hat er die alte Verheißung erfüllt
und den Weg des Heils erschlossen.
Wenn er wiederkommt im Glanz
seiner Herrlichkeit, werden wir
sichtbar empfangen, was wir jetzt
mit wachem Herzen gläubig
erwarten“ (13).

Tage der Erwartung und der
Hoffnung

Ein grundlegendes Kennzeichen des
Advents ist daher die Erwartung;
aber eine Erwartung, die der Herr in
Hoffnung verwandelt. Die Erfahrung
zeigt uns, dass wir unser ganzes



Leben lang hoffen: Wenn wir Kinder
sind, wollen wir wachsen; in der
Jugend sehnen wir uns nach einer
großen Liebe, die uns erfüllt; als
Erwachsene suchen wir die
Verwirklichung im Beruf, den
bestimmenden Erfolg für den Rest
unseres Lebens; im fortgeschrittenen
Alter sehnen wir uns nach der
verdienten Erholung. Wenn sich
diese Hoffnungen erfüllen, aber auch
wenn sie scheitern, bemerken wir,
dass das in Wirklichkeit nicht alles
war. Wir brauchen eine Hoffnung,
die über das hinausgeht, was wir uns
vorstellen können, die uns
überrascht. Auch wenn uns Tag für
Tag mehr oder weniger kleine
Hoffnungen auf unserem Weg Halt
geben, so reichen uns all diese
Hoffnungen nicht ohne die eine
große Hoffnung, die aus der Liebe
kommt, und die der Heilige Geist in
unser Herz gesenkt hat (14), das sich
nach dieser Liebe sehnt.



Der Advent regt uns dazu an, Fragen
zu stellen: Was erhoffen wir? Was ist
unsere Hoffnung? Oder auch
tiefergehende: Welchen Sinn hat
meine Gegenwart, heute und jetzt?
„Wenn die Zeit nicht von einer mit
Sinn beladenen Gegenwart erfüllt ist
– sagte Benedikt XVI. -, kann das
Warten unerträglich werden; wenn
man etwas erwartet, aber es in
diesem Moment nichts gibt, das
heißt, wenn die Gegenwart leer ist,
dann scheint jeder vorübergehende
Augenblick übertrieben lang, und
das Warten wird zu einer zu großen
Last, weil die Zukunft ganz unsicher
ist. Wenn dagegen die Zeit mit Sinn
beladen ist, und wir in jedem
Moment etwas Spezifisches und
Positives wahrnehmen, dann macht
die Freude der Erwartung die
Gegenwart wertvoller“ (15).

Eine Krippe für unseren Gott



Unsere heutige Zeit erhält ihren Sinn
dadurch, dass der Jahrhunderte lang
erwartete Messias in Betlehem
geboren wird. Gemeinsam mit Maria
und Josef und mit der Hilfe unserer
Schutzengel erwarten wir ihn mit
erneuerter Begeisterung. Indem
Christus zu uns kommt, bietet er uns
das Geschenk seiner Liebe und
seines Heils an. Für die Christen ist
die Hoffnung durch eine Gewissheit
lebendig: der Herr ist in unserem
ganzen Leben gegenwärtig, in der
Arbeit und in den alltäglichen
Beschäftigungen; er begleitet uns
und einmal wird er auch unsere
Tränen trocknen. Eines - nicht allzu
fernen - Tages wird alles im Reich
Gottes, dem Reich der Gerechtigkeit
und des Friedens seine Erfüllung
finden. „Die Zeit des Advents schenkt
uns wieder den Horizont der
Hoffnung, einer Hoffnung, die nicht
enttäuscht, weil sie auf das Wort
Gottes gegründet ist. Einer Hoffnung,



die nicht enttäuscht, einfach, weil
der Herr niemals enttäuscht“ (16).

Der Advent ist eine Zeit des
Gegenwärtigen und der Erwartung
des Ewigen; eine Zeit der Freude,
einer inneren Freude, die durch
nichts verloren gehen kann: „Ich
werde euch wieder sehen; dann wird
euer Herz sich freuen, und niemand
nimmt euch eure Freude“ (17),
verheißt Jesus seinen Jüngern. Der
Jubel im Moment der Erwartung ist
eine tief christliche Haltung, die wir
in der heiligsten Jungfrau ausgeprägt
sehen: vom Augenblick der
Verkündigung an „trug ihn die
jungfräuliche Mutter voll Liebe in
ihrem Schoß“ (18). Deshalb lehrt sie
uns auch, das Kommen des Herrn
ohne Unruhe zu erwarten und uns
zugleich innerlich auf diese
Begegnung vorzubereiten, mit dem
sehnlichen Verlangen, „mit dem
Herzen für unseren Gott eine Krippe
zu bauen“ (19).



Juan José Silvestre

(1) Vgl. Mt 25,1ff.

(2) Vgl. 1 Thess 5,23.

(3) Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 144

(4) Ders., Der Weg, Nr. 267.

(5) Römisches Messbuch, 1.
Adventssonntag, Eröffnungsvers, vgl.
Ps 25,1-2.

(6) Franziskus, Apost. Schreiben 
Evangelii Gaudium, 24.11.2013, Nr.
13.

(7) Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 1.

(8) Vgl. Römisches Messbuch,
Dienstag der 1.-3. Wochen des



Advents, Eröffnungsvers. Vgl. Sach
14,5.

(9) Joh 5,17.

(10) Röm 13,11; Lk 21,36; Mk 13,37.

(11) Vgl. hl. Cyrill von Jerusalem, 
Katechesen15,1: PG 33, 870 (2. Lesung
der Lesehore des 1.
Adventssonntags).

(12) Römisches Kalendarium,
allgemeine Normen, Nr. 39.

(13) Römisches Messbuch, Präfation
vom Advent I.

(14) Vgl. Röm 5,5.

(15) Benedikt XVI., Homilie zur 1.
Vesper des 1. Adventssonntags.

(16) Franziskus, Angelus, 1.12.2013.

(17) Joh 16,22.



(18) Römisches Messbuch, Präfation
vom Advent II.

(19) Aufzeichnungen von einer
Betrachtung, 25.12.1973 (AGP,
biblioteca, P09, S. 199). Ver-
öffentlicht in Àlvaro del Portillo, 
Caminar con Jesús. Al compás del año
litúrgico, Ed. Cristiandad, Madrid
2014, S. 21.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/der-advent-das-kommen-des-
herrn-vorbereiten/ (20.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/der-advent-das-kommen-des-herrn-vorbereiten/
https://opusdei.org/de-de/article/der-advent-das-kommen-des-herrn-vorbereiten/
https://opusdei.org/de-de/article/der-advent-das-kommen-des-herrn-vorbereiten/

	Der Advent: Das Kommen des Herrn vorbereiten
	Zeit der Gegenwart
	Ein dankbares Gedächtnis
	Gott kommt


