opusdei.org

Den Charakter
bilden

Reif werden bedeutet, sein
Leben selbst in die Hand
nehmen, sich ehrlich vor Gott
fragen, was an der eigenen
Person zu verbessern ist. Erst
dann beginnt der Kampf um die
Tugenden, als personliche
Bemuhung, aber vor allem mit
Gottes Hilfe.

06.11.2015

,»Als sich Jesus wieder auf den Weg
machte, lief ein Mann auf ihn zu, fiel
vor ihm auf die Knie und fragte ihn:



Guter Meister, was muss ich tun, um
das ewige Leben zu gewinnen?“[1]
Als Junger des Herrn sind wir in
diesem Augenblick mit dabei und
wundern uns vielleicht iiber die
Antwort: ,Warum nennst du mich
gut? Niemand ist gut aufSer Gott, dem
Einen.“[2] Jesus gibt keine direkte
Antwort. Mit sanfter gottlicher
Padagogik mochte er diesen jungen
Mann zum Sinn seines Strebens
hinfiihren: ,Jesus zeigt, dass die
Frage des jungen Mannes in der Tat
eine religiose Frage ist und dass das
Gute, das den Menschen anzieht und
zugleich verpflichtet, seine Quelle in
Gott hat, ja Gott selber ist. Er, der
allein wirdig ist, »mit ganzem
Herzen, mit ganzer Seele und mit
allen Gedanken« (Mt 22, 37) geliebt
zu werden“[3].

Wenn du das Leben erlangen willst

Der Herr bezieht sich sogleich auf die
Worte der mutigen Frage: Was muss



ich tun? ,,Wenn du das Leben
erlangen willst, halte die Gebote“[4].
Die Evangelisten stellen den jungen
Mann als frommen Juden dar, der
sich mit dieser Antwort hétte
zufrieden geben konnen. Der Meister
hat ihn in seiner Uberzeugung
bestarkt; denn er verwies ihn auf die
Gebote, die er von Jugend an
gehalten hat.[S5] Aber er mochte sie
aus dem Mund dieses neuen Rabbi
vernehmen, der mit Autoritat lehrt.
Er ahnt — und tauscht sich darin
nicht —, dass dieser ihm ungeahnte
Horizonte eroffnen kann.
»Welche?“[6], fragt er. Jesus erinnert
ihn an die Pflichten dem Nachsten
gegenuber: ,,Du sollst nicht toten, du
sollst nicht die Ehe brechen, du sollst
nicht stehlen, du sollst nicht falsch
aussagen. Ehre Vater und Mutter.
Und: Du sollst deinen Nachsten
lieben wie dich selbst“[7]. Es sind die
Gebote der so genannten zweiten
Tafel, die ,,das Wohl der menschlichen
Person, dem Ebenbild Gottes, schiitzen



auf der Ebene der vielfiltigen
Gliter“[8]. Sie bilden die erste Etappe
auf dem Weg zur Freiheit, sind aber
noch nicht die vollkommene Freiheit,
wie der hl. Augustinus sagt[9] .
Anders ausgedruckt: Sie sind der
Beginn des Weges der Liebe, aber
noch nicht die reife Liebe in ihrer
Vollendung.

Was fehlt mir noch?

Der junge Mann kennt diese
Vorschriften und lebt nach ihnen,
aber in seinem Inneren verlangt er
nach mehr. Es muss noch mehr
geben - so denkt er —, das er tun
kann. Jesus liest in seinem Herzen: ,,
Da sah ihn Jesus liebevoll an“[10]
und stellte ihn ohne Umschweife vor
die Herausforderung seines Lebens:
,Eines fehlt dir noch: Geh,
verkaufe, was du hast, gib das Geld
den Armen und du wirst einen
bleibenden Schatz im Himmel
haben. Dann komm und folge mir



nach! “[11]. Damit hat Christus
diesen Mann mit seinem Gewissen
konfrontiert, mit seiner Freiheit und
mit seinem Wunsch, besser zu
werden. Wir wissen nicht, inwieweit
er den Vorschlag des Meisters
verstanden hat, auch wenn es
aufgrund seiner Frage —,, Was fehlt
mir noch?“ - so scheint, als habe er
noch weitere Dinge erwartet, die er
tun soll. Er ist voller Bereitschalft,
obwohl er vermutlich noch nicht
begriffen hat, dass der Sinn der
Gebote des Herrn verinnerlicht
werden muss.

Das Leben, zu dem Gott ruft, besteht
nicht blofs darin, Gutes zu tun,
sondern, «gut zu sein», die Tugenden
zu leben. Wie unser Vater oft
prazisierte [12], genuigt es nicht,
gutmiitig zu sein, sondern
rechtschaffen, in Ubereinstimmung
mit dem riesigen Panorama des ,,nur
Einer ist gut“[13], das Jesus uns
eroffnet.



Als Christ reif werden bedeutet,
unser Leben selbst in die Hand zu
nehmen und uns ehrlich vor Gott zu
fragen, was uns noch fehlt. Diese
Reife treibt uns an, aus dem
bequemen Schutzraum dessen
herauszutreten, der das Gesetz nur
erfiillt, um entdecken zu konnen,
dass es darum geht, Jesus trotz
personlicher Schwéachen zu folgen.
Erst dann lassen wir zu, dass seine
Lehren unser Denken und Fiuithlen
verwandeln und erfahren, dass
unser Herz, das vorher klein und
angstlich war, weiter wird durch die
Freiheit, die Gott hineingelegt hat:
»,Ich gehe auf dem Weg deiner
Gebote; denn du hast mein Herz weit
gemacht“ [14].

Die Herausforderung der
Gewissensbildung

Der junge Mann hatte nicht erwartet,
dass “das, was ihm noch fehlte” darin
bestand, sein Leben Gott und den



anderen Menschen hinzugeben und
auf diese Weise die Sicherheit des ,,
Erfiillens” zu verlieren. Und so ging
er traurig davon, wie es jedem
ergeht, der nur seinen eigenen Plan
verfolgen will, anstatt sich von Gott
fihren und tberraschen zu lassen.
Gott hat uns berufen, mit seiner
Freiheit zu leben —,, hac libertate
nos Christus liberavit“[15] — und im
Grunde gibt sich unser Herz nicht
mit weniger zufrieden.

Innerlich reifen bedeutet zu lernen,
mit hohen Idealen zu leben. Es geht
nicht nur darum, Gebote und
Vorschriften zu kennen oder eine
immer detailliertere Erkenntnis der
Auswirkungen unserer Handlungen
zu gewinnen. Die Entscheidung, gut
zu sein — letztlich heilig —, bedeutet,
Christus gleichférmig zu werden und
dadurch die Motive fiir den von ihm
vorgeschlagenen Lebensstil zu
entdecken. Sie schliefdt daher ein,
den Sinn der moralischen Normen zu



begreifen, die uns zeigen, welche
Guter wir anstreben und wie wir uns
verhalten sollen, um zum Leben in
Fille zu gelangen. Das wiederum
erreichen wir, wenn wir die
christlichen Tugenden in unsere
Seinsweise integrieren.

Die Grundpfeiler des Charakters

Das Wissen um die moralischen
Normen ist weder blofse Theorie
noch einfach eine Technik. Vielmehr
erfordert die Gewissensbildung eine
Starkung des Charakters, die sich auf
die Tugenden als ihre Grundpfeiler
stutzt. Diese bilden die Grundlagen
der Personlichkeit, stirken sie und
verleihen ihr Stabilitat und
Harmonie. Sie befdhigen uns, aus
uns herauszugehen, den Fokus des
Interesses auf etwas aufSerhalb
unserer selbst zu richten, namlich
auf Gott und die anderen Menschen.
Der reife Mensch besitzt eine Mitte,
halt das richtige Maf, ist geradlinig,



integer, aus einem Guss. Wem es
hingegen an Tugenden mangelt, der
wird schwerlich in der Lage sein,
grofSherzige Plane durchzufiihren
oder grofde Ideale zu verwirklichen.
Sein Leben wird eher improvisiert
sein und von haufigen Kurswechseln
bedroht, was dazu fiihrt, dass er
nicht vertrauenswiurdig ist, nicht
einmal in seinen eigenen Augen.

In den Tugenden wachsen heifst auch
in innerer Freiheit wachsen. Tugend
ist nicht zu verwechseln mit
Gewohnheit oder Routine. Damit sich
eine gute Gewohnheit entwickelt,
damit sie in uns Wurzeln schlagt und
uns mit Leichtigkeit das Gute tun
lasst, genugt nicht eine einmalige
Handlung. Die hdufige Wiederholung
tragt zur Ausbildung von
Gewohnheiten bei. Wir werden gute
Menschen, weil wir immer wieder
aktuell gut sind. Wenn wir uns zum
Beispiel wiederholt entscheiden, uns
um eine bestimmte Uhrzeit an den



Schreibtisch zu setzen, um zu lernen,
fallt es uns bereits beim zweiten Mal
leichter als beim ersten, und beim
dritten leichter als das Mal zuvor.
Aber man muss beharrlich bei der
Entscheidung bleiben, damit das
regelméafiige Studium schliefdlich zu
einer guten Gewohnheit wird.
Andernfalls geht diese wieder
verloren.

Innere Erneuerung

Die menschlichen und
ubernatirlichen Tugenden richten
uns auf das Gute aus, auf das, was
unser Sehnen erfillt. Sie helfen uns,
das wahre Gluck zu erlangen, das
darin besteht, uns mit Gott zu
vereinigen. ,, Das ist das ewige
Leben: Dich, den einzigen wahren
Gott, zu erkennen und Jesus
Christus, den Du gesandt hast“[16].
Sie machen es uns leicht, nach den
Geboten zu handeln, die dann nicht
mehr nur als zu erfiillende



Richtlinien gesehen werden, sondern
als Weg zur christlichen
Vollkommenheit, zur Vereinigung
mit Christus nach Art der
Seligpreisungen. Diese sind der
Spiegel seines Angesichtes, sie «
reden von inneren Haltungen und
existentiellen Grundeinstellungen[17],
die zum ewigen Leben fiihren.

So offnet sich ein Weg des
Wachstums im christlichen Leben
entsprechend den Worten des hl.
Paulus: , Wandelt euch und
erneuert euer Denken, damit ihr
priifen und erkennen konnt, was
der Wille Gottes ist: was ihm
gefallt, was gut und vollkommen
ist “[18]. Die Gnade andert die Art,
die Ereignisse zu beurteilen und gibt
uns neue Handlungskriterien. Nach
und nach lernen wir, unsere
Sichtweise dem Willen Gottes
anzupassen, der sich auch im
Naturrecht dufsert, sodass wir das
Gute, das heiligmafiige Leben, lieben



und Geschmack finden an dem, ,,
was gut, angenehm und
vollkommen ist“[19]. Es entsteht
eine moralische und affektive Reife
christlicher Pragung, die uns lieben
lasst, was wirklich edel, wahrhaftig,
gerecht und schon ist, und
zuruckweist, was Suinde ist und die
Wiirde eines Kindes Gottes verletzt.

Dieser Weg fihrt uns, wie der hl.
Josefmaria sagte, zu ,eigener
Urteilsfiahigkeit“[20]. Was sind die
Merkmale dieser klaren Sichtweise?
Er selbst erlauterte es zu einem
anderen Zeitpunkt: ,Eigene
Urteilsfahigkeit setzt Reife voraus,
feste Uberzeugungen, gute Kenntnisse
der Lehre, inneres Feingefiihl,
Willensstdrke“[21]. Was fiir ein
wunderbares Bild der christlichen
Personlichkeit! Eine Reife, die
personliche Entscheidungen aus
innerer Freiheit heraus treffen lasst,
mit dem Verantwortungsbewusstsein
dessen, der Rechenschaft dariber



ablegen kann. Feste Uberzeugungen,
die sich auf eine tiefe Kenntnis der
christlichen Lehre stilitzen, die in
Vortragen, Unterrichten, Bichern
und personlicher Reflexion
gewonnen wurde. Besondere
Bedeutung kommt dem Beispiel
anderer zu, denn « die wahren
Sternbilder unseres Lebens sind die
Menschen, die recht zu leben wussten
»[22].

Dies alles geht zusammen mit
Feingefiihl, das sich in
Liebenswirdigkeit anderen
gegenuber dufdert, und einem
erzogenen Willen, der ermoglicht, ein
tugendhaftes Leben zu fihren. Ein
~Mensch mit eigenem
Urteilsvermdgen® fragt sich in den
verschiedenen Lebenssituationen:
Was erwartet Gott von mir? Er bittet
den Heiligen Geist um Licht, fihrt
sich das zuvor Erkannte vor Augen,
berat sich mit dem, der dazu in der



Lage ist, und handelt
dementsprechend.

Eine Frucht der Liebe

So verstanden ist das richtige
Verhalten, das sich darin dufdert, die
Gebote mit innerer Uberzeugung zu
befolgen, eine Frucht der Liebe, die
uns verpflichtet, das Gute zu suchen
und zu tun. Diese Liebe geht weit
uber Gefiihle hinaus, die als solche
flichtig und schwankend sind. Sie ist
unabhéngig von momentanen
Stimmungen, von Lust und Laune.
Vielmehr setzt lieben und geliebt
werden voraus, sich zu schenken. Die
Motivation dafiir liegt in der
wunderbaren Gewissheit des
Herzens, von Gott geliebt zu sein,
und in den grofden Idealen, fir die es
sich lohnt, die Freiheit einzusetzen.
In der frei gewdhlten Hingabe
erneuert die Freiheit immer wieder die
Liebe; und sich erneuern heifst immer
jung sein, mit einem weiten Herzen, zu



grofsen Idealen und grojsen Opfern
fahig. [23]

Die christliche Vollkommenheit
beschrankt sich nicht auf die
Erfillung einiger Normen und auch
nicht auf die Entwicklung der
Fahigkeit, sich selbst zu uberpriifen
und wirksam zu sein. Sie drangt
vielmehr dazu, Gott die eigene
Freiheit zu schenken und mit Hilfe
seiner Gnade der Einladung zu
entsprechen: ,, Komm und folge
mir!“[24]. Es geht darum, nach dem
Geist zu leben[25], aus Liebe den
Wunsch zu haben, den Mitmenschen
zu dienen. Dann versteht man, dass
das Gesetz Gottes der vorzuglichste
Weg ist, diese Liebe zu leben, die
man frei gewahlt hat, dass es nicht
um die Erfullung von Regeln geht,
sondern darum, sich mit Jesus zu
verbinden, sein Leben zu teilen und
wie er liebevoll dem Willen des
Vaters zu gehorchen.



Ohne Perfektionismus

Die Bemiuithung, in den Tugenden zu
wachsen, darf nicht narzisstisch oder
perfektionistisch sein. Wir kdmpfen
aus Liebe zu Gott, unserem Vater, auf
ihn schauen wir, nicht auf uns selbst.
Den moglichen Hang zum
Perfektionismus muissen wir von uns
weisen. Er konnte auftauchen, wenn
wir unseren inneren Kampf auf
WirksamKkeit, Prazision und Erfolg
ausrichten wurden, die in einigen
Berufsfeldern sehr angesagt sind,
dem christlichen Lebensstil aber
nicht entsprechen, denn die
Heiligkeit besteht im Wesentlichen
darin, Gott zu lieben.

Reife fihrt aufSerdem dazu, den
Wunsch nach rechtem Tun und
Lassen mit den Begrenzungen, die
wir in uns selbst und in anderen
feststellen, in Einklang zu bringen.
Ab und zu kann man den Drang
verspuren, mit dem hl. Paulus zu



sagen: ,, Ich weif8 nicht, was ich tue.
Denn ich tue nicht, was ich will
(das Gute), sondern was mir
verhasst ist (das Bose).Ich
ungliickseliger Mensch! Wer erlost
mich von diesem todgeweihten
Leibe?“ [26]. Aber wir werden den
Frieden nicht verlieren, denn Gott
sagt uns ebenso wie dem Apostel:
~Meine Gnade gentuigt dir“[27].
Dann sind wir dankbar und voller
Hoffnung, denn der Herr rechnet mit
unseren Begrenztheiten. Gerade sie
sollen uns bewegen, umzukehren
und seine Hilfe zu suchen.

Und hier findet der Christ wieder
eine Stiitze in der ersten Antwort
Jesu an den jungen Mann: ,Nur
einer ist gut“[28]. Wir, die Kinder
Gottes, leben von seiner Giite. Er gibt
uns die Kraft, unser ganzes Leben
nach dem auszurichten, was wirklich
wertvoll ist: das Gute kennen und
lieben, und uns einsetzen fir die
Sendung, die er uns anvertraut hat.



J.M. Barrio — R. Valdés

[1] Mk 10, 17.
[2] Mk 10, 18.

[3] HIL. Johannes Paul II, Enz. Veritatis
splendor (6-VIII-1993), Nr.9, s.Mt 22,
37.

[4] Mt 19, 17.

[5] Vgl. Mk 10, 20.
[6] Mt 19, 18.

[7] Mt 19, 18-19.

[8] HI. Johannes Paul II., Enz.
Veritatis splendor, Nr.13

[9] Vgl. in: Ioannis Evangelium
Tractatus, 41, 9-10 (zit. in Veritatis
splendor, Nr.13).

[10] Mk 10, 21



[11] Ibidem.

[12] Vgl. Der Weg, Nr. 337.
[13] Mt 19,17

[14] Ps 8 (119), 32.

[15] Gal 5,1

[16] Joh 17, 3.

[17] HL. Johannes Paul II., Enz.
Veritatis splendor, Nr.16

[18] Rom 12, 2.

[19] Ibidem.

[20] Der Weg, An den Leser.
[21] Gesprdche, Nr. 93

[22] Benedikt XVI, Enz. Spe Salvi (30-
XI-2007), Nr. 49.

[23] Freunde Gottes, Nr. 31.

[24] Mk 10, 21.



[25] Vgl. Gal 5, 16.
[26] Rom 7, 15.24.
[27] 2 Kor 12, 9.

[28] Mt 19, 17.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/den-charakter-bilden/
(03.02.2026)


https://opusdei.org/de-de/article/den-charakter-bilden/
https://opusdei.org/de-de/article/den-charakter-bilden/

	Den Charakter bilden

