opusdei.org

Das Mysterium des
sagenumwitterten
Opus Dei ...

ist eigentlich banal. Es dreht
sich um den ganz gewohnlichen
Alltag.“ — So der Vorspann zu
einem Beitrag, den wir aus der
Zeitschrift Komma
ubernehmen. Der Autor legt
Grundzuige der Pralatur dar
und schildert am Ende seinen
eigenen Weg in das Opus Dei.

01.03.2009



Moskau, Fruihjahr 1980: Der
orthodoxe Priester Alexandr Men, in
dessen Gemeinde sich die
Intelligentzia sammelt, trifft sich wie
oft mit einem Kreis seiner Getreuen.
Seine Ausfihrungen werden auf
Tonband mitgeschnitten: ,Seit
einigen Jahrzehnten gibt es im
Westen eine Bewegung namens Opus
Dei, Werk Gottes. Es wurde von
einem Portugiesen gegrundet. Er
heifst Josemaria Escriva. Die
Bewegung ist in der Welt weit
verbreitet. Escriva hat ein kleines
Buch geschrieben,,Der Weg’, eine
Sammlung von Aphorismen. Ich
hoffe, dafs wir es eines Tages
ubersetzen, damit Sie es lesen
konnen. Escriva sagt, dafs Christsein
nicht heifst, ein gutbiirgerliches
Leben zu fihren wie ein Heide, um
dann Sonntags vielleicht zwei
Stunden der geistlichen Erhebung zu
widmen. Christ sein bedeute, es
immer zu sein, jeden Tag, in den
gewoOhnlichsten Situationen und



Dingen.“ Aleksandr Men wurde 1990
auf dem Weg zu seiner Kirche
erschlagen. Seine eigenen geistlichen
Schriften erreichten allein in
Russisch eine Gesamtauflage von 6
Millionen.

So erzihlt es einer der damals
Anwesenden, der Moskauer Dichter
und Schriftsteller Aleksandr Zorin.
Vater Men hatte ihn zum orthodoxen
Christentum bekehrt und 1975
getauft. Dass Vater Men den hl.
Josemaria Escriva fir einen
Portugiesen hielt, lag daran, dass
unter sowjetischen Verhaltnissen
nahere Informationen wie die, dafs
Escriva Spanier war, kaum
zuganglich waren. Vater Aleksandr
Men habe dann, so Zorin, bei
offentlichen Auftritten tiber den hl.
Josemaria Escriva und die laikale
Spiritualitat des Opus Dei offen
gesprochen.



Ein Buch, das Weltsicht und Poesie
verandert

Von Escrivas Buch ,Der Weg’ habe er
selbst, Alik Zorin, dann eine
Samizdat in Russisch ergattert — eine
kaum lesbare flinfte
Durchschlagpapier-Kopie. Die
literarische Dichte der Aphorismen
und die unkonventionelle
Verbindung von geistlicher
Betrachtung und lebenspraktischer
Herausforderung habe ihn gleich
fasziniert. ,,Flir mich“ sagt Zorin,
»ist,Der Weg’ mehr als Literatur. Er
leitet zum Handeln an, er ist eine
Blaupause fir die Umsetzung des
Evangeliums ins Leben - von
zeitloser Relevanz. (...) Ich habe das
Buch zu einem Stiick von mir
gemacht, zu meinem Ausgangspunkt!
Mich fasziniert sein
stenographischer Stil - eine
Stenographie des Geistes. Die wollte
ich in meine poetischen Fassungen
hineinholen.“ Zorin tibertrug Teile



von ,Der Weg’ in Verse. Der
Komponist Yuri Pasternak hat sie in
Ton gesetzt.

20 Jahre lang habe er, sagt Zorin,
Entdeckung um Entdeckung
gemacht. Das Buch habe seine
Weltsicht verdndert und auch sein
Verhaltnis zur eigenen Poesie
revolutioniert. Ein Dichter brauche
ein Gegenuber, mit dem er im Dialog
stehe, ein Publikum, das ihn
legitimiere. Als nach Einfithrung der
Marktwirtschaft in RufSland Lyrik
kaum noch verkéuflich gewesen und
folglich auch kaum noch gedruckt
worden sei, habe er nach und nach
begriffen, daf$ er nicht mehr
irgendeines Publikum draufien
bedurfte, um seine Arbeit zu
legitimieren. Gott sei seitdem sein
erstes Publikum und seine Jury. Ihm
verdanke er ja auch sein Talent.
Dabei erinnert er an die Erzdhlung
des Heiligen Josemaria, der in Burgos
gern mit den jungen Leuten auf



einen Turm der Kathedrale stieg und
sie auf die Filigranarbeit des
gotischen MafSwerks aufmerksam
machte: wahre Wunderwerke, die
von unten gar nicht zu sehen sind.
Diese Handwerker haben offenbar
fur Gott gearbeitet.

Heiligkeit im Alltag

»Heiligung der Arbeit“: Mit diesem
Stichwort trifft die Entdeckung des
Orthodoxen Zorin einen Kern der
Botschaft des zutiefst katholischen
Josemaria Escriva, der seit der
Grundung des Opus Dei am 2.
Oktober 1928 unentwegt daran
erinnert hat, dass — wurzelnd im
Gottesdienst und sakramentalen
Leben — der Alltag in der Familie, im
Beruf, im Freundeskreis und in der
Gesellschaft zumal fir die
Laienchristen der normale Ort ihrer
Begegnung mit Gott und der Stoff
ihrer Heiligung ist. Was Heiligkeit im
Alltag praktisch bedeutet, hat Escriva



einmal - so zitiert ihn die
Kirchenhistorikerin Elisabeth
Reinhardt — handfest so auf den
Punkt gebracht: ,Heiligkeit ist,
fortwahrend gegen die eigenen
Fehler zu kampfen. Heiligkeit ist, die
Pflicht jeden Augenblicks zu erfillen,
ohne sich Ausreden zu suchen.
Heiligkeit ist, den anderen zu dienen,
ohne irgendwelche Gegenleistungen
zu erwarten. Heiligkeit ist, die
Gegenwart Gottes zu suchen — den
dauernden Umgang mit ihm — durch
Gebet und Arbeit, die in einem
beharrlichen Dialog mit dem Herrn
verschmelzen. Heiligkeit ist die Sorge
um die Seelen, die uns uns selbst
vergessen lafst. Heiligkeit ist die
positive Antwort jeden Augenblicks
in unserer personlichen Begegnung
mit Gott.“

Welil die Welt aus den Handen Gottes
stammt, ist sie gut. Wir sind mit ihr
beschenkt. Das Hassliche in ihr
entstammt unserer Untreue als



Stunder. Der Schopfungsbericht, dem
wir das Wissen vom Geschenk der
Welt verdanken, klart uns auch uber
unsere Rolle in ihr auf. Der Auftrag
Zu arbeiten und sie zu bewahren,
wird vor dem Stindenfall erteilt. Es
ist aber, wie der Stiindenfall dann
zeigt, nicht ein Programm der
Emanzipation, sondern der Treue zu
Gott, der den Menschen wurdigt, an
seiner Schopfermacht teilzuhaben
und an der Vollendung der
Schopfung mitzuwirken.

Seit dem Scheitern des Menschen
und seiner Vertreibung aus dem
Paradies treibt die Arbeit den
Schweif$ ins Angesicht. Mihsal, Leid
und Tod gehoren zum Gesetz des
Lebens. Im biblischen Drama von
Treue, Argernis und Stolz dauert die
Versuchung fort. Zugleich ruft die
Geschichte der mit Mihsal und
Leiden belasteten menschlichen
Niederlagen immer wieder die
versprochene Erlosung aus dieser



Lage wach. Gott erfillt sein
Versprechen. Menschwerdung des
Gottessohns aus Liebe, Eintritt in die
Geschichte, an einem konkreten Ort,
zu einer konkreten Zeit, in konkrete
Verhaltnisse einer konkreten Familie
—1in eine Situation wie die eines
jeden von uns. Sie ladt uns ein, in
unserer zeitgenossischen Lebens und
Arbeitswelt unseren Mann zu stehen,
indem wir uns mit Jesus, ,des
Zimmermanns Sohn“ verbinden, der
— vollkommener Mensch und
vollkommener Gott — in der
Werkstatt Josefs arbeitet.

Arbeit und Gebet

Als Kinder Gottes mit dem Bemiihen,
in allem — ob Arbeit, Familie,
Erholung, Freundes- und
Kollegenkreis oder
gesellschaftlichem Engagement — den
Umgang mit Thm zu pflegen und ihm
besser gerecht zu werden:
Alltagsbetrieb und Gebet greifen



ineinander, verschmelzen zur
Einheit des Lebens. Voraussetzung:
Vertrauen auf die Gnade Gottes,
intensive, gar moglichst verbindliche
Praxis des Gebets und der
Sakramente, stete Ubung in den
Tugenden im Umgang mit den
anderen und Ernstnehmen der
eigenen Aufgaben. Schlampige Arbeit
konnen wir Gott als Opfer nicht
anbieten. Mit innerer Freiheit — aus
Liebe zu Christus. Dazu gehort
selbstverstandlich auch — weil Liebe,
die echt ist, ihr Glick mitteilen will -
der entschiedene Wille, auch
anderen die Nahe Christi zu
erschliefSen und den Glauben
weiterzugeben.

»,WIir sind gekommen®, antwortete
Escriva 1966 dem Korrespondenten
der New York Times Tad Szulc, ,,um
von neuem auf das Beispiel Christi
aufmerksam zu machen, der dreif3ig
Jahre lang in Nazaret gearbeitet und
ein Handwerk ausgetiibt hat. Unter



den Handen Christi wird die Arbeit -
eine berufliche Arbeit, wie sie
Millionen Menschen in der ganzen
Welt verrichten — zu einem
gottlichen Werk, zu einer
Erlosungstat und zu einem Weg des
Heiles.“

Eine solch kontemplative und
zugleich asketische wie apostolische
Spiritualitat der Arbeit und des
alltdglichen Lebens prégte der hl.
Josemaria zuerst seinen geistlichen
Tochtern und S6hnen im Opus Dei
ein, die ihre Lebbarkeit und
Fruchtbarkeit erwiesen. Die
Botschaft reicht aber weit iiber das
Opus Dei hinaus in die ganze Kirche
und in die Gesellschaft.

»Der heilige Josemaria“, so druckte
das Kardinal Meisner 2002 im Kolner
Dom aus: ,,ist und bleibt der Griinder
des Opus Dei, aber er gehort uns
allen in der Kirche.“ Mit der
Betonung der Berufung aller



Getauften zur Heiligkeit bestatigt das
II. Vatikanische Konzil die Botschaft.
Es hebt zugleich auch die dufSere
Freiheit der katholischen Laien in
den zeitlichen (kulturellen,
wirtschaftlichen, wissenschaftlichen,
politischen, etc.) Fragen hervor, die
der hl. Josemaria im Opus Dei
zeitlebens verteidigt hat. Das Konzil
gibt eigens den Laien auf, diese
Fragen zu regeln, gemais christlich
gebildetem Gewissen, wie sich
versteht und manchmal tiberlesen
wird.

Berufung und Freiheit der Laien

Papst Johannes Paul II. nannte den
Grunder des Opus Dei bei seiner
Heiligsprechung den Heiligen des
gewoOhnlichen Lebens.
,Gewohnliches Leben“: nichts
Besonderes also, das Leben von
jedermann, des normalen
katholischen Biirgers ohne
Sonderstatus, wie er etwa die



Angehorigen des Klerus oder des
Ordensstands auszeichnet. Fur die
Frage ,Was ist das Opus Dei?“ ist
dieser hochst einfache Sachverhalt
entscheidend. Seine Nichtbeachtung
ist die Hauptquelle von
Missverstdndnissen. Neben der
Mehrzahl der Verheirateten gibt es
im Opus Dei auch Laien, die fir sich
den Zolibat bejahen. Das ist unter
Katholiken sonst nicht ganz
aufergewohnlich, aber auch nicht
sehr geldufig.

Fir die Berufung im Opus Dei
bedeutet es Berticksichtigung der
unterschiedlichen Lebensumstande,
begrindet aber keine Rangstufung
und liefert schon gar keinen Grund,
am Laien-Status der oder des aus
freier Gotteshingabe Ehelose(n) zu
zweifeln. Das mag neu erscheinen.
Die traditionelle Vorstellung, dass
Laienchristen zwar auch christlich
leben konnen, aber doch nicht so
ernsthaft wie Ordensleute und



geweihte Priester, verfihrt immer
noch manchen, der sich mit Neuem
schwertut, das Opus Dei als Orden
darzustellen. Oder die ihm
angehorigen Katholiken als Leute,
die elitar, also etwas Besonderes sein
wollen. So mitunter auch
Journalisten, die sich nicht
informieren oder die
Missverstandnisse gern polemisch
ausnutzen. Das Gegenteil ist der Fall:
Sie sind bewusst normale freie
katholische Biirger und handeln in
der Gesellschaft auch so — nicht im
Auftrag und Namen der kirchlichen
Institution, sondern im eigenen
Namen.

»WIir durfen nie vergessen®, sagte der
hl. Josemaria 1967 in einem
Interview, ,dafs — auch unter
Katholiken - ein gesunder
Pluralismus der Meinungen in allen
Angelegenheiten, die Gott der freien
Diskussion der Menschen tiberlassen
hat, nicht nur mit der hierarchischen



Ordnung und der notwendigen
Einheit des Volkes Gottes vollig im
Einklang steht, sondern sie sogar
starkt und vor Verfalschungen
bewahrt.“ Noch zugespitzter 1968,
auch gegen klerikale Bevormundung
der Laien in weltlichen Sachfragen
gewandt: ,Eine der grofiten
Gefahren, die die Kirche heute
bedrohen, konnte darin bestehen,
(die) gottliche Forderung der
christlichen Freiheit nicht
anzuerkennen und aus Grinden
einer vermeintlich grofSeren
Wirksamkeit den Christen eine
weitgehende Gleichgestaltung
aufzwingen zu wollen.“

Amiisante Kritik

In diesem Zusammenhang ist es
geradezu amusant, wenn manche -
auch katholische — Kreise dem Opus
Dei vorhalten, es tarne sich hinter
weltlichen Initiativen seiner
Mitglieder, oder hinter Vereinen, die



diese ins Leben rufen. Angehorige
des Opus Dei sehen es genau
umgekehrt: In weltlichen Enga-
gements verbergen sie sich nicht
hinter der kirchlichen Pralatur, noch
handeln sie in deren Schutz (wobei
sie sie womaglich auch
kompromittieren konnten), sondern
als freie Burger in personlicher
Verantwortung. So empfiehlt es den
Laien auch, zumal in der
pluralistischen Gesellschaft, die
Pastoralkonstitution uiber die Kirche
in der Welt von heute des II. Vat.
Konzils (GS, 76).

Man stelle sich vor, hierzulande
machten Abertausende von
glaubigen Christen, in gleich welchen
Situationen und Berufen, plotzlich in
dem Sinne ernst mit ihrem Glauben,
dafs sie bei allem, was sie tun — zu
Hause, in der Werkstatt, im Geschaft,
in der Schule, im Theater, in der
Wissenschaft, in der Politik —, vor
allem bestrebt sind, es aus Liebe zu



Christus zu tun. Wer wirde nicht,
wenn er stets Christus vor Augen
hétte, fast alles besser tun? Und ware
nicht endlich auch die Trennung
uberwunden zwischen unserem
Alltag und unserem Verhaltnis zu
Gott — und zwischen den
verschiedenen , Rollen®, die wir auf
der Buhne der Gesellschaft jeweils
spielen? Der Schreinermeister
Meyer, der Familienvater Meyer, der
Kirchganger Meyer und der
Kommunalpolitiker Meyer wéren
endlich ein und derselbe Herr
Meyer: Leben aus einem Gufs.

Personalpralatur und
Heiligsprechung

Papst Johannes Paul II. hat das Opus
Dei 1982 zur Personalpralatur
erhoben, dhnlich einem Bistum ohne
territoriale Grenzen, bestehend wie
dieses aus eigenem Pralaten
(Bischof) mit eigenem, aus den Laien
im Opus Dei hervorgehenden Klerus



und normalen Glaubigen. Letztere
unterstehen im tbrigen zugleich
dem Ortsbhischof des Bistums, in dem
sie leben. Es ist schlicht ein Teil der
hierarchisch verfassten Weltkirche.
Personalpralatur ist eine vom II.
Vatikanischen Konzil angestofiene
kirchenrechtliche Neuschépfung —
insofern, weltlich ausgedriickt, also
hochst modern. Weil sie dem
erwahnten ,nichts Besonderes“ der
dem Opus Dei angehorigen
Glaubigen gerecht wird, hat das Opus
Dei als Personalpralatur eine seinem
Wesen gemadfse Einordnung in die
Struktur der Katholischen Weltkirche
gefunden. Naheres dariiber finden
Interessenten im Internet unter
www.opusdei.de.

Dort findet sich auch manche
mafsgebliche Stimme aus der
katholischen Kirche zum Opus Dej,
wenn denn Papst Johannes Paul II.
und Kardinal Ratzinger/ Papst
Benedikt XVI. oder der Vorsitzenden


https://opusdei.org/
https://opusdei.org/

der Deutschen Bischofskonferenz
Kardinal Lehmann und Erzbischof
Dr. Robert Zollitsch — so in seinem
jungsten Brief zum 80. Geburtstag
des Opus Dei am 2. Okt. 2008 — und
die Kardindle Meisner, Konig,
u.v.a.m.

Papst Johannes Paul II. hat den
Grunder 1992 selig, 2002 heilig
gesprochen und seinen Nachfolger
als leitenden Pralaten 1991 zum
Bischof geweiht. Kardinal Ratzinger
uber Escriva: ,,...jenes Vertrauen,
dass Gott sich nicht aus der Welt
zuruckgezogen hat, sondern heute
noch am Werk ist und wir uns
einfach ihm zur Verfiigung stellen
sollen und somit fahig werden, auf
seinen Ruf zu horen, das ist flir mich
eine Botschaft von grofiter
Bedeutung”.

Der Griinder und die Papste

Papst Pius XII. nannte Escriva schon
zu Lebzeiten ,einen wahren



Heiligen, einen Mann, von Gott
gesandt fur unsere Zeit“ und bahnte
dem Opus Dei den Weg in die
Weltkirche. Johannes XXIII. sah in
seinem Werk ,ganz unerwartete
apostolische Perspektiven“ fur die
Kirche. Nicht zuletzt war er
beeindruckt von Escrivas
okumenischer Praxis, ins katholische
Opus Dei als Mitarbeiter auch
Nichtkatholiken und Nichtchristen
aufzunehmen. Paul VI. bezeichnete
Escrivas Botschaft, dafs nicht nur
einige wenige (etwa Priester und
Ordensleute), sondern alle Menschen
von Gott zur Heiligkeit berufen sind,
als ,,den eigentlich spezifischen Teil
der gesamten Lehraussage des
Konzils und sozusagen dessen
tiefstes Anliegen.“ Auch Papst
Johannes Paul I. wiirdigte schon,
bevor er sein kurzes Pontifikat
antrat, Escrivas Spiritualitat ,als
besonders den gldubigen Laien auf
den Leib geschnitten.



Der Wiener Kardinal Konig brachte
zum Ausdruck, dafs Escriva mit dem
Opus Dej, schon als er es im Jahre
1928 grundete, ,vieles vorwegnahm,
was mit dem II. Vatikanischen Konzil
Allgemeingut der Kirche geworden
ist.“ Und in Koln erklarte Kardinal
Hoffner, Escrivas Werk sei
»Kirchengeschichtlich providentiell
und von einer heilenden Kraft, deren
Wert kaum uUberschéatzt werden
kann.“ Und Kardinal Meisner sagte
2002 im Kolner Dom, wir hatten
Josemaria Escriva die
Wiederentdeckung zu verdanken,
»daf$ Heiligkeit kein Privileg fiir
besondere Gruppen in der Kirche ist,
sondern die schlichte und
selbstverstandliche Berufung jedes
Christen, ob im Kloster oder in der
Welt.“ Sonst ldge in der Kirche eine
unertrigliche Diskriminierung vor.
Es gebe aber in der Kirche keine
Zwei- klassengesellschaft.

Personen statt ,das“ Opus Dei



Bei meiner Begegnung mit dem Opus
Dei hat das alles noch keine Rolle
gespielt. Anders als Alik Zorin habe
ich zuerst weder etwas uber das
Opus Dei noch Schriften des
Grunders gelesen. Ich bin gar nicht
eigentlich,dem Opus Dei’begegnet.
Ich habe Personen kennengelernt.
Die wurden meine Freunde. Sie
haben mir von Hingabe mitten in der
Welt erzahlt, von ,,Berufung®, eben
vom Opus Dei. Das fand ich gut, aber
wohl eher etwas fiir meinen Bruder.
Der hatte fiir solche Dinge schon
immer mehr ,eine Antenne“ gehabt.

Diese Freunde haben mich
beeindruckt — mit meist ganz
einfachen Dingen. Der Georg zum
Beispiel. Wir arbeiteten zusammen
im Labor. Plotzlich steht er auf und
sagt: Es ist zwolf, beten wir den Engel
des Herrn? Klingt komisch. Aber das
war echt. Georg hatte viel um die
Ohren, war immer gut gelaunt und
hatte fiir mich oft soviel Zeit, als



héatte er kaum etwas zu tun. Was
mich bedruickt hitte, steckte er
einfach weg. Religiose Gesprache
waren nicht hdufig, aber immer sehr
personlich. Er war hartnackig. Ich
auch. Lange Zeit jedenfalls.
Irgendwann fing die Sache an, mich
»Zu kratzen®. Dem Georg aus dem
Weg gehen? Feigheit! Mich kratzte
nicht der Georg, das war klar. Wer
immer da kratzte, er kratzte
schliefdlich mit Erfolg. Dem Georg bin
ich fiir bei Geburtshilfe zu meinem
,Ja“ aber auch noch dankbar.

von Hans Thomas, Komma, Nr.
56 2008, S. 68-72

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/das-mysterium-des-
sagenumwitterten-opus-dei/
(22.01.2026)


https://opusdei.org/de-de/article/das-mysterium-des-sagenumwitterten-opus-dei/
https://opusdei.org/de-de/article/das-mysterium-des-sagenumwitterten-opus-dei/
https://opusdei.org/de-de/article/das-mysterium-des-sagenumwitterten-opus-dei/

	Das Mysterium des sagenumwitterten Opus Dei ...

