
opusdei.org

Das Mysterium des
sagenumwitterten
Opus Dei ...

ist eigentlich banal. Es dreht
sich um den ganz gewöhnlichen
Alltag.“ – So der Vorspann zu
einem Beitrag, den wir aus der
Zeitschrift Komma
übernehmen. Der Autor legt
Grundzüge der Prälatur dar
und schildert am Ende seinen
eigenen Weg in das Opus Dei.

01.03.2009



Moskau, Frühjahr 1980: Der
orthodoxe Priester Alexandr Men, in
dessen Gemeinde sich die
Intelligentzia sammelt, trifft sich wie
oft mit einem Kreis seiner Getreuen.
Seine Ausführungen werden auf
Tonband mitgeschnitten: „Seit
einigen Jahrzehnten gibt es im
Westen eine Bewegung namens Opus
Dei, Werk Gottes. Es wurde von
einem Portugiesen gegründet. Er
heißt Josemaría Escriva. Die
Bewegung ist in der Welt weit
verbreitet. Escriva hat ein kleines
Buch geschrieben,‚Der Weg’, eine
Sammlung von Aphorismen. Ich
hoffe, daß wir es eines Tages
übersetzen, damit Sie es lesen
können. Escriva sagt, daß Christsein
nicht heißt, ein gutbürgerliches
Leben zu führen wie ein Heide, um
dann Sonntags vielleicht zwei
Stunden der geistlichen Erhebung zu
widmen. Christ sein bedeute, es
immer zu sein, jeden Tag, in den
gewöhnlichsten Situationen und



Dingen.“ Aleksandr Men wurde 1990
auf dem Weg zu seiner Kirche
erschlagen. Seine eigenen geistlichen
Schriften erreichten allein in
Russisch eine Gesamtauflage von 6
Millionen. 

So erzählt es einer der damals
Anwesenden, der Moskauer Dichter
und Schriftsteller Aleksandr Zorin.
Vater Men hatte ihn zum orthodoxen
Christentum bekehrt und 1975
getauft. Dass Vater Men den hl.
Josemaría Escrivá für einen
Portugiesen hielt, lag daran, dass
unter sowjetischen Verhältnissen
nähere Informationen wie die, daß
Escrivá Spanier war, kaum
zugänglich waren. Vater Aleksandr
Men habe dann, so Zorin, bei
öffentlichen Auftritten über den hl.
Josemaría Escrivá und die laikale
Spiritualität des Opus Dei offen
gesprochen. 



Ein Buch, das Weltsicht und Poesie
verändert

Von Escrivás Buch ‚Der Weg’ habe er
selbst, Alik Zorin, dann eine
Samizdat in Russisch ergattert – eine
kaum lesbare fünfte
Durchschlagpapier-Kopie. Die
literarische Dichte der Aphorismen
und die unkonventionelle
Verbindung von geistlicher
Betrachtung und lebenspraktischer
Herausforderung habe ihn gleich
fasziniert. „Für mich“ sagt Zorin,
„ist‚Der Weg’ mehr als Literatur. Er
leitet zum Handeln an, er ist eine
Blaupause für die Umsetzung des
Evangeliums ins Leben – von
zeitloser Relevanz. (...) Ich habe das
Buch zu einem Stück von mir
gemacht, zu meinem Ausgangspunkt!
Mich fasziniert sein
stenographischer Stil – eine
Stenographie des Geistes. Die wollte
ich in meine poetischen Fassungen
hineinholen.“ Zorin übertrug Teile



von ‚Der Weg’ in Verse. Der
Komponist Yuri Pasternak hat sie in
Ton gesetzt. 

20 Jahre lang habe er, sagt Zorin,
Entdeckung um Entdeckung
gemacht. Das Buch habe seine
Weltsicht verändert und auch sein
Verhältnis zur eigenen Poesie
revolutioniert. Ein Dichter brauche
ein Gegenüber, mit dem er im Dialog
stehe, ein Publikum, das ihn
legitimiere. Als nach Einführung der
Marktwirtschaft in Rußland Lyrik
kaum noch verkäuflich gewesen und
folglich auch kaum noch gedruckt
worden sei, habe er nach und nach
begriffen, daß er nicht mehr
irgendeines Publikum draußen
bedurfte, um seine Arbeit zu
legitimieren. Gott sei seitdem sein
erstes Publikum und seine Jury. Ihm
verdanke er ja auch sein Talent.
Dabei erinnert er an die Erzählung
des Heiligen Josemaría, der in Burgos
gern mit den jungen Leuten auf



einen Turm der Kathedrale stieg und
sie auf die Filigranarbeit des
gotischen Maßwerks aufmerksam
machte: wahre Wunderwerke, die
von unten gar nicht zu sehen sind.
Diese Handwerker haben offenbar
für Gott gearbeitet. 

Heiligkeit im Alltag

„Heiligung der Arbeit“: Mit diesem
Stichwort trifft die Entdeckung des
Orthodoxen Zorin einen Kern der
Botschaft des zutiefst katholischen
Josemaría Escrivá, der seit der
Gründung des Opus Dei am 2.
Oktober 1928 unentwegt daran
erinnert hat, dass – wurzelnd im
Gottesdienst und sakramentalen
Leben – der Alltag in der Familie, im
Beruf, im Freundeskreis und in der
Gesellschaft zumal für die
Laienchristen der normale Ort ihrer
Begegnung mit Gott und der Stoff
ihrer Heiligung ist. Was Heiligkeit im
Alltag praktisch bedeutet, hat Escrivá



einmal – so zitiert ihn die
Kirchenhistorikerin Elisabeth
Reinhardt – handfest so auf den
Punkt gebracht: „Heiligkeit ist,
fortwährend gegen die eigenen
Fehler zu kämpfen. Heiligkeit ist, die
Pflicht jeden Augenblicks zu erfüllen,
ohne sich Ausreden zu suchen.
Heiligkeit ist, den anderen zu dienen,
ohne irgendwelche Gegenleistungen
zu erwarten. Heiligkeit ist, die
Gegenwart Gottes zu suchen – den
dauernden Umgang mit ihm – durch
Gebet und Arbeit, die in einem
beharrlichen Dialog mit dem Herrn
verschmelzen. Heiligkeit ist die Sorge
um die Seelen, die uns uns selbst
vergessen läßt. Heiligkeit ist die
positive Antwort jeden Augenblicks
in unserer persönlichen Begegnung
mit Gott.“ 

Weil die Welt aus den Händen Gottes
stammt, ist sie gut. Wir sind mit ihr
beschenkt. Das Hässliche in ihr
entstammt unserer Untreue als



Sünder. Der Schöpfungsbericht, dem
wir das Wissen vom Geschenk der
Welt verdanken, klärt uns auch über
unsere Rolle in ihr auf. Der Auftrag
zu arbeiten und sie zu bewahren,
wird vor dem Sündenfall erteilt. Es
ist aber, wie der Sündenfall dann
zeigt, nicht ein Programm der
Emanzipation, sondern der Treue zu
Gott, der den Menschen würdigt, an
seiner Schöpfermacht teilzuhaben
und an der Vollendung der
Schöpfung mitzuwirken. 

Seit dem Scheitern des Menschen
und seiner Vertreibung aus dem
Paradies treibt die Arbeit den
Schweiß ins Angesicht. Mühsal, Leid
und Tod gehören zum Gesetz des
Lebens. Im biblischen Drama von
Treue, Ärgernis und Stolz dauert die
Versuchung fort. Zugleich ruft die
Geschichte der mit Mühsal und
Leiden belasteten menschlichen
Niederlagen immer wieder die
versprochene Erlösung aus dieser



Lage wach. Gott erfüllt sein
Versprechen. Menschwerdung des
Gottessohns aus Liebe, Eintritt in die
Geschichte, an einem konkreten Ort,
zu einer konkreten Zeit, in konkrete
Verhältnisse einer konkreten Familie
– in eine Situation wie die eines
jeden von uns. Sie lädt uns ein, in
unserer zeitgenössischen Lebens und
Arbeitswelt unseren Mann zu stehen,
indem wir uns mit Jesus, „des
Zimmermanns Sohn“ verbinden, der
– vollkommener Mensch und
vollkommener Gott – in der
Werkstatt Josefs arbeitet. 

Arbeit und Gebet

Als Kinder Gottes mit dem Bemühen,
in allem – ob Arbeit, Familie,
Erholung, Freundes- und
Kollegenkreis oder
gesellschaftlichem Engagement – den
Umgang mit Ihm zu pflegen und ihm
besser gerecht zu werden:
Alltagsbetrieb und Gebet greifen



ineinander, verschmelzen zur
Einheit des Lebens. Voraussetzung:
Vertrauen auf die Gnade Gottes,
intensive, gar möglichst verbindliche
Praxis des Gebets und der
Sakramente, stete Übung in den
Tugenden im Umgang mit den
anderen und Ernstnehmen der
eigenen Aufgaben. Schlampige Arbeit
können wir Gott als Opfer nicht
anbieten. Mit innerer Freiheit – aus
Liebe zu Christus. Dazu gehört
selbstverständlich auch – weil Liebe,
die echt ist, ihr Glück mitteilen will –
der entschiedene Wille, auch
anderen die Nähe Christi zu
erschließen und den Glauben
weiterzugeben. 

„Wir sind gekommen“, antwortete
Escrivá 1966 dem Korrespondenten
der New York Times Tad Szulc, „um
von neuem auf das Beispiel Christi
aufmerksam zu machen, der dreißig
Jahre lang in Nazaret gearbeitet und
ein Handwerk ausgeübt hat. Unter



den Händen Christi wird die Arbeit –
eine berufliche Arbeit, wie sie
Millionen Menschen in der ganzen
Welt verrichten – zu einem
göttlichen Werk, zu einer
Erlösungstat und zu einem Weg des
Heiles.“ 

Eine solch kontemplative und
zugleich asketische wie apostolische
Spiritualität der Arbeit und des
alltäglichen Lebens prägte der hl.
Josemaría zuerst seinen geistlichen
Töchtern und Söhnen im Opus Dei
ein, die ihre Lebbarkeit und
Fruchtbarkeit erwiesen. Die
Botschaft reicht aber weit über das
Opus Dei hinaus in die ganze Kirche
und in die Gesellschaft. 

„Der heilige Josemaría“, so drückte
das Kardinal Meisner 2002 im Kölner
Dom aus: „ist und bleibt der Gründer
des Opus Dei, aber er gehört uns
allen in der Kirche.“ Mit der
Betonung der Berufung aller



Getauften zur Heiligkeit bestätigt das
II. Vatikanische Konzil die Botschaft.
Es hebt zugleich auch die äußere
Freiheit der katholischen Laien in
den zeitlichen (kulturellen,
wirtschaftlichen, wissenschaftlichen,
politischen, etc.) Fragen hervor, die
der hl. Josemaría im Opus Dei
zeitlebens verteidigt hat. Das Konzil
gibt eigens den Laien auf, diese
Fragen zu regeln, gemäß christlich
gebildetem Gewissen, wie sich
versteht und manchmal überlesen
wird. 

Berufung und Freiheit der Laien

Papst Johannes Paul II. nannte den
Gründer des Opus Dei bei seiner
Heiligsprechung den Heiligen des
gewöhnlichen Lebens.
„Gewöhnliches Leben“: nichts
Besonderes also, das Leben von
jedermann, des normalen
katholischen Bürgers ohne
Sonderstatus, wie er etwa die



Angehörigen des Klerus oder des
Ordensstands auszeichnet. Für die
Frage „Was ist das Opus Dei?“ ist
dieser höchst einfache Sachverhalt
entscheidend. Seine Nichtbeachtung
ist die Hauptquelle von
Missverständnissen. Neben der
Mehrzahl der Verheirateten gibt es
im Opus Dei auch Laien, die für sich
den Zölibat bejahen. Das ist unter
Katholiken sonst nicht ganz
außergewöhnlich, aber auch nicht
sehr geläufig. 

Für die Berufung im Opus Dei
bedeutet es Berücksichtigung der
unterschiedlichen Lebensumstände,
begründet aber keine Rangstufung
und liefert schon gar keinen Grund,
am Laien-Status der oder des aus
freier Gotteshingabe Ehelose(n) zu
zweifeln. Das mag neu erscheinen.
Die traditionelle Vorstellung, dass
Laienchristen zwar auch christlich
leben können, aber doch nicht so
ernsthaft wie Ordensleute und



geweihte Priester, verführt immer
noch manchen, der sich mit Neuem
schwertut, das Opus Dei als Orden
darzustellen. Oder die ihm
angehörigen Katholiken als Leute,
die elitär, also etwas Besonderes sein
wollen. So mitunter auch
Journalisten, die sich nicht
informieren oder die
Missverständnisse gern polemisch
ausnutzen. Das Gegenteil ist der Fall:
Sie sind bewusst normale freie
katholische Bürger und handeln in
der Gesellschaft auch so – nicht im
Auftrag und Namen der kirchlichen
Institution, sondern im eigenen
Namen. 

„Wir dürfen nie vergessen“, sagte der
hl. Josemaría 1967 in einem
Interview, „daß – auch unter
Katholiken – ein gesunder
Pluralismus der Meinungen in allen
Angelegenheiten, die Gott der freien
Diskussion der Menschen überlassen
hat, nicht nur mit der hierarchischen



Ordnung und der notwendigen
Einheit des Volkes Gottes völlig im
Einklang steht, sondern sie sogar
stärkt und vor Verfälschungen
bewahrt.“ Noch zugespitzter 1968,
auch gegen klerikale Bevormundung
der Laien in weltlichen Sachfragen
gewandt: „Eine der größten
Gefahren, die die Kirche heute
bedrohen, könnte darin bestehen,
(die) göttliche Forderung der
christlichen Freiheit nicht
anzuerkennen und aus Gründen
einer vermeintlich größeren
Wirksamkeit den Christen eine
weitgehende Gleichgestaltung
aufzwingen zu wollen.“ 

Amüsante Kritik

In diesem Zusammenhang ist es
geradezu amüsant, wenn manche –
auch katholische – Kreise dem Opus
Dei vorhalten, es tarne sich hinter
weltlichen Initiativen seiner
Mitglieder, oder hinter Vereinen, die



diese ins Leben rufen. Angehörige
des Opus Dei sehen es genau
umgekehrt: In weltlichen Enga-
gements verbergen sie sich nicht
hinter der kirchlichen Prälatur, noch
handeln sie in deren Schutz (wobei
sie sie womöglich auch
kompromittieren könnten), sondern
als freie Bürger in persönlicher
Verantwortung. So empfiehlt es den
Laien auch, zumal in der
pluralistischen Gesellschaft, die
Pastoralkonstitution über die Kirche
in der Welt von heute des II. Vat.
Konzils (GS, 76). 

Man stelle sich vor, hierzulande
machten Abertausende von
gläubigen Christen, in gleich welchen
Situationen und Berufen, plötzlich in
dem Sinne ernst mit ihrem Glauben,
daß sie bei allem, was sie tun – zu
Hause, in der Werkstatt, im Geschäft,
in der Schule, im Theater, in der
Wissenschaft, in der Politik –, vor
allem bestrebt sind, es aus Liebe zu



Christus zu tun. Wer würde nicht,
wenn er stets Christus vor Augen
hätte, fast alles besser tun? Und wäre
nicht endlich auch die Trennung
überwunden zwischen unserem
Alltag und unserem Verhältnis zu
Gott – und zwischen den
verschiedenen „Rollen“, die wir auf
der Bühne der Gesellschaft jeweils
spielen? Der Schreinermeister
Meyer, der Familienvater Meyer, der
Kirchgänger Meyer und der
Kommunalpolitiker Meyer wären
endlich ein und derselbe Herr
Meyer: Leben aus einem Guß. 

Personalprälatur und
Heiligsprechung

Papst Johannes Paul II. hat das Opus
Dei 1982 zur Personalprälatur
erhoben, ähnlich einem Bistum ohne
territoriale Grenzen, bestehend wie
dieses aus eigenem Prälaten
(Bischof) mit eigenem, aus den Laien
im Opus Dei hervorgehenden Klerus



und normalen Gläubigen. Letztere
unterstehen im übrigen zugleich
dem Ortsbischof des Bistums, in dem
sie leben. Es ist schlicht ein Teil der
hierarchisch verfassten Weltkirche.
Personalprälatur ist eine vom II.
Vatikanischen Konzil angestoßene
kirchenrechtliche Neuschöpfung –
insofern, weltlich ausgedrückt, also
höchst modern. Weil sie dem
erwähnten „nichts Besonderes“ der
dem Opus Dei angehörigen
Gläubigen gerecht wird, hat das Opus
Dei als Personalprälatur eine seinem
Wesen gemäße Einordnung in die
Struktur der Katholischen Weltkirche
gefunden. Näheres darüber finden
Interessenten im Internet unter 
www.opusdei.de. 

Dort findet sich auch manche
maßgebliche Stimme aus der
katholischen Kirche zum Opus Dei,
wenn denn Papst Johannes Paul II.
und Kardinal Ratzinger/ Papst
Benedikt XVI. oder der Vorsitzenden

https://opusdei.org/
https://opusdei.org/


der Deutschen Bischofskonferenz
Kardinal Lehmann und Erzbischof
Dr. Robert Zollitsch – so in seinem
jüngsten Brief zum 80. Geburtstag
des Opus Dei am 2. Okt. 2008 – und
die Kardinäle Meisner, König,
u.v.a.m. 

Papst Johannes Paul II. hat den
Gründer 1992 selig, 2002 heilig
gesprochen und seinen Nachfolger
als leitenden Prälaten 1991 zum
Bischof geweiht. Kardinal Ratzinger
über Escrivá: „...jenes Vertrauen,
dass Gott sich nicht aus der Welt
zurückgezogen hat, sondern heute
noch am Werk ist und wir uns
einfach ihm zur Verfügung stellen
sollen und somit fähig werden, auf
seinen Ruf zu hören, das ist für mich
eine Botschaft von größter
Bedeutung”. 

Der Gründer und die Päpste

Papst Pius XII. nannte Escrivá schon
zu Lebzeiten „einen wahren



Heiligen, einen Mann, von Gott
gesandt für unsere Zeit“ und bahnte
dem Opus Dei den Weg in die
Weltkirche. Johannes XXIII. sah in
seinem Werk „ganz unerwartete
apostolische Perspektiven“ für die
Kirche. Nicht zuletzt war er
beeindruckt von Escrivás
ökumenischer Praxis, ins katholische
Opus Dei als Mitarbeiter auch
Nichtkatholiken und Nichtchristen
aufzunehmen. Paul VI. bezeichnete
Escrivás Botschaft, daß nicht nur
einige wenige (etwa Priester und
Ordensleute), sondern alle Menschen
von Gott zur Heiligkeit berufen sind,
als „den eigentlich spezifischen Teil
der gesamten Lehraussage des
Konzils und sozusagen dessen
tiefstes Anliegen.“ Auch Papst
Johannes Paul I. würdigte schon,
bevor er sein kurzes Pontifikat
antrat, Escrivás Spiritualität „als
besonders den gläubigen Laien auf
den Leib geschnitten.“ 



Der Wiener Kardinal König brachte
zum Ausdruck, daß Escrivá mit dem
Opus Dei, schon als er es im Jahre
1928 gründete, „vieles vorwegnahm,
was mit dem II. Vatikanischen Konzil
Allgemeingut der Kirche geworden
ist.“ Und in Köln erklärte Kardinal
Höffner, Escrivás Werk sei
„kirchengeschichtlich providentiell
und von einer heilenden Kraft, deren
Wert kaum überschätzt werden
kann.“ Und Kardinal Meisner sagte
2002 im Kölner Dom, wir hätten
Josemaría Escrivá die
Wiederentdeckung zu verdanken,
„daß Heiligkeit kein Privileg für
besondere Gruppen in der Kirche ist,
sondern die schlichte und
selbstverständliche Berufung jedes
Christen, ob im Kloster oder in der
Welt.“ Sonst läge in der Kirche eine
unerträgliche Diskriminierung vor.
Es gebe aber in der Kirche keine
Zwei- klassengesellschaft. 

Personen statt „das“ Opus Dei



Bei meiner Begegnung mit dem Opus
Dei hat das alles noch keine Rolle
gespielt. Anders als Alik Zorin habe
ich zuerst weder etwas über das
Opus Dei noch Schriften des
Gründers gelesen. Ich bin gar nicht
eigentlich‚dem Opus Dei’begegnet.
Ich habe Personen kennengelernt.
Die wurden meine Freunde. Sie
haben mir von Hingabe mitten in der
Welt erzählt, von „Berufung“, eben
vom Opus Dei. Das fand ich gut, aber
wohl eher etwas für meinen Bruder.
Der hatte für solche Dinge schon
immer mehr „eine Antenne“ gehabt.

Diese Freunde haben mich
beeindruckt – mit meist ganz
einfachen Dingen. Der Georg zum
Beispiel. Wir arbeiteten zusammen
im Labor. Plötzlich steht er auf und
sagt: Es ist zwölf, beten wir den Engel
des Herrn? Klingt komisch. Aber das
war echt. Georg hatte viel um die
Ohren, war immer gut gelaunt und
hatte für mich oft soviel Zeit, als



hätte er kaum etwas zu tun. Was
mich bedrückt hätte, steckte er
einfach weg. Religiöse Gespräche
waren nicht häufig, aber immer sehr
persönlich. Er war hartnäckig. Ich
auch. Lange Zeit jedenfalls.
Irgendwann fing die Sache an, mich
„zu kratzen“. Dem Georg aus dem
Weg gehen? Feigheit! Mich kratzte
nicht der Georg, das war klar. Wer
immer da kratzte, er kratzte
schließlich mit Erfolg. Dem Georg bin
ich für bei Geburtshilfe zu meinem
„Ja“ aber auch noch dankbar. 

von Hans Thomas, Komma, Nr.
56 2008, S. 68–72

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/das-mysterium-des-
sagenumwitterten-opus-dei/

(22.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/das-mysterium-des-sagenumwitterten-opus-dei/
https://opusdei.org/de-de/article/das-mysterium-des-sagenumwitterten-opus-dei/
https://opusdei.org/de-de/article/das-mysterium-des-sagenumwitterten-opus-dei/

	Das Mysterium des sagenumwitterten Opus Dei ...

