
opusdei.org

Das Herz für andere
öffnen! – Die
Botschaft des hl.
Josefmaria

Ansprache von Prälat Fernando
Ocáriz in Rom am 29.9.2022

24.10.2022

Beim zehnjährigen Bestehen des
Sozialprojekts „Harambee“ hielt
Bischof Javier Echevarría
(1932-2016) einen Vortrag mit dem
Titel „Das christliche Herz, der
Motor der sozialen Entwicklung.“
Zehn Jahre später – beim 20.



Jahrestag dieser Initiative und bei
einem „Tag der sozialen
Innovationen“ in Rom – knüpfte
Fernando Ocariz, der Prälat des
Opus Dei, mit seinem Vortrag
unter dem Thema „Das Herz für
andere öffnen!“ an die
Überlegungen seines Vorgängers
an. Im Lichte der Soziallehre der
Kirche und der Botschaft des
heiligen Josefmaria stellte er die
soziale Dimension der christlichen
Berufung heraus:

Vor zehn Jahren erinnerte Don Javier
daran, dass aus dem Gespräch
zwischen Jesus und dem
Schriftgelehrten hervorgeht, dass die
Liebe zu Gott untrennbar mit der
Liebe zum Nächsten verbunden ist:
„Als der Schriftgelehrte ihn fragte,
welches das erste Gebot sei,
beschränkte sich der Herr nicht auf
den Hinweis, dass die Liebe zu Gott
das größte und erste Gebot sei,
sondern er erklärte, dass die



Nächstenliebe zum ersten Gebot
dazugehört.“ (Mt 22,35-39)

Es ist wichtig, die
Beziehungsdimension der Person im
Auge zu behalten. Benedikt XVI.
bekräftigte in der Enzyklika Caritas
in veritate: „Der Mensch verwirklicht
sich als Geschöpf von geistiger Natur
in den zwischenmenschlichen
Beziehungen. Je echter er diese lebt,
desto mehr reift auch seine eigene
persönliche Identität.“ Diese Realität
„verpflichtet auch zu einer kritischen
und beurteilenden Vertiefung der
Kategorie der Beziehung“ und trägt
dazu bei, „die transzendente Würde
des Menschen klar zu begreifen“.
(Benedikt XVI., Caritas in veritate,
29.6.2009, Nr. 53)

Ihr widmet euch auf sehr
unterschiedliche Weise und mit sehr
unterschiedlichen
Herangehensweisen beruflich der
Sorge und der Würde der Menschen,



insbesondere derjenigen, die am
meisten der Hilfe bedürfen. Ihr wisst
aus Erfahrung, dass Institutionen
und Strukturen zwar erforderlich
sind, dass es für eine echte
ganzheitliche Entwicklung aber auch
notwendig ist, Menschen
zusammenzubringen, den Kontext
und die Bedingungen für eine
Entwicklung zu schaffen, die dem
Menschen die Möglichkeit gibt, sich
in all seinen Dimensionen zu
entwickeln. Als Jünger Jesu Christi
sind wir mit einem neuen Titel – dem
des Christen – dazu berufen, uns um
die Menschen in der Welt zu
kümmern.

Was bemerken wir in der Welt?
Neben den neuen Möglichkeiten
menschlichen Fortschritts in den
Bereichen Gesundheit, Technologie
und Kommunikation und den vielen
inspirierenden Vorbildern gibt es
auch Ungerechtigkeiten und
Verwundungen, an denen die



Menschheit leidet. „In unserer
gegenwärtigen Welt hat die Armut
viele Gesichter: Die Gleichgültigkeit,
mit der viele Alte und Kranke
behandelt werden, die Einsamkeit
der Menschen, die von allen
verlassen sind, das Drama der
Flüchtlinge, das Elend, in dem ein
großer Teil der Menschheit lebt,
vielfach wegen himmelschreiender
Ungerechtigkeit.“ (Fernando Ocariz, 
Pastoralbrief 14.2.2017, Nr. 31)

Wie ich euch bereits in einem Brief
aus dem Jahr 2017 schrieb: „Nichts
von alledem darf uns gleichgültig
lassen“, wir sind alle aufgerufen,
„die ,Phantasie der
Nächstenliebe‘ (Hl. Johannes Paul II., 
Novo millennio ineunte, 6.1.2001, Nr.
50) in Bewegung zu setzen, um allen
unseren Brüdern und Schwestern,
die in Not sind, den Balsam der
Zärtlichkeit Gottes zu bringen.“

https://opusdei.org/de-de/article/apostolisches-wirken-ist-ein-uberfliessen-des-eige/


Wenn der Mensch seinen Status als
Kind Gottes ignoriert oder nicht
versteht, sind alle seine Beziehungen
davon betroffen: die zu sich selbst,
die zu anderen und auch die zur
Schöpfung. Wie Papst Franziskus
gesagt hat, verwandelt sich die
gegenseitige Abhängigkeit dann in
Abhängigkeit einiger von anderen,
„wir verlieren die Harmonie der
gegenseitigen Abhängigkeit in der
Solidarität“ (Papst Franziskus,
Generalaudienz vom 2.9.2020).

Wir sind mitverantwortlich für die
Welt, für die Schaffung von
Beziehungen auf der Grundlage von
Nächstenliebe, Gerechtigkeit und
Respekt, vor allem durch die
Überwindung der Krankheit der
Gleichgültigkeit. Der heilige Johannes
Paul II. schrieb: „Jawohl, jeder
Mensch ist Hüter seines Bruders, weil
Gott dem Menschen den Menschen
anvertraut.“ (Evangelium vitae, 1995,
Nr. 19)



Viele der Initiativen, die ihr vertretet,
wurden vom heiligen Josefmaria
angeregt oder sind von seinem Geist
inspiriert. Und viele von euch
arbeiten in Organisationen ganz
unterschiedlicher Ausprägung und
Ausrichtung in diesem Geist. Ihr habt
den Drang verspürt, „etwas Gutes zu
tun“, und nicht einfach nur mit
verschränkten Armen dazustehen.

Es ist der Kern des Opus Dei, den
gewöhnlichen Alltag in einen Ort der
Begegnung mit Gott und des Dienstes
am Nächsten zu verwandeln; dies ist
das Bestreben reifer, sensibler und
fachlich kompetenter Menschen, die
sich bemühen, die Welt etwas
gerechter und brüderlicher zu
gestalten. „Die Welt leidenschaftlich
lieben“ bedeutet, sie zu kennen, sich
um sie zu kümmern und ihr zu
dienen.

Die Haltung angesichts sozialer Nöte
fasste der heilige Josefmaria in



einem Brief zusammen, der in den
1950er Jahren erschien: „Ein Christ
kann nicht individualistisch sein, er
kann die anderen nicht einfach
ignorieren, er kann nicht egoistisch
leben, mit dem Rücken zur Welt: Er
ist wesentlich sozial, ein
verantwortliches Mitglied des
mystischen Leibes Christi.“ (Cartas, 1,
Madrid 2020, Nr. 3, 37d)

Dem Beispiel des Gründers des Opus
Dei folgend, werde ich mich in dieser
Sitzung mit vier Dimensionen
befassen: der spirituellen, der
beruflichen, der persönlichen und
der kollektiven.

Die spirituelle Dimension

Es mag vielleicht utopisch klingen,
anzunehmen, dass wir etwas tun
könnten, um die Leiden der
Menschheit zu lindern. Wir wissen
jedoch, dass Jesus selbst den
menschlichen Schmerz auf sich
nimmt. Die Wunden an seiner Seite,



an Händen und Füßen erinnern an
die Wunden der Welt. Und Jesus hat
uns gesagt: „Was ihr für einen
meiner geringsten Brüder getan
habt, das habt ihr mir getan.“ (Mt
25,40)

Der Weg der Einswerdung mit
Christus verwandelt das menschliche
Herz und öffnet es für die
Nächstenliebe. Die Vereinigung mit
dem Herrn in den Sakramenten und
im Gebet führt dazu, den Nächsten
und seine Nöte zu sehen und
weniger auf sich selbst zu achten.
Nächstenliebe verändert die
Sichtweise. „Die Liebe Christi ist
nicht bloß ein Gefühl des
Wohlwollens gegenüber dem
Nächsten, sie ist nicht lediglich eine
philanthropische Laune. Die Liebe,
die Gott der Seele eingießt,
verwandelt Verstand und Willen von
innen her, sie gibt der Freundschaft
und der Freude an guten Werken
eine übernatürliche



Grundlage.“ (Christus begegnen, Nr.
71d)

Vor einiger Zeit habe ich euch in
einem Brief aufgefordert, den Herrn
zu bitten, unser Herz zu weiten, uns
ein Herz nach seinem Maß zu geben,
„damit darin alle Bedürfnisse,
Schmerzen und Leiden der Männer
und Frauen unserer Zeit Platz finden,
besonders der
Schwächsten“ (Pastoralbrief 2017,
Nr. 31), ein betendes Herz inmitten
der Welt, das andere in ihren Nöten
unterstützt und begleitet.

Die Identifikation mit Christus öffnet
uns für die Bedürfnisse anderer.
Zugleich führt uns der Kontakt mit
Notleidenden zu Jesus. Deshalb
schrieb der heilige Josefmaria: „Die
Armen – sagte unser Freund – sind
für mich das beste geistliche Buch
und das Hauptthema meines
Gebetes. Sie schmerzen mich, und
Christus schmerzt mich mit ihnen ...

https://opusdei.org/de-de/article/apostolisches-wirken-ist-ein-uberfliessen-des-eige/


Und weil er mich schmerzt, geht mir
auf, dass ich Ihn liebe und dass ich
sie liebe.“ (Spur des Sämanns, Nr.
827)

Jesus hatte eine Vorliebe für die
Armen und Leidenden, aber er
wollte auch selbst notleidend und
Opfer sein. Im leidenden Menschen
sehen wir Jesus, der zu uns spricht.
Wissen wir von den Armen zu
lernen, in ihnen das Antlitz Christi zu
finden und, wie Papst Franziskus
sagt, „uns von ihnen evangelisieren
zu lassen“ (Franziskus, Botschaft 5.
Welttag der Armen, 2021, Nr. 2)? „Sie
haben uns vieles zu lehren. … Sie
kennen außerdem dank ihrer
eigenen Leiden den leidenden
Christus.“ (Evangelii Gaudium, Nr.
198-199). Seit der frühen Kirche wird
davon ausgegangen, dass die
Verkündigung des Evangeliums die
Sorge um die Armen einschließt und
dass dies ein Erkennungszeichen der
christlichen Identität und ein



Element der Glaubwürdigkeit ist.
(vgl. Benedikt XVI., Deus caritas est,
2005, Nr. 20)

Die berufliche Dimension

Wir wollen Christus in den
Mittelpunkt aller menschlichen
Tätigkeiten stellen, indem wir die
berufliche Arbeit und die
gewöhnlichen Pflichten des Christen
heiligen. Dieser Auftrag wird auf der
Straße, in der Gesellschaft und vor
allem durch die Arbeit erfüllt. Der
heilige Josefmaria erinnert uns
daran, dass die „gewöhnliche Arbeit,
sei sie menschlich gesehen
bescheiden oder glanzvoll, einen
großen Wert hat und ein sehr
wirksames Mittel sein kann, um der
Liebe zu Gott und zu den Menschen
in einem beständigen Dienst Gestalt
zu geben“. Und er lädt alle ein,
„daran zu arbeiten – in völliger
Eigenständigkeit, so wie es einem
jedem am besten erscheint –, um



Unverständnis und Intoleranz unter
den Menschen überwinden zu helfen
und sich für eine gerechtere
Gesellschaft einzusetzen“.
(Kommentar der historisch-
kritischen Edition zu Gespräche mit
Msgr. Escrivá, Nr. 56)

Für diejenigen, die Christus
nachfolgen wollen, ist jede Arbeit
eine Gelegenheit, den anderen zu
dienen, insbesondere den
Bedürftigsten. Es gibt Berufe, in
denen die soziale Rückwirkung
unmittelbarer oder offensichtlicher
ist, wie in eurem Fall, bei eurer
Arbeit in Organisationen, die sich auf
die Verbesserung der
Lebensbedingungen von
benachteiligten Menschen oder
Gruppen richten. Doch ist diese
Dimension des Dienstes nicht nur für
einige, sie sollte in jeder ehrbaren
Arbeit stecken.



Seit der heilige Josefmaria begann,
seine Botschaft zu verbreiten, sagte
er, dass es zur Heiligung der Welt
nicht notwendig sei, den Ort, den
Beruf oder die Umgebung zu
wechseln. Es gehe darum, sich selbst
zu verändern an dem Ort, an dem
man sich befindet.

Im christlichen Ideal der Arbeit
verbinden sich Nächstenliebe und
Gerechtigkeit. Weit entfernt von den
Logiken des „Erfolgs“ ist der Dienst
am Nächsten der beste Maßstab für
die Arbeitsleistung eines Christen.
Den Anforderungen der
Gerechtigkeit im Beruf gerecht zu
werden, ist ein hohes und
ehrgeiziges Ziel; seinen
Verpflichtungen nachzukommen, ist
nicht immer leicht, und die
Nächstenliebe geht immer weit
darüber hinaus und fordert jeden
Einzelnen auf, großzügig aus sich
selbst heraus auf andere zuzugehen.



Im Gleichnis vom barmherzigen
Samariter tritt der Gastwirt wie in
den Hintergrund: Es wird nur gesagt,
dass er professionell gehandelt hat.
Sein Verhalten erinnert daran, dass
uns die Ausübung jeder beruflichen
Tätigkeit die Möglichkeit gibt, den
Notleidenden zu dienen.

Manchmal kann die Versuchung
entstehen, sich „in die Arbeit zu
flüchten“, in dem Sinne, dass man
ihre transformierende soziale
Dimension übersieht und sich mit
einem falschen Spiritualismus
zufriedengibt. Geheiligte Arbeit ist
immer ein Hebel für die
Umgestaltung der Welt und das
normale Mittel, um Veränderungen
herbeizuführen, die das Leben der
Menschen würdig machen, sodass
Nächstenliebe und Gerechtigkeit
wirklich alle Beziehungen
durchdringen. Die so geleistete
Arbeit kann dazu beitragen, die
„Strukturen der Sünde“ (vgl. 



Sollicitudo rei socialis, 1987, Nr. 36)
zu reinigen und sie in Strukturen zu
verwandeln, in denen eine
ganzheitliche menschliche
Entwicklung möglich ist.

Der Glaube hilft uns, das Vertrauen
in die Zukunft zu bewahren. Wie der
heilige Josefmaria sagte, „wird
unsere apostolische Arbeit zum
Frieden beitragen, zur
Zusammenarbeit der Menschen
untereinander, zur Gerechtigkeit, zur
Vermeidung von Krieg, zur
Vermeidung von Isolation, zur
Vermeidung von nationalem
Egoismus und persönlichem
Egoismus: denn alle werden
erkennen, dass sie Teil der ganzen
großen Menschheitsfamilie sind, die
vom Willen Gottes zur
Vollkommenheit geführt wird. Auf
diese Weise werden wir dazu
beitragen, diese Angst und Furcht
vor künftigem brudermörderischen
Neid zu beseitigen und Frieden und



Harmonie in den Seelen und in der
Gesellschaft zu etablieren: Toleranz,
Verständnis, Verständigung und
Liebe.“ (Cartas, Band 1, Nr. 3, 38a
und 38b)

Die persönliche Dimension

Die Botschaft des Opus Dei fordert
uns auf, die Welt durch die Arbeit zu
verändern. Dazu gehört auch das
„Erbarmen haben“, wie der
Samariter (vgl. Lk 10,33), als ein
Gebot der Liebe, das das Gesetz („das,
was Pflichten sind“) zu seiner Fülle
bringt (vgl. Röm 13, 8-10). Die Liebe
führt dazu, dass unsere Freiheit
immer bereiter und vorbereiteter ist,
Gutes zu tun.

Der heilige Josefmaria schrieb in
einem Brief aus dem Jahr 1942: „Die
Verallgemeinerung der sozialen
Hilfen gegen die Geißeln des Leidens
oder der Armut, die es heute
ermöglichen, humanitäre Ergebnisse
zu erzielen, von denen man in



anderen Zeiten nicht einmal zu
träumen wagte, kann niemals das
menschlich und übernatürlich
wirksame Feingefühl des
unmittelbaren, persönlichen
Kontakts mit unserem Nächsten
ersetzen: mit dem Armen in einem
nahe gelegenen Viertel, mit dem
Kranken, der seine Schmerzen in
einem großen Krankenhaus
durchlebt ...“ (Brief 24.10.1942, Nr.
44)

Vor uns tut sich ein gewaltiges
Panorama in der Familie und in der
Gesellschaft auf, und wer ein
geweitetes Herz hat, wird versuchen,
sich um die alten Eltern zu
kümmern, Almosen zu geben, sich
für die Probleme der Nachbarn zu
interessieren, für einen von Sorgen
geplagten Freund zu beten, einen
kranken Verwandten im
Krankenhaus oder zu Hause zu
besuchen, mit einer Person auf der
Straße zu sprechen, die wir



regelmäßig sehen, geduldig
zuzuhören, und so weiter.

Normalerweise geht es nicht darum,
zu den bestehenden Aufgaben noch
weitere hinzuzufügen; es geht
darum, aus unserer eigenen Identität
heraus die Liebe Christi zu den
anderen auszudrücken. Die Frage
der Nächstenliebe lautet nicht nur:
Was soll ich tun?, sondern vor allem:
Wer bin ich für den anderen und wer
ist der andere für mich?

Bei dieser täglichen Pflege der
Solidarität kommen wir mit anderen
zusammen, und so werden die
Bedürfnisse von Dritten auch zu
einem Anlass, dass Menschen guten
Willens sich zusammenfinden, ob
Christen oder nicht, aber vereint
angesichts von Armut und
Ungerechtigkeit.

Dieser Dialog mit der Not und der
Verwundbarkeit wird sicherlich zu
einer sensiblen Haut und einem



realitätsnahen Gebetsleben führen.
Wir werden bereit sein, uns für eine
größere persönliche Nüchternheit zu
entscheiden, und das
Konsumdenken, die Anziehung des
Neuen, den Luxus vermeiden ... und
wir werden wissen, wie wir auf
unnötige Güter verzichten können,
die wir uns aufgrund unserer
beruflichen Situation vielleicht
leisten könnten. So werden wir für
persönliche Veränderungen
durchlässig, weil wir unsere Ohren
für den Heiligen Geist offenhalten
und hören, was er uns durch die
Armut sagt.

Die Beziehung zwischen Christus
und den Bedürftigen ist eine
Beziehung von einem zum anderen.
Gewiss sind kollektive Werke
notwendig, die Nächstenliebe ist
jedoch persönlich, denn unsere
Beziehung zu Gott ist auch so. In
einem reifen Christen entfalten sich
die persönlich gelebten „Werke der



Barmherzigkeit“ (KKK, Nr. 2447)
organisch, wie ein Baum, der beim
Wachstum auch mehr Früchte trägt
und mehr Schatten spendet. Aus
dieser Perspektive erkennt man auch
die Komplementarität, die zwischen
den verschiedenen Äußerungen des
persönlichen Apostolats und der
Großzügigkeit gegenüber den
Bedürftigen besteht.

Der heilige Josefmaria beschrieb die
soziale Transzendenz der persönlich
gelebten Nächstenliebe inmitten der
Welt, indem er auf das Beispiel der
Gläubigen der frühen Kirche
zurückgriff: „So haben die ersten
Christen gehandelt. Aufgrund ihrer
übernatürlichen Berufung hatten sie
keine sozialen oder menschlichen
Programme zu erfüllen; aber sie
waren von einem Geist, einer
Auffassung vom Leben und von der
Welt durchdrungen, die in der
Gesellschaft, in der sie sich
bewegten, nicht ohne Folgen bleiben



konnten.“ (Brief vom 9.1.1959, Nr.
22)

Die kollektive Dimension

Ich kann nicht umhin, für das Gute
zu danken, das ihr durch die vom
heiligen Josefmaria inspirierte Arbeit
tut, und für diejenigen, die –
ebenfalls von ihm inspiriert – in
verschiedenen Organisationen
arbeiten, die einen direkten Dienst
an den Bedürftigsten leisten. Ich
denke an den jungen Priester, der
sich in den 1930er Jahren in Madrid
um die Armen und Kranken
kümmerte. Der „in den See gefallene
Stein“ (vgl. Der Weg, Nr. 831) hat
weite Wellen gezogen. Obwohl wir
uns unserer Grenzen bewusst sind,
danken wir Gott und bitten ihn um
Hilfe, damit wir besser werden und
weitermachen können.

Kollektive Werke halten die
christlich-soziale Sensibilität
lebendig und sind ein ziviler und



öffentlicher Ausdruck der
Barmherzigkeit. Wie das
Kompendium der Soziallehre der
Kirche formuliert, „zeigt sich der
Nächste, der geliebt werden soll, in
so vielen Aspekten ,in
Gesellschaft‘ (...): Ihn auf der sozialen
Ebene zu lieben bedeutet, sich je nach
Situation der sozialen Mittel zu
bedienen, um sein Leben zu
verbessern oder diejenigen sozialen
Faktoren zu beseitigen, die seine Not
verursacht haben. Das Werk der
Barmherzigkeit, mit dem man hier
und jetzt auf ein reales und
drängendes Bedürfnis des Nächsten
reagiert, ist zweifelsohne ein Akt der
Liebe; doch ein ebenso
unverzichtbarer Akt der Liebe ist das
Engagement, das darauf ausgerichtet
ist, die Gesellschaft so zu
organisieren und zu strukturieren,
dass der Nächste nicht im Elend
leben muss, vor allem dann, wenn
sich eine unüberschaubare Menge
von Personen und sogar ganze



Völker in dieser Situation befinden,
die heute die Proportionen einer
wahren und eigentlichen weltweiten
sozialen Frage
annimmt.“ (Kompendium der
Soziallehre der Kirche, Nr. 208)

Der heilige Josefmaria erinnerte
daran, dass „das Opus Dei dort
präsent sein [muss], wo es Armut
gibt, wo es Mangel an Arbeit gibt, wo
es Traurigkeit gibt, wo es Schmerz
gibt, damit der Schmerz mit Freude
ertragen werden kann, damit die
Armut verschwindet, damit es
keinen Mangel an Arbeit gibt – denn
wir bilden die Menschen so aus, dass
sie eine haben können –, damit wir
Christus in das Leben eines jeden
Menschen bringen, in dem Maße,
wie er es will, denn wir sind große
Freunde der Freiheit.“ (Hl.
Josefmaria, Una mirada hacia el
futuro, Ansprache vom 1.10.1967, ed.
Madrid 1998, S. 135) Mit allen den
menschlichen Institutionen



innewohnenden Grenzen versuchen
die von den Gläubigen des Opus Dei
vorangetriebenen kollektiven
Einrichtungen, den Geist des Dienens
auch im sozialen Bereich zu
verkörpern und auszudrücken.

Bei eurer Tätigkeit kommen alle
Dimensionen zusammen, die wir
gerade erwägen: die geistliche
Grundlage, die berufliche Arbeit und
die Fürsorge für die Bedürftigen als
Gruppe (soziale Nächstenliebe), bei
der auch die Würde jedes Einzelnen
gewahrt bleibt (persönliche
Nächstenliebe). Auf diese Weise
verbindet sich die nötige fachliche
Kompetenz in einem Bereich, der
eine immer stärkere Spezialisierung
erfordert, mit dem christlichen Geist,
der in Werken der Barmherzigkeit
zum Ausdruck kommt. Man könnte
sagen, dass diejenigen von euch, die
diese Arbeit vorantreiben oder daran
mitarbeiten, gleichzeitig Samariter
und Gastwirte sein wollen.



Andererseits kann jedes kollektive
Werk, und nicht nur solche, die
direkt als „sozial“ wahrgenommen
werden, eine explizite soziale
Dimension haben, eine Sorge um die
Umwelt, Ziele des Dienstes am
Nächsten, eine Art der Verbindung
mit den Armen, eine Absicht, die
Welt mit Gott zu versöhnen ... Jedes
kollektive Werk christlicher
Inspiration (eine Schule, eine
Universität, eine Handelsschule, ein
Krankenhaus, ein Wohnheim usw.)
muss, auch wenn seine unmittelbare
Aufgabe nicht darin liegt,
bedürftigen Gruppen beizustehen, in
sein Ethos dieses zentrale Merkmal
des Christentums, die soziale
Nächstenliebe, integrieren.

In diesem Sinne ist es logisch, dass
sich jedes kollektive Werk
regelmäßig nach den praktischen
und greifbaren Ausdrucksformen
seines sozialen Beitrags und seines
Dienstes an den bedürftigsten



Menschen fragt. Dieser Beitrag ist
eine natürliche Wirkung dieser
Tätigkeit und nicht nur ein Zusatz.

Es ist angebracht, sich zu fragen:
„Seitdem es diese Initiative gibt, auf
welche sozialen Bedürfnisse versucht
sie zu reagieren, wie hat sie die
Umwelt verbessert?“ Der Herr bittet
uns, dass wir aus der Phantasie der
Nächstenliebe heraus bei jeder
Arbeit über diesen Aspekt
nachdenken.

Bereits am Horizont erkennbar:
das hundertjährige Bestehen des
Opus Dei (2028-2030)

Die kommenden Jahre bieten eine
besondere Gelegenheit, den Dienst
an den Bedürftigen auf persönliche
oder kollektive Weise neu zu beleben
und sich seiner Bedeutung in der
Botschaft des heiligen Josefmaria
bewusst zu werden. In diesem
Zusammenhang sind die Ideen und
Vorschläge derjenigen von Euch, die



unmittelbar in diesem Bereich tätig
sind, besonders wertvoll.

Zusätzlich zu den Themen, die ihr
vorschlagen werdet, rege ich zwei
mögliche Reflexionslinien an.

Zusammenarbeit mit anderen. Der
heilige Josefmaria hat die Gläubigen
des Werkes immer ermutigt, sich wie
ein Fächer zu öffnen und mit vielen
anderen Menschen, auch mit
Nichtkatholiken und Nichtchristen,
in Projekten des Dienstes am
Nächsten zusammenzuarbeiten. Die
Globalisierung hat dazu geführt, dass
die Verteilung von Ressourcen, die
Migration, mangelnder Zugang zu
Bildung, Wirtschaftskrisen,
Pandemien und andere
Herausforderungen immer mehr
Menschen betreffen. Die gegenseitige
Abhängigkeit der menschlichen
Familie wird deutlich erkannt, und
die Welt wird als ein gemeinsames
Haus gesehen.



Entwicklungsinstitutionen aller Art
sind immer unverzichtbarer, und der
Gedanke der Zusammenarbeit und
der Koordination von Wissen und
Anstrengungen gewinnt an
Bedeutung. In einer Zeit, in der das
Leiden in gewisser Weise global ist,
sollten wir mehr denn je spüren,
dass wir Kinder desselben Vaters
sind.

Forschung und Studium. Durch
eure Arbeit befindet ihr euch in
einem Observatorium, von dem aus
ihr zukünftige Trends erahnen
könnt. Diese Position im Verein mit
langjähriger Erfahrung im Bereich
der Entwicklung in verschiedenen
Kulturen und Ländern ermöglicht es,
spezifische Forschungs- und
Studienbereiche zu entwickeln. Diese
könnten zu Vorschlägen für
bewährte Praktiken, zu
Schulungsprogrammen für
Freiwillige, zu Beratungstätigkeiten,
zu Aufrufen zu Kongressen und



Treffen in Kooperation mit
thematisch oder regional ähnlichen
Einrichtungen, zu Vereinbarungen
mit akademischen Zentren zur
eingehenden Untersuchung sozialer
Fragen aus verschiedenen
Blickwinkeln und zur Kombination
von Feldarbeit und akademischer
Forschung führen. Diese
Möglichkeiten erinnern an das
Bestreben des heiligen Josefmaria,
der die Christen „in ipso ortu rerum
novarum“, am Ursprung des sozialen
Wandels sah.

Ich möchte mit einigen starken und
anregenden Worten des heiligen
Josefmaria schließen: „Ein Mensch
oder eine Gesellschaft, die auf die
Not und die Ungerechtigkeit nicht
reagieren und sich nicht bemühen,
sie zu lindern, sind nicht Mensch und
nicht Gesellschaft nach dem Maße
des liebenden Herzens Christi. Bei
steter Wahrung eines weiten
Freiheitsraumes bei der



Ausarbeitung und Anwendung
konkreter Lösungen und folglich
innerhalb eines selbstverständlichen
Pluralismus müssen die Christen in
ihrem Eifer übereinstimmen, der
Menschheit zu dienen. Sonst wäre
ihr Christentum nicht das Wort und
das Leben Jesu, sondern eine Maske
und ein Betrug.“ (Christus begegnen,
Nr. 167)

Mögen die Überlegungen, die ihr
heute im Hinblick auf das
hundertjährige Bestehen des Werkes
anstellt, dazu dienen, diesen Aufruf
unseres Gründers zu vertiefen und
ihn auf spiritueller und persönlicher
Ebene, in der beruflichen Arbeit und
in allen sozialen und erzieherischen
Initiativen zu konkretisieren, die auf
die eine oder andere Weise von
seiner Botschaft inspiriert sind. Auch
auf dieses Gebiet können wir die
Worte des heiligen Josefmaria
anwenden: Alles ist getan, und alles



ist noch zu tun. Sicherlich würde er
uns ermutigen, weiter zu träumen.

(RK, Übersetzung aus dem
Spanischen)

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/das-herz-fuer-andere-oeffnen-
soziales-handeln-in-der-botschaft-des-

hl-josefmaria/ (10.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/das-herz-fuer-andere-oeffnen-soziales-handeln-in-der-botschaft-des-hl-josefmaria/
https://opusdei.org/de-de/article/das-herz-fuer-andere-oeffnen-soziales-handeln-in-der-botschaft-des-hl-josefmaria/
https://opusdei.org/de-de/article/das-herz-fuer-andere-oeffnen-soziales-handeln-in-der-botschaft-des-hl-josefmaria/
https://opusdei.org/de-de/article/das-herz-fuer-andere-oeffnen-soziales-handeln-in-der-botschaft-des-hl-josefmaria/

	Das Herz für andere öffnen! – Die Botschaft des hl. Josefmaria

