
opusdei.org

Das Charisma des
Opus Dei in der
Kirche

Der Herr beschenkt seine
Kirche immer wieder mit
besonderen Charismen, die ihr
helfen sollen, diese Sendung in
einer konkreten Zeit und in
einer bestimmten Weise zu
verwirklichen. Das besondere
Charisma des Opus Dei, so wie
es dessen Gründer, der selige
[heilige] Josemaría Escrivá,
gesehen hat, soll im folgenden
beschrieben werden.



28.09.2002

Seit Gott Mensch geworden ist, gibt
es erst recht keine gottlose Welt und
keinen weltlosen Gott mehr. Die
Menschen aller Zeiten und Völker
mit dieser Wahrheit in Berührung zu
bringen ist die Sendung der Kirche.
Die Kirche hat das Evangelium
zugunsten der Welt empfangen. Ihre
Sendung wurzelt im Geheimnis der
Menschwerdung und zielt auf die
Heiligung der Welt. Der Herr
beschenkt seine Kirche immer
wieder mit besonderen Charismen,
die ihr helfen sollen, diese Sendung
in einer konkreten Zeit und in einer
bestimmten Weise zu verwirklichen.
Das besondere Charisma des Opus
Dei, so wie es dessen Gründer, der
selige Josemaría Escrivá, gesehen
hat, soll im folgenden beschrieben
werden. Dies soll vor dem
Hintergrund der Inkarnation



geschehen. Denn die
Menschwerdung Gottes ist das
Grundgeheimnis, das sich in der
Sendung der Kirche als Ganze wie
auch des Menschen in seinen
Charismen widerspiegeln muß, wenn
diese echt sein wollen. Es soll nun
ein wenig der Weg nachgezeichnet
werden, der bei der Menschwerdung
beginnt und an den Ort führt, an
dem das Opus Dei seinen besonderen
Platz in der Kirche hat.

»Wahrer Gott und wahrer Mensch«

In der Verkündigungskirche in
Nazareth ist der Ort besonders
hervorgehoben, an dem der Engel
Maria mitteilte, sie werde
Gottesmutter. Dort steht: »Hic
verbum caro factum est« – »Hier ist
das Wort Fleisch geworden«. Das
ganze unfaßbare Geheimnis unseres
Glaubens wird hier deutlich. Der
zeitlose Gott nimmt in seinem Sohn
Jesus Christus die Zeitlichkeit an.



Zugleich verläßt er damit seine
Allgegenwart und nimmt die
räumliche Konkretheit eines
Menschen an. Der heilige Petrus
Chrysologus (gestorben um 450)
beschreibt dieses Geheimnis in
seiner Predigt zum Fest der
Erscheinung des Herrn in folgender
Weise: »Heute findet der
Sternkundige den als weinendes
Kind in der Wiege, dessen Glanz er
am Sternenhimmel gesucht hatte …
In tiefer Bestürzung erkennt er
heute, was er dort sieht: Auf der Erde
den Himmel, im Himmel die Erde; in
Gott den Menschen, im Menschen
Gott und, in den Leib eines Säuglings
gehüllt, ihn, den die ganze Welt nicht
zu fassen vermag.«

Warum hat Gott dies getan? Warum
hat er seine Allgegenwart und
Ewigkeit in seinem Sohn verlassen
und die Zeitlichkeit und räumliche
Begrenztheit dieser Welt
angenommen? Die Menschen hatten



sich doch von ihm abgewandt, sie
waren ihm ungehorsam und haben
aus eigener Schuld das Paradies
verloren. Hier wird etwas von der
großen Liebe Gottes zu uns deutlich.
Menschlich gesehen hätte er wirklich
Grund gehabt, sich von der Welt
abzuwenden, sie gleichsam ihrem
eigenen Schicksal zu überlassen.
Doch er will sie heilen, er will die
Welt mit sich versöhnen, und er tut
dies nicht über den Kopf des
Menschen hinweg, sondern durch
ihn und mit ihm. So dient dem
Gottmenschen Jesus Christus seine
menschliche Natur »als lebendiges,
ihm unlöslich geeintes Heilsorgan«1,
wie das 2. Vatikanische Konzil sagt.
Seine menschliche Liebe und
Hingabe ist der Weg zur Versöhnung
mit Gott. So ist in ihm und durch ihn
die menschlich unüberwindbare
Kluft zwischen Gott und den
Menschen überwunden. Himmel und
Erde sind keine unversöhnlichen
Gegensätze. »Dein Wille geschehe,



wie im Himmel, so auf Erden …«,
beten wir im »Vaterunser«. Christus
ist in die Welt gekommen, damit es
auf Erden ein wenig so wird wie im
Himmel. Gott wird Mensch, damit
der Mensch wie Gott werden kann,
wagen sogar die Kirchenväter zu
sagen.

Die Kirche, der fortlebende
Christus

Das Geheimnis der Menschwerdung
findet in der Auferstehung und
Himmelfahrt Jesu nicht sein Ende.
Christus hat die Kirche gegründet,
um den Menschen nahe zu sein. Er
hat sich ihr hinterlassen, damit sie
sein Heilswerk fortsetze. In der
Kirche und durch sie soll Christus
den Menschen aller Generationen
und Völker berührbar werden, ja
mehr noch, durch sie soll sein
Heilswerk fortgesetzt werden. »Die
Wahrheit wird euch befreien« (Joh
8,32), sagt der Herr. Es ist die



Sendung der Kirche, diese Wahrheit
– die keine Sache, sondern eine
Person: Jesus Christus selbst ist – zu
verkünden und damit den Menschen
den Weg zu Freiheit und Erfüllung zu
zeigen. »Geht zu allen Völkern und
macht alle Menschen zu meinen
Jüngern; tauft sie auf den Namen des
Vaters und des Sohnes und des
Heiligen Geistes, und lehrt sie, alles
zu befolgen, was ich euch geboten
habe. Seid gewiß: Ich bin bei euch
alle Tage, bis zum Ende der
Welt.« (Mt 28,19–20). So lautet der
Arbeitsauftrag des Herrn an seine
Jünger vor der Himmelfahrt.

Christus und Kirche gehören
zusammen. Paulus vergleicht sie mit
einem Leib, indem er sagt: »Ihr aber
seid der Leib Christi« (1 Kor 12,27).
Ohne Christus wäre die Kirche
buchstäblich kopflos, und ohne die
Kirche wäre Christus gleichsam
»ohne Hand und Fuß«. In der Kirche
setzt sich das Geheimnis der



Menschwerdung Gottes fort.
»Deshalb ist sie (die Kirche) in einer
nicht unbedeutenden Analogie dem
Mysterium des Fleisch gewordenen
Wortes ähnlich. Wie nämlich die
angenommene Menschennatur dem
göttlichen Wort als lebendiges, ihm
unlöslich geeintes Heilsorgan dient,
so dient auf eine ganz ähnliche Weise
das gesellschaftliche Gefüge der
Kirche dem Geist Christi, der es
belebt zum Wachstum seines Leibes
(vgl. Eph 4,16)«2, sagt das 2.
Vatikanische Konzil: In der Kirche
sind göttliche und menschliche
Elemente untrennbar verbunden. Ja,
die menschlich sichtbare, materielle
Seite der Kirche dient der göttlich
unsichtbaren, geistlichen Seite als
»Heilsorgan«. Deutlich wird dies
besonders in den Sakramenten. In
der Taufe geschieht beispielsweise
durch das Übergießen mit Wasser
verbunden mit den Worten: »Ich
taufe dich im Namen des Vaters und
des Sohnes und des Heiligen Geistes«



tatsächlich etwas: Der Täufling wird
wirklich durch dieses materielle
Zeichen von der Erbschuld befreit,
zum Kind Gottes und Glied der
Kirche. Was für die einzelnen
Sakramente gilt, gilt auch für die
Kirche als ganze, aus der die
Sakramente hervorgehen, so daß das
2. Vatikanische Konzil auch die
Kirche selbst »Sakrament« nennt:
»Die Kirche ist ja in Christus
gleichsam das Sakrament, d.h.
Zeichen und Werkzeug für die
innigste Vereinigung mit Gott wie für
die Einheit der ganzen Menschheit.«3

Vor diesem Hintergrund ist die
Analogie zwischen der
Menschwerdung Gottes und der
Wirklichkeit der Kirche nicht nur
Gabe, sondern auch Aufgabe. Wenn
der Herr in seiner Kirche weiterlebt,
dann muß das christologische
Gleichgewicht, seine Balance: wahrer
Gott und wahrer Mensch, in ihr
durchgehalten werden. Wer nicht



mehr weiß, daß Christus der Sohn
des lebendiges Gottes ist, kann auch
unsere Kirche nicht mehr verstehen.
Vielleicht ist die sogenannte
Kirchenkrise heute im Tiefsten eine
Christuskrise. Dieser innere
Zusammenhang von Christologie und
Ekklesiologie, von der Lehre von
Jesus Christus und der Kirche, ist von
grundlegender Bedeutung. Wird
alles, was unsere Kirche tut und ist,
noch vom Christusleben, d.h. vom
Gebet durchpulst oder ist es bereits
abgestorben, ist es holzig, hohl und
versteinert geworden? Wenn die
Kirche permanent ihr inneres
Glaubenskonto überzieht und sich
hineindehnt in Aufgaben, die von
ihrem Christusglauben nicht mehr
abgedeckt und getragen werden,
dann degeneriert sie zu einer bloß
humanitären Gesellschaft. Es gilt,
diese Gefahr zu sehen, sich einer
ehrlichen Gewissenserforschung zu
unterziehen und zu wirklicher
Umkehr bereit zu sein. Vielleicht ist



in unseren Tagen die Versuchung
besonders groß, das christologische
Gleichgewicht zugunsten des
»wahrer Mensch« aufzugeben und
sich im Horizontalen zu verlieren.
Eine Flucht vor der Welt mit ihren
Nöten und Aufgaben auf eine »Insel
der Seligen«, falls es sie gäbe, würde
dagegen das christologische
Gleichgewicht zugunsten des
»wahrer Gott« aufgeben. Auch das
widerspräche dem Evangelium und
der Sendung der Kirche.

Die Sendung der Christen im Alltag

Es ist die Sendung der Kirche als
Ganze wie auch jedes ihrer Glieder,
dieses Gleichgewicht von wahrer
Gott und wahrer Mensch zu leben. Es
wäre ein großes Mißverständnis,
würde man diese gemeinsame
Sendung aller Glieder der Kirche
gleichsam separieren. Das Gebet, die
geistliche Wirklichkeit, die
Spiritualität, die vertikale Dimension



sei demnach den Bischöfen, Priestern
und Ordensleuten zugeordnet,
während die weltlich-menschlich,
humanitäre und horizontale
Dimension den Laienchristen
überlassen bliebe. Sicher gibt es
unterschiedliche Akzente. Ein
Benediktinerpater wird in anderer
Weise beten als eine Mutter und
Ehefrau. Dennoch sind alle Glieder
der Kirche zur gleichen Heiligkeit
berufen, und allen ist die Sendung
»ad gentes« gemeinsam. Diese alte
Wahrheit neu betont zu haben,
gehört zu den größten – bisweilen
immer noch ungehobenen –
Schätzen des 2. Vatikanischen
Konzils. Wörtlich sagt es: »Daher sind
in der Kirche alle, mögen sie zur
Hierarchie gehören oder von ihr
geleitet werden, zur Heiligkeit
berufen gemäß dem Apostelwort:
›Das ist der Wille Gottes, eurer
Heiligung‹ (1 Thess 4,3; vgl. Eph
1,4).«4 Und im Hinblick auf die
besondere Berufung der



Laienchristen sagt es: »Sie (die Laien)
bestellt er (Christus) deshalb zu
Zeugen und rüstet sie mit dem
Glaubenssinn und der Gnade des
Wortes aus (vgl. Apg 2,17–18; Offb
19,10), damit die Kraft des
Evangeliums im alltäglichen
Familien- und Gesellschaftsleben
aufleuchte. Sie zeigen sich als Söhne
der Verheißung, wenn sie stark in
Glauben und Hoffnung den
gegenwärtigen Augenblick
auskaufen (vgl. Eph 5,16; Kol 4,5) und
die künftige Herrlichkeit in Geduld
erwarten (vgl. Röm 8,25).«5 Hier nun
kommen wir an den Ort des Opus
Dei, das besonders den Laienchristen
eine Hilfe sein will, ihre Berufung zu
entdecken und zu leben.

Das besondere Charisma des Opus
Dei nach seinem Gründer, dem
seligen Josemaría Escrivá

Lange vor Beginn des 2.
Vatikanischen Konzils gründete der



Priester Josemaría Escrivá am 2.
Oktober 1928 in Spanien das Opus
Dei. Die Heiligkeit des Laien, die
Heiligung seines Lebens und
Arbeitens ist der besondere Akzent
des Opus Dei. Escrivá sieht die
Gefahr, das christologische
Gleichgewicht zu verlieren, es
zugunsten des »wahrer Gott« oder
des »wahrer Mensch« aufzulösen. Er
weiß, daß nur beides zusammen
geht, wenn wir dem Evangelium treu
bleiben wollen. Die Welt ist das
Betätigungsfeld der Christen. Sie ist
der Ort des Zeugnisses für Christus,
da gerade die Alltäglichkeit der Welt
zum Ort der Begegnung mit Gott
werden kann und soll. »Christus ist
Gott, der Mensch geworden ist,
vollkommener Mensch, Mensch
durch und durch. Und gerade im
Menschlichen läßt er uns das
Christliche erkennen«6, sagt er in
einer seiner Homilien. Immer wieder
betont er den Ruf zur Heiligkeit, der
an alle Christen ergeht und der



untrennbar verknüpft ist mit der
Sendung, die Welt zu heiligen und
mit Christus in Berührung zu
bringen. »Wichtig ist nur, daß in uns
diese Gewißheit gleichsam
eingebrannt ist: Die Auffordung zur
Heiligkeit, die Christus an alle
Menschen ohne Ausnahme richtet,
verlangt von einem jeden die Sorge
um das eigene innere Leben und die
tägliche Einübung in die christlichen
Tugenden. Der Herr fordert nicht
einen durchschnittlichen,
überdurchschnittlichen oder
außerordentlichen Einsatz, sondern
eine Entschlossenheit, die bis zum
wirklich Heroischen gehen muß. Das
Ziel, das ich euch vor Augen stelle –
genauer gesagt, das Gott uns allen
vor Augen stellt –, ist kein
Phantasiegebilde und kein
unerreichbares Ideal. Ich könnte
euch von so vielen ganz
gewöhnlichen Männern und Frauen,
wie ihr und wie ich, erzählen, die
sich entschlossen haben, Christus zu



folgen und in Liebe das Kreuz eines
jeden Tages zu tragen … In unserer
Zeit … gewinnt gerade deshalb die
einfache, tiefe Erkenntnis, die mich
seit Beginn meiner priesterlichen
Tätigkeit verzehrt und die ich der
ganzen Menschheit weitergeben
möchte, immer mehr an Aktualität:
Es gibt Weltkrisen, weil es an
Heiligen fehlt.«7 Die Heiligen als
Therapie für eine kranke Welt, das ist
das Ziel, das Escrivá vor Augen hat,
und es zu erreichen, dazu möchte
das Opus Dei seinen Mitgliedern und
Freunden Hilfen an die Hand geben.
Bezeichnenderweise trägt das erste
Werk Escrivás den Titel »Der Weg«.
Er will kein System oder keine
Theorie aufstellen. Handfeste Hilfen
auf dem Weg zur Heiligkeit zu geben,
darin sieht er seine Aufgabe. Immer
wieder bringt er diesen Weg zur
Heiligkeit mit dem Gottmenschen
Jesus Christus in Verbindung, denn
Heiligkeit bedeutet ja schließlich



nichts anderes, als ihn
nachzuahmen, ihm zu folgen.

Der Weg zur Heiligkeit konkret

Alle echten Charismen, die es in der
Kirche gibt, sind Geschenke des
Heiligen Geistes, die der Kirche
helfen, in einer konkreten Zeit mit
ihren konkreten Anforderungen
ihrer Sendung gerecht zu werden.
Über die konkrete Prälatur Opus Dei
hinaus hat Escrivá der Kirche durch
sein Charisma konkrete Hinweise
hinterlassen, wie der Weg zur
Heiligkeit konkret beschritten
werden kann, wie die Christen in der
Welt ihrer Sendung gerecht werden
können. Einige Elemente dieses
Weges sollen im folgenden
Erwähnung finden.

Die Einheit des Lebens

Es gibt eine zweifelhafte christliche
Existenz, die in der Versuchung lebt,
gleichsam mit zwei Köpfen durch die



Welt zu gehen. So gibt es Christen,
die im Beruf mit Methoden arbeiten,
die sie als Glaubende nicht gelten
lassen können, die z. B. in der Schule
reden, wie sie als Jünger Jesu nicht
sprechen können, die in der Welt ein
Verhalten an den Tag legen, wie sie
als gläubige Menschen sich nicht
verhalten können. Glaube und Leben
fallen hier auseinander. Das führt
gleichsam zu einer Schizophrenie.
Nach Heiligkeit zu streben bedeutet
hingegen, um die Deckung von
Glauben und Leben zu kämpfen.

Scharf wendet sich Escrivá gegen
jede Form einer inneren
Schizophrenie: »Nein! Es darf kein
Doppelleben geben. Wenn wir
Christen sein wollen, können wir
diese Art von Bewußtseinsspaltung
nicht mitmachen; denn es gibt nur
ein einziges Leben, welches aus
Fleisch und Geist besteht, und dieses
einzige Leben muß an Leib und Seele
geheiligt und von Gott erfüllt



werden, dem unsichtbaren Gott, dem
wir in ganz sichtbaren und
materiellen Dingen begegnen.«8
Christus will unser ganzes Leben. In
einem Gedicht, das mir bei meiner
Primiz von einem Kind aufgesagt
worden ist, heißt es: »Willst du ein
Leben dunkel und kalt, so werde ein
Priester und werde es halb. Willst du
ein Leben voller Licht und Glanz,
dann sei ein Priester und sei es
ganz.« Was hier auf den Priester hin
gesagt wird, können wir auf alle
Christen übertragen. »Du sollst den
Herrn, deinen Gott, lieben mit
ganzem Herzen, mit ganzer Seele
und mit all deinen Gedanken« (Mt
22,37), sagt der Herr. Es geht darum,
alle Fasern des Lebens mit dem
Glauben zu durchdringen. Der
christliche Glaube will mit unserem
Leben identisch sein, so wie Gott und
Mensch in Christus eins sind. Es soll
keinen Unterschied geben zwischen
dem Glauben und dem Leben, das er
erfüllt. Es dürfte kein Rest



zurückbleiben, der nur Glaube
geblieben und nicht Leben geworden
ist.

Die Würde des Alltags

Den Hiatus zwischen Glauben und
Leben zu überwinden, so daß das
Leben ein Ganzes ist, das von Glaube,
Hoffnung und Liebe durchdrungen
ist, geht nur, wenn es uns gelingt,
den sogenannten grauen Alltag
wirklich positiv zu sehen. Der selige
Josemaría Escrivá lenkt auch hier
zunächst seinen Blick auf Jesus
Christus: »Indem Jesus wie einer von
uns aufwächst und lebt, offenbart er
uns, daß das menschliche Dasein, das
gewöhnliche und alltägliche Tun
einen göttlichen Sinn hat. So oft wir
diese Wahrheit auch betrachtet
haben mögen, immer wieder sollte
uns der Gedanke an die 30 Jahre
seines verborgenen Lebens in
Staunen versetzen, jene 30 Jahre, die
den größten Teil seines Wandels



unter uns Menschen, seinen
Brüdern, ausmachen.«9 Und an
anderer Stelle sagt er: »Entweder
lernen wir, den Herrn in unserem
alltäglichen Leben zu entdecken,
oder wir werden ihn niemals finden.
Es tut unserer Zeit not, der Materie
und den ganz gewöhnlich
erscheinenden Situationen ihren
edlen, ursprünglichen Sinn
zurückzugeben, sie in den Dienst des
Reiches Gottes zu stellen und sie
dadurch, daß sie zum Mittel und zur
Gelegenheit unserer ständigen
Begegnung mit Jesus Christus
werden, zu vergeistigen.«10

Es geht also nicht darum,
außergewöhnliche Dinge zu tun,
sondern die alltäglichen Dinge
außergewöhnlich gut zu vollbringen
und sie so zum Ort der Gottes- und
Nächstenliebe werden zu lassen.
Indem die alltäglichen Dinge dann
einen übernatürlichen Sinn erhalten,
werden sie selbst zum Gebet. Mir ist



dieser Zusammenhang einmal
deutlich geworden bei einem
Gespräch mit Mutter Teresa. Die
Schwestern der Mutter Teresa halten
jeden Morgen vor ihrer Arbeit eine
Stunde eucharistische Anbetung.
Mutter Teresa wurde einmal gefragt,
warum denn dies nötig sei, da die
Schwestern doch auch ohne dies
schon so viel zu tun hätten. Sie
antwortete darauf: »Am Morgen
beten wir unsere Arbeit, und am Tag
arbeiten wir unser Gebet.« Hier ist
der Graben zwischen Glauben und
Leben überwunden. Danach zu
streben, gehört zu den Pflichten
eines jeden christlichen Lebens,
wenn es mit seiner Berufung ernst
meint.

Die heilige Messe – Mitte und
Wurzel im geistlichen Leben des
Christen

Wachstum in der Heiligkeit und
entschiedenes Zeugnis zu geben, ist



nicht zunächst Frucht menschlichen
Bemühens und »Trainierens«,
sondern Geschenk der Gnade Gottes.
Die Sakramente – und hier an erster
Stelle die heilige Eucharistie – sind
Quellen der Gnade, von der wir im
Alltag leben. »Die heilige Messe führt
uns so zu den grundlegenden
Geheimnissen des Glaubens, denn sie
ist das Geschenk der Dreifaltigkeit an
die Kirche. Daher leuchtet es ein, daß
sie Mitte und Wurzel im geistlichen
Leben des Christen ist. Auf sie sind
alle Sakramente hingeordnet.«11 In
alten Sakristeien sieht man
manchmal über dem Ankleidetisch
das lateinische Wort: »Sicut prima,
sicut ultima, sicut unica«, d.h. feiere
diese heilige Messe so, als sei sie
deine erste, deine letzte und deine
einzige. Dieses Wort soll den
Zelebranten mahnen, bei der
Zelebration nicht in Routine zu
verfallen, sondern das einzigartige
Geschenk der Eucharistie tagtäglich
mit Ergriffenheit neu zu erfassen.



Was hier auf den Priester hin gesagt
ist, gilt für alle Gläubigen.
Ehrfürchtige Freude sollte jeden
erfüllen.

Auch diesen Gedanken versucht der
selige Josemaría uns ans Herz zu
legen, wenn er in einer seiner
Homilien sagt: »In der heiligen
Messe, in dieser heiligen Messe, die
wir jetzt feiern, wirkt – ich
wiederhole es – die heiligste
Dreifaltigkeit auf eine besondere
Weise. Nur mit voller Hingabe des
Leibes und der Seele können wir
eine solche Liebe erwidern: Wir
hören Gott, wir sprechen mit ihm,
wir sehen ihn, wir verkosten ihn.
Und wenn Worte nicht ausreichen,
dann singen wir und lassen vor allen
Menschen unsere Zunge – pange
lingua! – die Großtaten des Herrn
preisen. Die heilige Messe feiern
heißt, ununterbrochen im Gebet
verharren; denn sie ist für jeden
einzelnen von uns eine persönliche



Begegnung mit Gott: Wir beten ihn
an, wir loben ihn, wir flehen zu ihm,
wir sagen ihm Dank, wir sühnen für
unsere Sünden, wir läutern uns, wir
wissen uns in Christus mit allen
Christen vereint.«12

Die Beichte – Heimkehr zum Vater

Es gehört zur Realität des eigenen
Lebens einzusehen, daß wir auf
unserem Weg zu Gott immer wieder
stolpern und eines Neuanfangs
bedürfen. Das kostbarste Geschenk
dafür ist das Bußsakrament. Beichte
ist persönliche und unmittelbare
Zuwendung der Erlösung an den
einzelnen. In der Absolution der
Beichte läßt uns Gott persönlich
sagen, daß er uns liebt und daß er
uns zu vergeben wünscht. Er freut
sich noch mehr darüber, uns
freizusprechen als wir wünschen,
freigesprochen zu werden. Jede
Beichte ist der Spiegel und die
Verkündigung der letzten Heimkehr,



die sich an unserem Todestag
vollendet. Die Beichte ist das Bild
und die Vorbereitung des Empfanges,
den uns der Vater im Himmel dann
bereitet. Sie ist ein Bild der weit
geöffneten Arme des Vaters, der am
Straßenrand den verlorenen Sohn
oder die verlorene Tochter erwartet.
Beichten gehen heißt daher:
Hingehen, Gottes Liebe empfangen
und aus dieser Liebe heraus die
eigene Liebe zu Gott und den
Menschen wieder herzlicher
gestalten. Das Bußsakrament
empfangen bedeutet, sich erneut
sagen zu lassen, daß Gott uns liebt,
und anfangen, daran zu glauben und
mein Leben danach auszurichten.

Escrivá sieht die Notwendigkeit des
Bußsakramentes für das geistliche
Leben und empfiehlt daher, es häufig
zu empfangen. »Betrachte, wie Gottes
Gerechtigkeit von Erbarmen
überfließt. Bei menschlichen
Gerichten bestraft man den



geständigen Täter, beim göttlichen
Gericht wird ihm verziehen.
Gepriesen sei daher das Sakrament
der Buße«, sagt er.13

Die Liebe zur Kirche

Die Kirche Jesu Christi ist eine aus
Bischöfen, Priestern und Laien. Sie
zu führen hat der Herr dem Petrus
aufgetragen. In unserer
gegenwärtigen Zeit gibt es
Tendenzen, Gegensätze zwischen
dem Amt auf der einen Seite und den
Laien auf der anderen Seite
aufzubauen. Weisungen des Papstes
– so glaubt man bisweilen – gelten
nur für Bischöfe und Priester,
während die Laien eine eigene
»Autonomie« besäßen. Der selige
Josemaría Escrivá sieht diese Gefahr,
wenn er schreibt: »Du hast recht: Es
gibt Katholiken, die praktizieren und
fromm sind in den Augen der Leute
und vielleicht auch wirklich ehrlich –
aber sie stellen sich naiv in den



Dienst der Kirchenfeinde … Unter so
verschiedenen und von ihnen
mißverstandenen Begriffen wie etwa
›Ökumenismus‹, ›Pluralismus‹ oder
›Demokratie‹ hat sich in ihr eigenes
Zuhause der ärgste Feind
eingeschlichen: die
›Unwissenheit‹.«14 Demgegenüber
mahnt er: »Liebe und verehre den
Heiligen Vater, bete und bringe Opfer
für ihn! Deine Liebe zu ihm soll mit
jedem Tag wachsen! Er ist das
Felsenfundament der Kirche. In ihm
dauert der Dienst der Heiligung und
der Leitung der Kirche, den Jesus
dem Apostel Petrus anvertraute,
durch die Jahrhunderte bis zum
Ende der Zeiten fort.«15

Und weiter schreibt er: »Betrachte
täglich im Gebet die schwere Last,
die der Papst und die Bischöfe auf
ihren Schultern tragen. Das wird dir
ein Ansporn sein, sie zu ehren, in
echter Anteilnahme zu lieben und



mit deinem Gebet zu
unterstützen.«16

Die Gottesmutter Maria …

Maria ist das Gedächtnis der Kirche.
Im Evangelium heißt es: »Seine
Mutter bewahrte alles, was
geschehen war, in ihrem Herzen« (Lk
2,51). Sie erinnert uns an ihren Sohn
und das, was er uns gelehrt hat.
Gleichzeitig mahnt und hilft sie uns,
ihm zu folgen: »Was er euch sagt, das
tut.« (Joh 2,5). Daher ist Maria der
kürzeste Weg zu Christus. Sie zu
lieben und zu verehren ist der beste
Garant dafür, auf Kurs zu bleiben
und auf dem Weg zu Gott
voranzuschreiten.

An vielen Stellen weist Josemaría
Escrivá darauf hin. Fast jede seiner
Homilien beendet er mit einem
Bezug zur Gottesmutter. »Wenn wir
mit Maria gleichförmig werden und
ihre Tugenden nachahmen, werden
wir dazu beitragen, daß Christus



durch die Gnade in die Seele vieler
Menschen hinein geboren wird, die
dann durch das Wirken des Heiligen
Geistes mit ihm eins sein werden. Die
Ausrichtung an Maria läßt uns
irgendwie an ihrer geistigen
Mutterschaft Anteil haben; und dies
geschieht, wie bei ihr selbst, ganz im
Stillen, unbemerkt und ohne viele
Worte, durch das Zeugnis eines
bedingungslos konsequenten
christlichen Verhaltens und durch
die großzügige Erneuerung eines
fiats – es geschehe! –, das die
Verbundenheit mit Gott ständig
aufrecht erhält«, sagt er in einer
seiner Homilien.17

Gott ist Mensch geworden um die
Menschen zu vergöttlichen, ja, das
Menschliche wird zum Ort der
Begegnung mit dem Göttlichen.
Dieses inkarnatorische Prinzip prägt
die Kirche und die Berufung des
Christen zur Heiligkeit. Der selige
Josemaría Escrivá hat durch sein



Charisma die besondere Berufung
der Laienchristen hervorgehoben
und Wege gezeigt, wie diese zu
verwirklichen ist. Diese Wege zur
Heiligkeit sind meist nicht neu, doch
sind sie sicherlich hier und da in
Vergessenheit geraten. Mehr denn je
ist es unverzichtbar, daß die
Laienchristen ihre spezielle
Berufung entdecken und Christus in
der Welt durch ihr Leben und
Glauben berührbar machen. Der
selige Josemaría Escrivá, der
Gründer des Opus Dei, ist uns hier
sicher ein guter Fürsprecher.

Anmerkungen

1. 2. Vatikanisches Konzil, Lumen
gentium, 8.

2. Ebd., 8.

3. Ebd., 1.

4. Ebd., 39.



5. Ebd., 35.

6. Christus begegnen, 109.

7. Freunde Gottes, 4.

8. Gespräche, 114.

9. Christus begegnen, 14.

10. Gespräche, 114.

11. Christus begegnen, 87.

12. Ebd.

13. Der Weg, 309.

14. Die Spur des Sämanns, 359.

15. Im Feuer der Schmiede, 134.

16. Ebd., 136.

17. Freunde Gottes, 281.

Artikel aus dem Buch "Josemaría
Escrivá - Profile einer



Gründergestalt" (Hrsg. Prof César
Ortiz), Adamas Verlag, Köln 2002

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/das-charisma-des-opus-dei-in-
der-kirche/ (09.02.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/das-charisma-des-opus-dei-in-der-kirche/
https://opusdei.org/de-de/article/das-charisma-des-opus-dei-in-der-kirche/
https://opusdei.org/de-de/article/das-charisma-des-opus-dei-in-der-kirche/

	Das Charisma des Opus Dei in der Kirche

