
opusdei.org

Das bleibende
Betlehem des
Tabernakels

Der folgende Text über
Weihnachten erinnert daran,
dass die Sterndeuter Gold,
Weihrauch und Myrrhe als
Geschenk brachten. Und was
können wir dem Jesuskind
schenken? Unsere Arbeit in
allen menschlichen Tätigkeiten.

04.05.2016

„Weihnachtstage, Anfang 1939.
Wiedergeboren werden und weiter



machen, beginnen und fortfahren. Im
materiellen Bereich bedeutet Trägheit,
dass Dinge im selben Zustand bleiben:
was ruht, bewegt sich nicht, was sich
bewegt, bleibt nicht stehen. Aber im
geistlichen Leben bedeutet nach vorne
schauen und weitermachen niemals
Trägheit.

Wir kehren immer wieder zum Selben
zurück, immer zum Selben: Gott ist
mit uns, das Jesuskind; und wir
begeben uns, von den Engeln geführt,
zur Anbetung des göttlichen Kindes,
das uns die Jungfrau und der heilige
Josef zeigen. In allen Jahrhunderten
kommen Sterndeuter aus allen Ecken
der Welt, belastet und angetrieben
durch Verrichtung aller menschlichen
Tätigkeiten, zum bleibenden Betlehem
des Tabernakels. Verrichte deine
Arbeit mit Sorgfalt, indem du so deine
Gabe vorbereitest – deine Arbeit, deine
Pflicht – für diese Epiphanie aller
Tage“ (1).



Die Anbetung der Sterndeuter, die
Taufe des Herrn und die Hochzeit zu
Kana sind drei Offenbarungen der
Gottheit des menschgewordenen
Wortes, drei Erscheinungen des
Herrn, die zu einer bestimmten Zeit
stattgefunden haben, aber Ewigkeit
ausstrahlen, denn Jesus Christus ist
derselbe gestern und heute und
immer (2).

In dem schönen Brief, der die 
Noticias (Informationsblatt) des
Monats Dezember 1938, etwas mehr
als zehn Jahre nach der Gründung
des Opus Dei, einleitet, betrachtet
unser Gründer das göttliche Kind in
Betlehem.

Nachdem er erneut bekräftigt hat,
dass das innere Leben darin besteht,
zu beginnen und wieder zu
beginnen, - was wir schon so oft auf
unserem Weg zum Herrn getan
haben - verbindet der heilige
Josefmaria das Geheimnis der



Anbetung der Könige mit unserer
beruflichen Arbeit. Er verbindet den
ewigen Wert jener Gaben mit der
göttlichen Dimension, die unsere
alltäglichen Aktivitäten erlangen
können.

Auch wir sind in gewisser Weise jene
Sterndeuter, die sich, geführt vom
Stern der Berufung, in der
Gegenwart von allen Enden der Welt
Betlehem nähern. Die Könige, die
nicht dem hebräischen Volk
angehören, sondern Heiden sind,
kündigen jenen großen
Zusammenschluss der Kirche, des
Volkes Gottes, an. Sie kamen aus dem
Orient, von der anderen Seite des
Jordans. Sie fragten Herodes, wo der
König der Juden sei.

Die Hohenpriester und die
Schriftgelehrten wussten, dass der
Messias in Betlehem geboren werden
sollte (3), aber sie machten sich nicht
die Mühe, ihn zu empfangen.



Herodes wurde unruhig und ganz
Jerusalem mit ihm (4); jedoch nur
diese Fremden machten sich auf den
Weg. Lieben ist mehr als erkennen,
wissen genügt nicht, um zu Jesus zu
kommen.

40 Tage nach der Geburt, als das
göttliche Kind im Tempel dargestellt
wurde, verkündete der alte Simeon
das Heil der Völker und bezeichnete
Jesus als denjenigen, der Licht zur
Erleuchtung der Heiden und
Herrlichkeit für Israel (5) sein
sollte. Göttliches Licht für alle
Nationen und deshalb Herrlichkeit
für Israel.

Die Hirten (Hebräer) und die
Sterndeuter (Heiden) sind die Ersten
einer großen Gruppe von Menschen,
in der es keinen Unterschied mehr
zwischen Juden und Griechen,
zwischen Sklaven und Freien,
zwischen Mann und Frau geben wird
(6). Mit den Königen beginnt sich die



Weissagung Simeons für die Heiden
zu erfüllen. Jahrhunderte später sind
auch wir Teil jenes Volkes, das im
Neuen Bund versammelt ist. „So hat
er sich aus Juden und Heiden ein
Volk berufen, das nicht dem Fleische
nach, sondern im Geiste zur Einheit
zusammenwachsen und das neue
Gottesvolk bilden sollte“ (7). Das Brot
der verlorenen Schafe des Hauses
Israel wird Brot für alle (8).

Die Sterndeuter bringen Gold,
Weihrauch und Myrrhe. Was bringen
wir dem Jesuskind? Wir nähern uns
Betlehem beladen und angetrieben
durch die Arbeit in allen menschlichen
Tätigkeiten.

Beladen

Beladen, weil die harte, beständige,
fordernde Arbeit für uns Last ist. Die
Arbeit, die immer Berufung des
Menschen war, wurde durch die
Sünde Mühe, Kampf und Leid. Durch
den Ungehorsam kam der Tod; der



Tod, den auch Christus erleiden
wollte.

Wir bringen, wie die Könige, Myrrhe.
Wie Nikodemus werden wir eine
Mischung von Myrrhe und Aloe zum
Fuß des Kreuzes bringen, wir
werden seinen Leib nehmen und ihn
in Binden wickeln, mit den besten
Duftstoffen, die wir finden können
(9): mit der Myrrhe des Verzichts aus
Liebe zu Christus und zu den Seelen,
der Liebe zum Kreuz in der Arbeit
eines jeden Tages, auch wenn es
schwerfällt und gerade, weil es Mühe
kostet.

Unsere Arbeit, Teilnahme an den
Leiden Christi, ist auch Balsam, um
zu heilen, um die schrecklichen
Wunden, die wir mit unseren
Sünden seiner Heiligsten Menschheit
zugefügt haben, zu reinigen und zu
lindern. Nichts fehlte der Passion
Jesu, um uns zu heilen, aber, damit
seine Verdienste uns zukommen,



müssen wir in unserem Fleisch für
seinen Leib, die Kirche ergänzen,
was den Leiden Christi fehlt, (10). Es
ist eine Freude, an den Leiden des
Kreuzes Anteil zu haben, damit
Christus in jedem Glied des
mystischen Leibes lebt: das bedeutet
Seeleneifer, erlösende Liebe des
Christen. Unsere Anstrengung dient
der Rettung vieler Seelen.

Wo ist der König der Juden? fragte
Herodes. Wohin werden wir gehen,
beladen mit unserer Arbeit? Wir
werden zum ewigen Betlehem des
Tabernakels gehen. Dort ist er, als
Frucht der Messe – Arbeit Gottes -, als
Frucht des Kreuzes, substanziell
gegenwärtig.

Das Brot des Lebens, das Brot vom
Himmel, das Brot für das Leben der
Welt (11) erwartet uns jetzt im
Betlehem des Tabernakels, wo es
mehr Demut gibt, mehr Entäußerung
als in der Krippe und auf Golgota.



Die heiligen Könige fanden Jesus in 
Bêt-lehem, was Haus des Brotes
bedeutet. Das Weizenkorn, das
sterbend viel Frucht bringen wird,
liegt auf ein wenig Stroh (12).

Gehen wir nach Betlehem mit dem
Gold der Loslösung von Erfolgen und
Misserfolgen, mit dem Weihrauch
des Dienens und des Verstehens -
Liebe, Reinheit: Wohlgeruch Christi –
und der Myrrhe des Opfers eines
jeden Tages (13).

Angetrieben

Wir gehen angetrieben durch die
Arbeit, denn die Arbeit ist für uns der
Weg, um zu Jesus zu gelangen; sie ist
irgendwie der Weg nach Betlehem,
wo das inkarnierte Wort geboren
wird, wo sich Himmel und Erde
vereinen, im Schoß Mariens und
später in jener bescheidenen Krippe
von Betlehem. Dorthin gehen wir, die
wir versuchen, Arbeit und Gebet,
Gebet und Arbeit zu vereinen: die



Welt mit Gott. Wir gehen mit guter
Laune, fröhlich voran. Trotz aller
Schwierigkeiten, die die Arbeit
immer mit sich bringt und die uns
gelegentlich so sehr leiden lassen, ist
sie für uns Leben, Aufgabe,
Geschenk, Wachstum, Dienst an Gott
und den anderen. Deshalb versuchen
wir, sie zu lieben und mit Freude zu
verrichten, mit Begeisterung und
Leidenschaft für den Beruf. Die
Arbeit ist in diesem Sinn der Motor,
der antreibt. Es ist gut, das Haus mit
dem Wunsch zu verlassen, diese
menschliche Aufgabe, die unsere
berufliche Berufung darstellt und die
uns zugleich in die Gesellschaft
eingliedert, gut zu erfüllen.

Der Zimmermann, der Sohn des
Zimmermanns (14), der 30 Jahre in
Nazaret arbeitete, ist der Sohn
Gottes, der das Brot in seinen Leib
verwandelte. Wie viel Mühe kostete
ihn die Arbeit des Kreuzes! Abba,
nicht, was ich will, sondern was du



willst soll geschehen (15): und diese
Unterwerfung des Willens,
aktualisieren wir jeden Tag, wenn
der Priester, indem er dem Herrn
seine Stimme und seine ganze Person
leiht, in Persona Christi Capitis
handelnd, die Worte der Einsetzung
der Eucharistie wiederholt: Das ist
mein Leib, der für euch hinge-
geben wird. So gehen wir, beladen
und angetrieben, auf den Spuren
dessen, der mit der Last unserer
Sünden nach Jerusalem hinaufging,
beseelt vom Wunsch uns zu retten
und uns hinzugeben.

Quam dilecta tabernacula tua,
Domine virtutum!(16). Von der
Arbeit angetrieben, gehen wir zum
Tabernakel, zum Haus des Herrn der
Heerscharen, Kraft unseres
friedlichen inneren Kampfes, um
Tugenden zu erlangen. Wir opfern
ihm diesen Kampf auf, denn es gibt
nichts Gutes, das wir getan haben,
das nicht von ihm kommt. Was hast



du, das du nicht empfangen hast?
sagte der heilige Paulus (17).

Diese Tugenden, in denen wir uns
während der Arbeit zu üben
versuchten, kommen von Gott: die
Arbeitsamkeit – Mein Vater ist noch
immer am Werk, und auch ich bin
am Werk (18) -, die Geduld, die
Verantwortlichkeit, die Pflege der
kleinen Dinge, die Bemühung, die
Arbeit fertig zu machen, der zum
Wachstum der anderen beizutragen
und die Demut, um ihre Arbeit zu
schätzen, die Freude, das Dienen. Im
Beginnen und Wiederbeginnen
besteht der Kampf, um diese
Tugenden zu erreichen, operative
Gewohnheiten, die unsere
Persönlichkeit formen und uns nach
und nach mit Christus identifizieren.

Um zu lieben

Wenn wir arbeiten, so ist es Er, der
arbeitet, der leidet und sich hingibt,
der liebt. Gehen wir zum Haus des



Brotes, zum ewigen Betlehem des
Tabernakels, wo der einzige Sohn des
Vaters, das ewige Wort Gottes real
präsent ist. Auf der Patene vereinen
wir unsere Aufgabe mit dem Brot,
Frucht der Erde und unserer Arbeit;
und im Kelch mit dem Wein, Frucht
des Weinstocks und unserer Arbeit
(19) den Tropfen des Wassers
unseres Lebens.

Verrichte die Arbeit mit Sorgfalt, sagt
der heilige Josefmaria. Eine gut
verrichtete Arbeit ist sorgfältig
ausgeführt. Es geht um eine Arbeit,
die der kleinen Pflicht jedes
Augenblicks entspricht: Tu das, was
du sollst, und sei ganz in dem, was du
tust (20). Es geht um die gepflegte,
sorgfältige Vorbereitung deiner
Gabe.

Wir gehen zum Tabernakel, der sich
in der Pfarre befindet, in einer
Kirche in der Nähe des
Arbeitsplatzes oder auf dem Weg



dorthin; zum Tabernakel irgendeiner
Kapelle. Gehen wir dorthin, um die
Zeit bis zur nächsten Messe
abzukürzen, indem wir die Gabe des
Tages mit der Sorgfalt und der
Ungeduld von Verliebten
vorbereiten, mit dem Wunsch, aus
jedem Tag eine Messe zu machen,
um unsere Familienangehörigen und
Freunde zu empfehlen, um uns
geliebt zu fühlen…, und um zu
lieben! (21).

Ganz besonders in Zeiten von
Prüfungen, oder wenn es einen
neuen, vielleicht schwierigeren
Schritt zu einer größeren inneren
Hingabe zu setzen gibt, ist der
Augenblick gekommen, zum
Tabernakel zu gehen, um mit dem
Herrn zu sprechen, damit er uns seine
Wunden als Beweise seiner Liebe
zeigt; und mit dem Glauben an diese
Wunden, die wir physisch nicht
betrachten, werden wir mit den
Aposteln die Notwendigkeit



entdecken, dass Christus leiden und so
in seine Herrlichkeit eingehen sollte;
wir werden das Kreuz klarer als
göttliche Gabe annehmen und so jene
Mahnung unseres Vaters verstehen:
Bemühen wir uns die verborgene
Herrlichkeit und das Glück im
Schmerz zu sehen (22).

Der Tabernakel ist Betlehem, Haus
des Brotes, immer zu armselig für
den Herrn. Er ist Betlehem, denn
dort ist er mit seiner Seele, seinem
Leib, seinem Blut und seiner Gottheit
(23), weil er sich, wie in Betlehem,
unserer Betrachtung und Anbetung
darbietet. Gehen wir nicht mit leeren
Händen zu ihm, sondern mit der
bereits getanen Arbeit und mit der,
die noch zu tun ist.

Der Besuch beim Allerheiligsten
Sakrament ist ein kurzes Innehalten,
um anzubeten: Jesus, hier ist Hans,
der Milchmann; oder auch:Herr, hier
ist dieser Unglückliche, der dich nicht



wie Hans, der Milchmann, zu lieben
versteht (24). Ganz persönlich
sprechen wir mit ihm von der Gabe,
die wir für ihn vorbereitet haben: Ich
bin der Arzt, der Arbeiter, der
Richter, der Lehrer…und komme, um
dir darzubringen, was ich bin und
was ich tue; und um dich um
Verzeihung zu bitten, für das, was ich
zu tun unterlassen habe.

 Gehen wir mit den Engeln zu ihm
und, wie in Betlehem finden wir dort
die heilige Maria und den heiligen
Josef. Eltern führen ihre Kinder in
die Kirche, damit sie Jesus im
Tabernakel begrüßen; der
Berufstätige seinen Kollegen; der
Student seinen Freund, indem sie
durch das Beispiel lehren, wie der
Glaube dazu bewegt, dem Herrn, der
uns erwartet, entgegenzugehen.

Glaube, Reinheit, Berufung

Vater unser, Avemaria, Gloria. Ich
möchte dich empfangen, o Herr, mit



jener Reinheit, Demut und Andacht,
mit der deine heiligste Mutter dich
empfing, mit dem Geist und der
Inbrunst der Heiligen (25). Nachdem
wir unseren himmlischen Vater
angebetet haben, rufen wir die
Mutter Gottes und unsere Mutter an,
damit sie uns lehrt, mit unserem
Leben die Dreifaltigkeit zu ehren.

Sie gab uns den Leib Jesu; sie gibt uns
Christus in der Eucharistie. Ihre
Hände empfingen das Gold, den
Weihrauch und die Myrrhe, die die
Könige Jesus darbrachten. In ihren
Händen werden unsere Gaben
geläutert, und auch unsere
Erbärmlichkeit. Sie verleiht dem
Gold unseres Glaubens Glanz,
entzündet mit ihrer mütterlichen
Liebe den Weihrauch unserer
Reinheit und erfüllt die Myrrhe
unserer Hingabe mit Duft. Die heilige
Maria hält das Feuer unserer Treue
und unseres Apostolats am Brennen.
Mit ihr geben wir Licht und Wärme.



Wir werden Leuchten des Glaubens
und glühender Liebe sein, göttliches
Licht, das den Weg nach Betlehem
erleuchtet.

Wir gehen auf diese letzte und ewige
Epiphanie zu, die letzte Offenbarung,
die das letzte Buch des Neuen
Testaments beschreibt. Es wurde
verfasst, als einerseits die
doktrinellen Verwirrungen größer zu
werden schienen und die Wahrheit
der Christen bedrohten und sich
andererseits die erste universale und
systematische Verfolgung gegen die
Kirche entfesselte.

Der Kaiser, ein Geschöpf aus Ton,
süchtig nach menschlicher Ehre,
wollte als Herr und Gott verehrt
werden. Aber die Schatten eitler
Ehre werden mit dem Strom, dem
Wasser des Lebens, verschwinden,
das klar wie ein Kristall vom Thron
Gottes und des Lammes ausgeht. Die
sein Angesicht schauen, werden



keine Lampen brauchen, denn Gott,
der Herr, wird über ihnen leuchten
und sie werden herrschen in alle
Ewigkeit (26).

In der Zwischenzeit breitet sich das
göttliche Feuer wie ein Brand aus,
von Herz zu Herz: ein apostolisches
Feuer, das durch die tägliche Treue
genährt wird, mit Demut, die im
Glauben ausharrt, mit dem Brot, das
die Reinheit stärkt, mit der im Wort
und im Gebet gefestigten Berufung.

Gold, Weihrauch und Myrrhe.
Glaube, Reinheit und unser Weg; drei
unantastbare Themen, die wir jede
Woche mit dem Herrn betrachten
und die wir gerne kommentieren,
wenn wir die Hilfe der geistlichen
Leitung in Anspruch nehmen. So
beginnen wir jeden Tag, jede Woche
wieder neu, indem wir unsere Gabe
für die Epiphanie eines jeden Tages
vorbereiten.

Guillaume Derville



(1) Vgl. heiliger Josefmaria Escrivá de
Balaguer, Camino, edición crítico-
histórica, vorberei-tet von Pedro
Rodríguez, 3. Aufl. Rialp, Madrid
2004, S. 1051 (Kommentar zu Punkt
998).

(2) Vgl. Hebr 13,8.

(3) Vgl. Mi 5,1-3.

(4) Vgl. Mt 2,4-6.

(5) Lk 2,34.

(6) Vgl. Gal 3,28.

(7) II. Vatik. Konzil. Dogm. Konst. 
Lumen Gentium, Nr. 9.

(8) Vgl. Mt 15,24-28.

(9) Vgl. Joh 19,39.

(10) Vgl. Kol 1,24.



(11) Vgl. Joh 6,35.41.51.

(12) Vgl. Johannes Paul II., Botschaft
des Heiligen Vaters zum 20.
Weltjugendtag (Köln, August 2005),
26.8.2004, Nr. 3.

(13) Vgl. Christus begegnen, Nr. 35-37.

(14) Vgl. Mt 13,55; Mk 6,3.

(15) Vgl. Mk 14,36.

(16) Ps 84 (83),2.

(17) Vgl. 1 Kor 4,7.

(18) Joh 5,17.

(19) Vgl. Römisches Messbuch,
eucharistische Liturgie.

(20) Der Weg, Nr. 815.

(21) Vgl. Im Feuer der Schmiede, Nr.
837.



(22) Msgr. Javier Echevarría,
Hirtenbrief, 6.10.2004, in ’Romana’
2004 (Nr. 39), S. 221.

(23) Vgl. Konzil von Trient, 13.
Session, Kan. 1.

(24) Guillaume Derville, Rezar 15 días
con San Josemaría Escrivá, Ciudad
Nueva, Madrid 2002, S. 71-72.

(25) Vgl. Heiliger Josefmaria Escrivá
de Balaguer, Camino, edición crítico-
histórica, vorbereitet von Pedro
Rodríguez, 3. Aufl. Rialp, Madrid
2004, S. 689 (Kommentar zu Punkt
540).

(26) Vgl. Offb 22,1-5.

Foto: Ismael Martínez Sánchez

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

https://opusdei.org/de-de/article/das-bleibende-betlehem-des-tabernakels/


de/article/das-bleibende-betlehem-des-
tabernakels/ (21.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/das-bleibende-betlehem-des-tabernakels/
https://opusdei.org/de-de/article/das-bleibende-betlehem-des-tabernakels/

	Das bleibende Betlehem des Tabernakels

