
opusdei.org

Dank für die Würde
der Erde

Erntedank im Licht der
Papstrede im Bundestag – Eine
Betrachtung von Josef Arquer

27.09.2011

Das Erntedankfest hat seinen Platz im
Umfeld der Liturgie, ohne selbst ein
liturgisches Fest zu sein. Meistens
wird es am letzten Sonntag im
September oder am ersten Sonntag im
Oktober gefeiert. Jedoch kann das
Datum je nach der geographischen
Breite bis hin in die Nähe des
Martinstages am 11. November



geraten.In diesem Jahr hat Papst
Benedikt im Deutschen Bundestagwie
nebenbei auf eine besondere Nuance
beim Umgang mit der Natur
hingewiesen, als er überraschend von
der „Würde der Erde“ sprach. Die
Zitate im Folgenden stammen aus
seiner Rede vom 22. September.

Warum Erntedank? Oder krasser:
Wozu Erntedank? Die Frage klingt
sinnlos, wenn eine „sich exklusiv
gebende positivistische Vernunft“
das Denken beherrscht, „die über das
Funktionieren hinaus nichts
wahrnehmen kann“. Papst Benedikt
verglich die Ergebnisse solchen
Denkens mit „ Betonbauten ohne
Fenster, in denen wir uns Klima und
Licht selber geben, beides nicht mehr
aus der weiten Welt Gottes beziehen
wollen.“ Vielen ist das Gespür
verloren gegangen, dass die Gaben
der Erde geschenkt sind. Wozu als
überhaupt danken und erst recht
Erntedank?

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin_ge.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin_ge.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin_ge.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin_ge.html


Für den Papst war das Auftreten der
ökologischen Bewegung in der
deutschen Politik seit den 70er
Jahren „ein Schrei nach frischer
Luft“. – „Die Fenster müssen wieder
aufgerissen werden, wir müssen
wieder die Weite der Welt, den
Himmel und die Erde sehen und all
dies recht zu gebrauchen lernen.“

Auch Erntedank öffnet Fenster. Er ist
wie ein spontaner Aufschrei gegen
eine nur noch pragmatische Haltung,
die vergessen hat, „dass wir in dieser
selbstgmachten Welt im stillen doch
aus den Vorräten Gottes schöpfen,
die wir zu unseren Produkten
umgestalten.“

Danken setzt ein Gegenüber, ein
Jemand voraus

Weder ein mystisch anmutender
Sonnenuntergang noch ein
herbstlich glühender Wald können
den Dank entgegennehmen, den ein
Betrachter heraus zu schreien sich



gedrängt fühlt, der für das Schöne
empfänglich ist. Wir können „die
Natur“ in Büchern und
Fernsehsendungen „planen“ und
„entwerfen“. Sprechen können wir
aber nicht mit ihr. Und ihr danken
genauso wenig.

Wer in diesen Wochen offenen
Sinnes durch Wälder und Felder
spaziert oder über einen
Wochenmarkt schlendert, wird nicht
bloß feststellen, dass die Früchte der
Erde da sind – einfach so, sondern
wird durch sie hindurch dankbar
ihren Schöpfer erspüren. „Die Erde
hat ihre Frucht gebracht. Gott, unser
Gott hat uns gesegnet“ (Ps 67 ,7). Der
natur-offene Mensch wird sich wie
von allein auch für das Beten öffnen.
Mit dem Schöpfergott können wir
sprechen – uns aussprechen.

Womit hat er uns gesegnet? Ja, mit
den Früchten der Erde, mit ihrer
Schönheit – und mit der Schönheit



aller Dinge. Dankbar ahnen wir, dass
wir selbst Bilder und Gleichnisse des
Schöpfers sind: Wir ernten die
Früchte. Uns gehören die Dinge der
Natur. Wir sorgen für sie und nutzen
sie. Doch zugleich spüren, ja wissen
wir, dass sie mehr sind als Material
zu unserer Verfügung. Sie sind Gabe
Gottes an uns. In seinen Worten über
die ökologische Bewegung sprach der
Papst von der Ahnung junger
Menschen „dass irgend etwas in
unserem Umgang mit der Natur
nicht stimmt, dass Materie nicht nur
Material für unser Machen ist.“ Und
hier fiel die nachdenkenswerte,
überraschende Aussage, „dass die
Erde selbst ihre Würde in sich trägt
und wir ihrer Weisung folgen
müssen.“ Dies ist eine Einsicht, um
die Christen seit je her wissen. Sie
begründet Umwelt- und Naturschutz
viel tiefer als so manche
kurzatmigen, pantheistisch
angehauchten Argumente. Indem
wir alle Dinge und Wesen der Natur



als unsere Mitgeschöpfe begreifen,
sind wir vor der Gefahr gefeit, sie zu
vergotten. Wäre der Mensche auch
nur ein Tier oder gar nur ein Stück
Materie, wie man so sagt, wird sich
solche Gleichmacherei – konsequent
weitergedacht – am Ende gegen den
Menschen wenden. Vielmehr
erkennen wir dankbar, dass wir sie
überschreiten.

So gab der Papst seinen
Überlegungen eine Wende: „Wir
müssen auf die Sprache der Natur
hören und entsprechend antworten.
Ich möchte aber nachdrücklich einen
Punkt noch ansprechen, der nach
wie vor weitgehend ausgeklammert
wird: Es gibt auch eine Ökologie des
Menschen. Auch der Mensch hat eine
Natur, die er achten muss und die er
nicht beliebig manipulieren kann.
Der Mensch ist nicht nur sich selbst
machende Freiheit. Der Mensch
macht sich nicht selbst. Er ist Geist
und Wille, aber er ist auch Natur,



und sein Wille ist dann recht, wenn
er auf die Natur hört, sie achtet und
sich annimmt als der, der er ist und
der sich nicht selbst gemacht hat.
Gerade so und nur so vollzieht sich
wahre menschliche Freiheit.“

G. K. Chesterton fand für ähnliche
Gedanken eine feine Formulierung:
„Die Natur ist nicht unsere Mutter,
sie ist unsere Schwester. Auf ihre
Schönheit können wir stolz sein, da
wir denselben Vater haben; Gewalt
jedoch hat sie nicht über uns.“

Geschichte in der Zeit, nicht bloß
Dauer

Unser Leben ist nicht dem Zeitmaß
blinder Naturkräfte ausgeliefert wie
der Lauf der Gestirne und der
Jahreszeiten. Unsere Zeit ist anders
als die bloße Dauer in der Natur. Wir
haben Geschichte, unwiederholbare
Geschichte. Wir sind wirklich
unterwegs, nicht ziellos, sondern auf
Gott hin geschaffen und zur vollen



Teilnahme an seinem Leben berufen.
Deshalb können wir rückblickend
danken und dürfen in die Zukunft
blickend hoffen. Dennoch: Kann man
zu einer Zeit, da man im Supermarkt
und per Internet einkauft, für die
Gaben der Natur danken? Papst
Benedikt fragte in seiner Ansprache:
„Wie kann die Natur wieder in ihrer
wahren Tiefe, in ihrem Anspruch
und mit ihrer Weisung erscheinen?“
Sicher erfordert dies ein Gespür für
Innerlichkeit und Tiefe. Danken
kann nur ein Mensch, der sich als
Empfangender versteht, nicht als
Macher. Der Macher ist versucht,
auch sich selbst zu „machen“ – etwa
seine Gesundheit als sein Heil.
Anders als solch verkrampftes und
oft genug insgeheim verzweifeltes
Unterfangen des reinen
Machenwollens ist es mit der
gelassenen Einstellung dessen, der
weiß, dass er im Letzten nicht selbst
seines Glückes Schmied sein kann,
sondern dass er auch annehmen



muss, dass er vor Gott und selbst vor
den Menschen immer ein
Bedürftiger ist.

Erntedank im eigenen Leben

Wie zu dieser Gelassenheit, zu dieser
Zuversicht gelangen? Wie dem
geistlosen Machen entkommen? Ein
Weg dazu dürfte sein, auf die
kleinen, scheinbar
selbstverständlichen Dinge des
Alltags mit neuen, mit dankbaren
Augen zu sehen. Dann geht uns bald
immer mehr auf, für das wir danken
können. Vor allem im Umgang mit
anderen Menschen: eine freundliche
Auskunft, die kleine Einladung, der
unerwartete Gruß zum Geburtstag
oder Namenstag. Selbst Floskeln wie
„vielen Dank“ und der „mit
freundlichen Grüßen“ können sich
als echt entpuppen. Unser
Alltagsleben kennt viele Weisen der
Dankbarkeit gegen Gott, vom
Tischgebet bis zu der brennenden



Kerze vor einem Bild Unserer Lieben
Frau oder eines Heiligen. Die Liturgie
der Kirche ist ganz Gotteslob und -
dank. Sie greift die Anregungen der
Natur auf und erhebt sie ins Sakrale.
Die heilige Messe selbst ist ein
Erntedankfest: „Eucharistie“ heißt
Dank, Dankgebet. Wenn er die
Patene mit der Hostie hält betet der
Priester: „Du schenkst uns das Brot,
die Frucht der Erde und der
menschlichen Arbeit.“

Das Erntedankfest ist eine besondere
Art urmenschlichen Dankens. Darin
kommen wir der Natur in ihrem
eigenen Rhythmus nahe, ohne dass
wir sie vergotten und ohne in ihr
aufgehen. Deshalb rät der hl.
Josefmaria: „Gewöhne dich daran,
dein Herz viele Male während des
Tages in Dankbarkeit zu Gott zu
erheben. – Weil Er dir dies und jenes
gibt. – Weil man dich verachtet hat. –
Weil du das Notwendige hast, oder
weil du es nicht hast. – Weil Er seine



Mutter, die auch deine Mutter ist, so
schön gemacht hat. – Weil Er die
Sonne geschaffen und den Mond und
dieses Tier und jene Pflanze. – Weil
Er jenen Menschen so beredt
geschaffen hat und dich so
schwerfällig im Wort ... Sage Ihm
Dank für alles, denn alles ist
gut.“ (Der Weg 268)

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/dank-fur-die-wurde-der-erde/
(18.01.2026)

https://de.escrivaworks.org/book/der_weg.htm
https://opusdei.org/de-de/article/dank-fur-die-wurde-der-erde/
https://opusdei.org/de-de/article/dank-fur-die-wurde-der-erde/

	Dank für die Würde der Erde

