
opusdei.org

Christsein ist
Lichtsein unter den
Menschen (Teil III)

Mit der Geburt Jesu kam das
Licht zu den Menschen. Diese
Weihnachtsbotschaft erläutert
Johannes Vilar im dritten Teil
seiner Weihnachtsbesinnung.

27.12.2021

Jesus, der menschgewordene Logos,
ist also das Licht. Die Kirche schaut
auf ihn und betet:

»Du Abglanz von des Vaters Pracht,



du bringst aus Licht das Licht hervor,

du Licht vom Licht, des Lichtes Quell,

du Tag, der unser Tag erhellt.«1

Wenn Jesus, wie gesagt, der Retter ist,
bringt seine Präsenz unter den
Menschen – sein Licht –
notwendigerweise Konsequenzen für
die Einstellung zum Leben, wie
Paulus deutet: Alles Erleuchtete ist
Licht. Deshalb heißt es: Wach auf, du
Schläfer, und steh auf von den Toten,
und Christus wird dein Licht sein (Eph
5, 14; vgl. Jes 60, 1-3). Am 25.
Dezember betet die Kirche: »Dein
ewiges Wort ist Fleisch geworden,
um uns mit dem Glanz deines Lichtes
zu erfüllen. Gib, dass in unseren
Werken wiederstrahlt, was durch
den Glauben in unserem Herzen
leuchtet.«2 Den letzten Teil seiner
eben zitierten Weihnachtspredigt
widmet Benedikt XVI. dem Zuhörer,
um zu einer aktiven Haltung
anzuspornen: »Mit Ihm erhellt ›ein



großes Licht‹ den Horizont der
Menschheit; mit Ihm beginnt ›ein
heiliger Tag‹, der keinen Untergang
kennt. Dieses Weihnachten möge
wirklich für alle ein Tag der Freude,
der Hoffnung und des Friedens sein!
(...) Dies ist mein Wunsch für euch,
die ihr mich hört. Ein Wunsch, der
zu einem demütigen und
vertrauensvollen Gebet zum
Jesuskind wird, damit sein Licht alle
Finsternis aus eurem Leben
vertreibe und euch mit Liebe und
Frieden erfülle.«

Weihnachten ist tatsächlich eine
Botschaft der Freude und des
Friedens und der Versöhnung. 
Plötzlich war bei dem Engel ein
großes himmlisches Heer, das Gott
lobte und sprach: Herrlichkeit Gott in
der Höhe und auf Erden Friede bei den
Menschen seines Wohlgefallens (Lk 2,
13f).3 Am Weihnachtstag betet die
Kirche: »Das Heer der Engel freut



sich, weil dem Menschengeschlecht
das ewige Heil erschienen ist.«4

Frieden auf Erden. Hier präzisiert
Papst Benedikt: »Nur das ›große‹
Licht, das in Christus erschienen ist,
kann den Menschen den ›wahren‹
Frieden schenken: Das ist der Grund,
warum jede Generation gerufen ist,
es aufzunehmen, den Gott
aufzunehmen, der in Betlehem einer
von uns wurde.«5 Der Sinn jedes
Geschöpfs (Lebewesen oder nicht)
ist, die Herrlichkeit Gottes zu
preisen. Wenn der Mensch sich
diesen Sinn zu eigen macht, dann ist
er mit dem Glück und dem Frieden
Gottes erfüllt. Es ist eine Freude und
ein Friede im Herrn.

Die Freude am Herrn ist eure
Stärke

Als das Buch des Gesetzes
wiedergefunden und dem Volk
vorgelesen wurde (Jahr 445, Folge
des Dekrets von Artaxerxes), weinte



das ganze Volk. Dabei wird berichtet:
Der Statthalter Nehemia, der Priester
und Schriftgelehrte Esra und die
Leviten, die das Volk unterwiesen,
sagten dann zum ganzen Volk: Heute
ist ein heiliger Tag zu Ehren des
Herrn, eures Gottes. Seid nicht
traurig, und weint nicht! Alle Leute
weinten nämlich, als sie die Worte des
Gesetzes hörten. Dann sagte Esra zu
ihnen: Nun geht, haltet ein festliches
Mahl, und trinkt süßen Wein! Schickt
auch denen etwas, die selbst nichts
haben; denn heute ist ein heiliger Tag
zur Ehre des Herrn. Macht euch keine
Sorgen; denn die Freude am Herrn ist
eure Stärke (Neh 8, 9f). Und die
Geburt des Herrn bringt eine überaus
große Freude (vgl. Lk 2, 10; Mt 2, 10).

Was bedeutet „dauernd mit Jesus
verbunden“?

Wie ist diese dauernde
Verbundenheit mit dem Herrn auf
kontemplative Art zu verstehen?



Vielleicht kann ein Kommentar von
Heinrich Schlier zum Text: Freut
euch im Herrn allezeit! (Phil 4, 4) eine
Unterscheidungshilfe liefern: »Diese
geheimnisvolle siegreiche Freude ist
die Freude ›im Herrn‹. Es ist schwer
zu sagen, was das ›im Herrn‹ hier
und sonst meint. Es ist nicht nur die
Freude am Herrn gemeint und die
Freude über den Herrn, das gewiss
auch. Sondern es ist auch die Freude
dessen gemeint, der seinen
Lebensort ›im Herrn‹ hat, der in des
Herrn persönlichem Machtbereich
und in seinem Geist Fuß gefaßt hat,
der in seinem Einflussbereich, unter
seiner Herrschaft und unter seinem
Schutz steht, der von der Erfahrung
seines Erbarmens und seiner
Hingabe lebt.«6 Der Friede und die
Freude im Herrn sind bleibende
Gabe Gottes, ein Werk des Heiligen
Geistes. Am letzten Abendmahl sagte
Jesus: Frieden hinterlasse ich euch,
meinen Frieden gebe ich euch; nicht
einen Frieden, wie die Welt ihn gibt,



gebe ich euch (Joh 14, 27). Und noch
in demselben Abendmahl: So seid
auch ihr jetzt bekümmert, aber ich
werde euch wiedersehen; dann wird
euer Herz sich freuen, und niemand
nimmt eure Freude weg von euch
(Joh 16, 22).

Das gilt für alle Menschen, denn in
Jesus Christus wird der Sinn des
Menschseins enthüllt. Johannes Paul
II. zeigte die Tragweite der
Menschwerdung Gottes: »Christus
steht in der Tat nicht nur im Zentrum
der Kirchengeschichte, sondern auch
der Menschheitsgeschichte. (...) In
ihm, dem fleischgewordenen Wort,
klärt sich nämlich nicht nur das
Geheimnis Gottes auf, sondern das
Geheimnis des Menschen selbst. In
ihm findet der Mensch Erlösung und
Vollendung.«7 Auch im Alten
Testament, Gott hatte sich ein Volk
erwählt, aber dadurch band er sich
seine Hände nicht. Auffallend ist der
Bericht Jesaja über das Heil Israel



durch den Perserkönig Kyrus: So
spricht der Herr zu Kyrus, seinem
Gesalbten ... (vgl. Jes 45, 1-8.13).8

Wer Christus annimmt, steht in
seiner Freude und in seinem
Frieden. Wenn das so ist, wie kann
man das Glück von der beschreiben,
zu der gesagt wurde: Selig ist die, die
geglaubt hat ... und sie antwortete: 
Mein Geist jubelt über Gott, meinen
Retter (Lk 1, 45.47)? So ruft die
Kirche zu Maria: »O Himmelskönigin,
frohlocke!«9 Unter dem Titel
Weihnacht schreibt Gertrud von le
Fort († 1971): »Freue dich, Jungfrau
Maria, Tochter meiner Erde,
Schwester meiner Seele, freue dich,
du Freude meiner Freude! Ich bin
eine Wanderin durch die Nächte,
aber du bist ein Haus unter Sternen!
(...) Freue dich, Jungfrau Maria,
Flügel meiner Erde, Krone meiner
Seele, freue dich, du Freude meiner
Freude«10



1 Stundenbuch, Advent &
Weihnachtszeit, Hymnus zu den
Laudes.

2 Gebet der 2. Messe (in aurora) und
zu den Laudes. – Dafür ist eine
persönliche Beschäftigung mit der
Person Jesu Christi und mit seinem
Wirken unerlässlich. Über die Texte
der heiligen Schrift hinaus kann die
Lektüre einer Beschreibung seines
Lebens sehr einleuchtend sein, z. B.
Guardini, Romano: Der Herr.
Matthias-Grünewald-Verlag (Mainz) –
Ferdinand Schöningh (Paderborn)
1997; Berger, Klaus: Jesus. Pattloch,
München 2004; Ratzinger, Joseph –
Benedikt XVI.: Jesus von Nazareth.
Herder, Freiburg 2007, 2011 und
2012. Hilfreich sind auch u. a.:
Daniel-Rops, Henri: Jesus – Der
Heiland in seiner Zeit.
Abendländische Verlagsanstalt,
Freiburg-München-Innsbruck 1951;
Vezin, August: Das Evangelium Jesu
Christi. Herder, Freiburg, 4. Aufl.



1958; Lagrange, Marie-Joseph: Das
Evangelium von Jesus Christus. Kerle,
Heidelberg 1949.

3 Diese doppelte Aussage der Engel
leidet unter sehr verschiedenen
Übersetzungen. Auch Benedikt XVI.
setzt sich damit auseinander in
seinem Buch Jesus von Nazareth
(Prolog, 82–85). Übrigens macht
Benedikt dort darauf aufmerksam,
dass Lukas nicht schreibt, dass die
Engel dabei singen, sondern
sprechen (in Lk 2, 13 steht legónton).
Ebd. 82.

4 25. Dezember, Lesehore,
Responsorium nach der 1. Lesung. –
Papst Leo I. († 461) verkündigte: »Die
Engel sehen, wie aus allen Völkern
der Erde das himmlische Jerusalem
erbaut wird.« Sermo (in Nativitate
Domini nostri Jesu Christi) 21, cap. 2.
PL 54, 192. – Vgl. Offb 21, 9 – 22, 5; Jes
60, 19f.



5 Predigt an Weihnachten 2007.
Genau ein Jahr später sagte er: »Er
›kommt‹. Und so wacht das Herz der
Menschen auf. Das neue Lied der
Engel wird zum Lied der Menschen,
die alle Jahrhunderte hindurch in
immer neuer Weise die Ankunft
Gottes als Kind besingen und von
innen her froh werden.« – Wir
Menschen können ihn in Freiheit
annehmen oder nicht, denn
Johannes schrieb: Er kam in sein
Eigentum, aber die Seinen nahmen ihn
nicht auf (Joh 1, 11). Über diesen Text
reflektierend, schrieb auch Papst
Benedikt: »Für den Retter der Welt,
für den, auf den hin alles geschaffen
ist (vgl. Kol 1, 16), ist kein Platz da.
(...) Das mag uns nachdenklich
machen, hinweisen auf die
Umkehrung der Werte, die in der
Gestalt Jesu Christi, in seiner
Botschaft liegt.« Jesus von Nazareth,
Prolog, 76; vgl. seine Äußerung auf
die Frage: Was hat Jesus eigentlich
gebracht? Ebd. 62. – Für diejenigen,



die zu ihm ja sagen, gilt: Allen aber,
die ihn aufnahmen, gab er Macht,
Kinder Gottes zu werden, allen, die an
seinen Namen glauben (Joh 1, 12).

6 Der Herr ist nahe –
Adventsbetrachtungen. Herder,
Freiburg, 2. Aufl. 1975, 52

7 Apost. Schr. Mane nobiscum
Domine, 7.10.2004, dt.: VdAS 167,
Bonn 2004. – Vgl. Konst. Gaudium et
spes, Nr. 22 des 2. Vatikanischen
Konzils

8 Hieronymus macht darauf
aufmerksam in seiner Auslegung
zum Buch Jesaja. Commentariorum in
Isaiam Prophetam, Lib. 12, cap 45,
1/7. CCL 73A 505ff.

9 Regina caeli. GL 666,3. Frohlocke!
ist der Gruß Gabriels an Maria: 
Chaîre! Juble, Jauchze, Freue dich (Lk
1, 28).



10 Hymnen an die Kirche.
Ehrenwirth, München, 7. Aufl. 1961,
42

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/christsein-ist-lichtsein-unter-
den-menschen-teil-iii-2/ (04.02.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/christsein-ist-lichtsein-unter-den-menschen-teil-iii-2/
https://opusdei.org/de-de/article/christsein-ist-lichtsein-unter-den-menschen-teil-iii-2/
https://opusdei.org/de-de/article/christsein-ist-lichtsein-unter-den-menschen-teil-iii-2/

	Christsein ist Lichtsein unter den Menschen (Teil III)

