
opusdei.org

Christentum für die
Masse

»Was nicht Tradition ist, ist
Plagiat«, steht über dem
Eingang einer europäischen
Glyptothek. Es ist ein Gesetz
jedes echt geistigen, man ist
versucht zu sagen, jedes
schöpferischen Lebens – am
meisten freilich ist dies das
Gesetz jedes echt religiösen
Geistes, und da insbesondere
des christlichen Geistes.

09.01.2002



»Was nicht Tradition ist, ist Plagiat«,
steht über dem Eingang einer
europäischen Glyptothek. Es ist ein
Gesetz jedes echt geistigen, man ist
versucht zu sagen, jedes
schöpferischen Lebens – angefangen
bei der Kunst, einschließlich der
Literatur. Und zwar gleichgültig, ob
es sich etwa um ein
Renaissancegedicht handelt, an dem
kein Vers ohne nachweisbares
Vorbild dasteht, oder um ein
abstraktes Gemälde, bei dem die
Auseinandersetzung mit der
Vorgeschichte nur nicht mit Händen
zu greifen ist. Am meisten freilich ist
dies das Gesetz jedes echt religiösen
Geistes, und da insbesondere des
christlichen Geistes.

»Das meiste steht schon beim
heiligen So-und-so.« So oder ähnlich
könnte sich einer nach der Lektüre
der Schriften des Gründers des Opus
Dei, Josemaría Escrivá de Balaguer,
äußern. Die richtige Antwort wäre:



Der heilige So-und-so war schließlich
auch katholisch. Oder wie es einmal
jemand – übrigens ohne jeden
kritischen Unterton – ausdrückte:
»Wenn man die klassische christliche
Literatur kennt, findet man darin
nicht viel Neues.« Genau so. Und
doch ist die Frische unverkennbar.
Vielleicht also keine Originalität,
aber doch eine nicht zu bestreitende
Ursprünglichkeit.

Dieses Lebensgesetz insbesondere
des christlichen Geistes liegt, wie es
nicht anders sein konnte, im
ursprünglichen Heilsgeschehen
selbst begründet. Mit der ersten
Ankunft des Herrn ist alles schon
entschieden, und doch … Seitdem ist
dieses Paradox in den
verschiedensten Formen bezeugt
worden. Ergreifend neuerdings etwa
in einem Buch, zu dem ich nach
einem italienischen Fernsehfilm
griff, in dem der Verfasser sich
ausführlich über den Gründer des



Opus Dei geäußert hatte. Ich meine
das auch auf Deutsch erschienene
Buch »Il-y-a un autre monde« des
französischen Schriftstellers und
Leitartiklers von Le Figaro, André
Frossard. Darin wird geschildert, wie
ein junger Mann jüdischen
Ursprungs, Frossard selbst, aus einer
zufällig besuchten Pariser Kirche
herauskommt als Bekehrter zu einem
Glauben, der ihm bis wenige
Minuten vorher nicht nur
unbekannt, sondern vor allem völlig
gleichgültig gewesen war: als
Bekehrter zum Christentum. Vier
Dinge – erzählt er etliche Jahrzehnte
danach in dem Buch – wurden ihm
plötzlich klar: 1. Es gibt einen Gott, 2.
es gibt eine andere Welt, 3. die
katholische ist die wahre Kirche, 4.
»Wir sind erlöst und paradoxerweise
noch zu erlösen«.

Was ganze theologische Traktate
über die zeitlich sich erstreckende
Geschichte des Heils oder – mehr in



der Vertikale gesehen – über das
Verhältnis von Natur und Gnade,
Gnade und Freiheit zu sagen haben,
wird in diesem Satz – der ja auch
nichts anderes sagt – nur anders
gesagt, vor allem knapper.

Anläßlich des Todes von Josemaría
Escrivá wurde vom Opus Dei gesagt,
es sei ein geschichtliches Ereignis der
Kirche – wegen seiner Treue zum
Christentum. Wichtig ist hier die
Begründung: Treue zum
Christentum. Wieder einmal:
Ursprünglichkeit, nicht bloß
Originalität; anders, nicht anderes.

Man kann von Escrivá nicht
sprechen, ohne vom Opus Dei zu
sprechen. So kräftig auch seine
Persönlichkeit war, diese trat immer
hinter ein Werk, das er nie als sein
eigenes ansah, zurück, ging darin
auf. Auch dies ein Phänomen der
Treue. Was ist nun das
Eigentümliche an diesem Werk und



so am Geist und Leben seines
Gründers? Was ist hier – nur so viel –
»anders«? Die Antwort hat auch mit
dem Verhältnis zwischen Gnade und
Freiheit, konkreter: zwischen
Christentum und Welt zu tun. Daß
zwischen diesen zwei Größen ein
Spannungsverhältnis besteht, ja
bestehen muß, wird niemand
bezweifeln, der zum Beispiel nur die
Abschiedsrede Jesu bei Johannes
(Kap. 15, 16, 17) gelesen hat.

Wie man die Welt – sagen wir es
einmal so – christlich bewältigen
könne, ist – denken wir nur an die
Anforderungen an einen Politiker –
alles andere als einfach. Und doch
sagt Jesus ebenda von sich: »Ich habe
die Welt überwunden« (Joh 16,33).
Also muß es möglich sein. Die
Überwindung ist sogar ein für
allemal geschehen. Und doch muß es
jeder in seinem Leben neu
vollziehen. Jeder ist aufgefordert, das
Überwundene und das Vollzogene zu



überwinden und zu vollziehen.
Wenn es ein positives Paradox im
Christentum gibt – und darüber
dürfte kein Zweifel bestehen – so
tatsächlich dieses. Bei Escrivá hört es
sich etwa so an: »Paradox: es ist eher
erreichbar, heilig zu sein als gelehrt;
aber es ist leichter, gelehrt zu sein als
heilig« (Der Weg, 282).

Man kann nun auf zweierlei Weise
versuchen, das Überwundene und
das Vollzogene zu überwinden und
zu vollziehen. Man kann einmal
schon in seinem Leben so oder so aus
der Welt treten. Das ist der Weg jeder
Ordensgemeinschaft. »Ich bin nicht
mehr in der Welt«, hieß es kurz vor
der Leidensgeschichte, noch zu
Lebzeiten auf Erden also. Eine
Christenheit ohne Ordensleute –
diese lebenden Zeichen endgültiger
Weltbewältigung – wäre für Escrivá
keine echte Christenheit oder eine
verstümmelte, mehr noch: eine
tödlich kranke. Dieser Weg muß sein,



aber die wenigsten können ihn
gehen. »Ich bin nicht mehr in der
Welt« (17,11). »Aber«, so geht es
weiter, »sie sind in der Welt« (ebda.).
Das gilt für die meisten, für die
»Masse«. Für diese »Masse« hat
Escrivá gelebt. Denn auch sie muß
die Welt bewältigen. Zwar nicht ein
für allemal, wohl aber immer
wieder.

Aber wie? Wie kann man die Welt,
ohne sie zu verlassen, bewältigen?
Wie sie überwinden, wenn man sich
geradezu auf sie einläßt, einlassen
muß? Wird, wer in der Welt bleibt
und ihre Geschäfte betreibt, wer
beispielsweise die Geschäfte der
Politik oder, ganz allgemein, der
Gesellschaft besorgt, wird der sich
der Welt nicht anpassen, ihr am Ende
nicht verfallen müssen?

Auf diese bedrängenden Fragen (»in
der Welt leidet ihr Bedrängnis« (Joh
16,33)) hat Josemaría Escrivá eine



Antwort gegeben, die durch nichts
verblüfft, es sei denn durch ihre
Einfachheit. In diesem Fall eine echte
Antwort also. Denn auch die Frage ist
eigentlich verblüffend einfach und
naheliegend – und gerade deshalb so
bedrängend.

Um das Bedrängende an ihr
einzusehen, braucht man nicht
gleich so komplizierte Dinge zu
bemühen wie die Großpolitik, die
immer ein dickes Stück Realpolitik
einschließen wird. Ja, man braucht
dabei nicht einmal an die Politik im
Kleinmaßstab zu denken, die selber
wieder oft genug zu Kompromissen
nötigt, welche hart an die
Prinzipiengrenze gehen. Man
braucht dazu nur an eine Familie
oder besser (»die Familie« besteht
nur noch in den seltensten Fällen) an
ein Ehepaar zu denken, das etwa die
Zahl der Kinder nicht kleinlich
beschränken will. Und schon springt
es – schneller noch als im Falle des



groß- oder kleinformatigen Politikers
– ins Auge: ohne etwas Besonderes,
ohne eine besondere Hilfe, ist es
nicht zu schaffen.

Nennen wir dieses besondere Etwas,
diese besondere, aber unerläßliche
Hilfe, wie wir wollen. Nennen wir sie
mit einem uns allerdings recht fremd
gewordenen, den Urchristen aber
geläufigen Wort, zum Beispiel
Heiligkeit oder aber etwa Gnade. Da
haben wir schon – so einfach ist es –
die Antwort Escrivás. Es ist wirklich
eine sehr einfache Antwort. Denn
von selbst, gleichsam aus eigener
Kraft, ist es – das sieht doch jeder –
tatsächlich nicht zu schaffen. Ohne
Gnade keine Heiligkeit, aber ohne
diese auch kein konsequentes
Christentum. »Es gibt Weltkrisen,
weil es an Heiligen fehlt« (Der Weg,
301).

Es ist nicht bloß so, daß man die Welt
nicht zu verlassen braucht, um



Christus nachzufolgen, sich Gott
hinzugeben und die Fülle
christlichen Lebens zu erstreben. Das
würde wohl kaum jemand
bestreiten. Dies allein würde aber
immer noch nichts anderes
bedeuten, als daß Ausnahmen
jederzeit möglich sind. Es ist
vielmehr so, daß ohne eine
grundsätzliche Bereitschaft dazu –
zur Nachfolge Christi, zur
Ganzhingabe an Gott, kurz zur
Heiligkeit – die Erfüllung auch nur
der elementarsten christlichen
Pflichten, wenn es darauf ankommt,
im Regelfall schlichtweg unmöglich
ist (wobei die nicht gerade
unwichtige und nicht einmal weit
hergeholte, ja am Ende gar nicht zu
umgehende Frage dahingestellt
bleiben mag, ob ohne Christentum –
ohne eine wenigstens tendentielle
Ausrichtung darauf – ein auch nur
menschenwürdiges Leben möglich
ist). Also ist der Weg der
Vollkommenheit – so die Folgerung



Escrivás – nicht ein
außergewöhnlicher, sondern der
gewöhnliche, der normale Weg für
einen Christen. »Wer soll glauben,
das sei ausschließlich Sache der
Priester und Ordensleute? Der Herr
nahm keinen aus, als er sagte: ›Seid
vollkommen, wie euer Vater im
Himmel vollkommen ist‹« (Der Weg,
291).

Die einzige Alternative wäre zu
leugnen, daß es Pflichten für den
Christen gebe, zu leugnen, daß der
Christ unter allen Umständen zur
Einhaltung bestimmter
Verhaltensnormen verpflichtet sei,
da ja die Einhaltung solcher
unbedingten Gebote (oder Verbote!)
ohne so etwas wie Heiligkeit
offenkundig unmöglich ist. Daß
innerhalb der Moraltheologie diese
Alternative – die nur eine mehr oder
weniger unverhüllte totale
Anpassung an die Welt oder einen
mehr oder weniger verhüllten



Verzicht auf eine spezifisch
christliche Weltbewältigung darstellt
– unter Berufung auf die Freiheit
eines Christenmenschen heutzutage
vielfach vertreten wird, ist ein
indirekter Beweis nicht allein der
Richtigkeit, sondern vor allem auch
der Dringlichkeit der Botschaft von
Josemaría Escrivá seit dem Jahre
1928, als er – sechsundzwanzigjährig
– das Opus Dei gründete.

Der Weg der Ganzhingabe darf als
Lebensmaxime keine Ausnahme
bleiben, er ist vielmehr die Regel. Er
stellt sogar das Gesetz des
Christentums dar, das Gesetz, unter
dem das Leben jedes Christen – ob in
der Welt oder außerhalb der Welt –
steht, das Gesetz – mit einem Wort –
der Liebe. Unter dem Titel des
allgemeinen Rufes zur Heiligkeit
gehört diese Botschaft jetzt zum
Kernbestand des II. Vatikanischen
Konzils. Daß ein solcher Ruf, rein
menschlich gesehen, andererseits



nicht bequem sein kann, liegt auf der
Hand. Das charakteristischste
Merkmal im Leben und in der Lehre
von Josemaría Escrivá war es, daß er
die Freude sichtbar machen konnte,
die in dieser Bereitschaft zum
»Unbequemen« steckt. Ohne das
Böse zu bagatellisieren oder die
Realität der Sünde wegzuerklären,
war der Blick Escrivás sozusagen
nicht nach diesseits, sondern nach
jenseits der Gnadengrenze gerichtet.
Was er sichtbar machte, war nicht
die Mühe, sondern die Freude der
Weltüberwindung und
Weltbewältigung. Oder im Bilde
gesprochen: »Wenn die Frau gebiert,
ist sie traurig, weil ihre Stunde
gekommen ist. Wenn sie aber das
Kind geboren hat, denkt sie nicht
mehr an die Bedrängung vor Freude
darüber, daß ein Mensch zur Welt
gekommen ist« (Joh 16,21).

Was aber die Freiheit eines
Christenmenschen anbelangt, so war



bei Josemaría Escrivá auch die
Ökumene gut aufgehoben, sofern
auch darunter wieder nicht
Kompromiß, sondern Vertiefung des
Gemeinsamen, nicht »Wandel durch
Annäherung«, sondern, wenn schon,
Annäherung durch Verwandlung,
nämlich des Eigenen in das Eigenste
und so in das eigentlich Gemeinsame
verstanden wird.

Es ist in diesem Sinne zwar nicht
sehr wichtig, es beweist vor allem
nichts, ist aber andererseits vielleicht
doch bezeichnend, daß ein so
überaus, ja ein so fast über die
Maßen evangelischer Theologe wie
Dietrich Bonhoeffer durch ein Wort
getroffen wurde, welches den Kern
dieser Botschaft Escrivás bildet, das
er aber aus dem Munde eines
katholischen Landpfarrers irgendwo
im Elsaß gehört haben soll.

Bezeichnend auch, daß er sich
dadurch – sinngemäß: es komme nur



darauf an, heilig zu sein – am Anfang
nur abgestoßen fühlte. Irgendwann
muß ihm aber die Gleichung von
Gnade und Heiligkeit aufgegangen
sein und vielleicht nicht mehr
losgelassen haben.

Jedenfalls hat wohl niemand das
allgemeine Priestertum so ernst
genommen wie Josemaría Escrivá –
ohne das sakramentale allerdings
fahren zu lassen. Auch dies klang
zunächst – diesmal für Katholiken –
befremdlich. Der Gedanke des
allgemeinen Priestertums war aus
dem katholischen
Durchschnittsbewußtsein
jahrhundertelang ebenso
verschwunden wie derjenige der
Heiligkeit aus dem evangelischen.

Letzterer übrigens auch aus dem
katholischen. Man hielt hier so etwas
wie Heiligkeit zwar nicht wie dort
für absolut unmöglich, aber doch für
etwas, was, wie gesagt, nichts für die



»Masse« – für den Architekten und
für den Maschinenschlosser, für den
Straßenbahnschaffner und für den
Aufsichtsratsvorsitzenden – sei.

Und wenn doch, dann eher trotz als
dank dieser profanen Aktivitäten.

Demgegenüber sah Josemaría
Escrivá von Anfang an klar, daß, weit
entfernt, ein Hindernis oder aber
auch nur ein Umweg bei dem
Streben nach Vereinigung mit Gott zu
sein, diese Aktivitäten geradezu das
Vehikel, das Medium und die Mittel
bilden, um dieses Ziel zu erreichen
oder sich ihm anzunähern. So
erstaunlich es auch klingt: man war
nicht darauf gekommen. Zumindest
nicht in einer Weise, die auf breite
Wirkung angelegt gewesen wäre und
das christliche
Durchschnittsbewußtsein hätte
erreichen können. Dies hängt wohl
auch damit zusammen, daß sowohl
die Predigt wie der Schreibstil



Escrivás ein ideales Instrument für
die Verbreitung dieser
fundamentalen Ideen bildeten und
bilden. Von diesem Stil gilt, was
Pascal von »le style naturel« sagte:
»Wenn man den natürlichen Stil
sieht, ist man überrascht und
entzückt. Denn man dachte, einen
Autor zu sehen, und man findet
einen Menschen.« Ein
bedenkenswertes Zusammentreffen
mit Pascal ist übrigens, bei allen
grundsätzlichen Unterschieden, der
Erwähnung wert. Man könnte es der
Kürze halber so sagen: Wenn der
klare Blick Escrivás hinsichtlich des
Verhältnisses zwischen Christentum
und Welt, und hier ganz besonders
zwischen Profan- und
Sakralwissenschaften, den Christen
so deutlich schon im 17.

Jahrhundert zur Verfügung
gestanden hätte, wäre es nicht so
leicht zu einem Fall Galilei
gekommen. Ich bin mir bewußt, daß



selbst nicht-christliche Autoren, ja
anti-christliche Autoren wie etwa das
enfant terrible der
Wissenschaftstheorie, Paul
Feyerabend, auf die Überlegenheit
der Argumentation seitens der
Galilei-Gegner in wichtigen
Hinsichten sowie auf manche
argumentative Fragwürdigkeiten
ihres großen Gegenspielers im
Kontext des damaligen
Wissensstandes – einschließlich des
Galileischen selbst – hingewiesen
haben. Daß es aber andererseits
jedenfalls bei der Behandlung
Galileis nicht unbedingt in allem mit
rechten Dingen zugegangen ist, ist
neuerdings vom Papst selbst
öffentlich bekundet worden.

Einige Jahrzehnte nach der
Verurteilung verfaßte nun Pascal –
darauf wollte ich jetzt hinaus – ein
Vorwort zu der Zusammenstellung
seiner Experimente über das
Vakuum (Préface sur le Traité du



Vide), in dem er eine ebenso wichtige
wie aktuelle Unterscheidung machte.
Er spricht einerseits von der
»Blindheit derer, die sich nur auf die
Autorität stützen, um in Dingen der
Physik ihre Beweise zu führen«, und
andererseits von der »Bosheit derer,
die sich in der Theologie nur auf die
Vernunft stützen statt auf die
Autorität der Schrift und der Väter«,
der Heiligen Schrift und der
Tradition, kurz der Offenbarung.
Dementsprechend verurteilt er mit
gleicher Schärfe jede Einschränkung
der Freiheit der Forschung in den
Dingen, die den menschlichen Geist
nicht übersteigen, und jede
theologische Neuerung, die durch die
Autorität der Schrift und der
Tradition nicht gedeckt ist.

Damit sind wir wieder an den
Anfang dieser Zeilen zurückgekehrt:
Originalität heißt nicht schon
Ursprünglichkeit; oder anders
herum: alles jeweils anders sagen zu



müssen, ist nicht dasselbe wie jeweils
etwas anderes sagen zu wollen.

Nun ist es nicht nur so, daß die
Schriften Josemaría Escrivás eine
einzige Applikation dieser Maxime
darstellen. Und mag die Maxime
selbst noch so selbstverständlich
sein: niemand wird in unseren
theologisch doch recht bewegten
Tagen sagen, daß sie, bzw. die
Erinnerung daran, sich heute
erübrigen würde. Nicht nur das also.

Wichtiger noch ist die Tatsache, daß
die von Escrivá geförderte, durch
und durch christliche und durch und
durch weltliche Art der christlichen
Weltbewältigung an die Wurzel von
den zwei erwähnten Abwegen geht
und so die Aussicht, wenn nicht
eröffnet, so doch wirksam verstärkt,
beide gleichzeitig zu vermeiden.
Denn beide Abwege gehören
zusammen. Und sie wurden von
Escrivá – ebenso wie von Pascal, nur



ohne dessen notorische
Einseitigkeiten und Verstiegenheiten
– tatsächlich an ihrer gemeinsamen
Wurzel gepackt. Selbstverständlich
läge der Vergleich mit Johannes Paul
II. nicht nur näher, er wäre vor allem
angemessener. Es kommt nicht von
ungefähr, daß die Entscheidungen
seines Pontifikats in dieselbe
Stoßrichtung wie die Lehre Escrivás
weisen. Nicht von ungefähr. Die
Übereinstimmung ergibt sich ja aus
der gemeinsamen Mitte jedes
ursprünglichen Christentums.

Nur wenn die Christen sich nicht
bloß guten Gewissens ganz auf die
Welt – und damit gerade auch auf die
Profanwissenschaften einlassen –,
nicht bloß also guten Gewissens,
sondern vielmehr im Bewußtsein
darauf einlassen, daß sie gerade so
und nur so der von ihnen allen
geforderten Heiligungsverpflichtung
nachkommen können, nämlich
durch treue Erfüllung ihrer weltlich-



sachlichen Pflichten (kurz: durch
sachgerechte Arbeit), nur dann wird
der Hang aufhören oder sich
wenigstens wirksam abschwächen,
den in seiner heilsgeschichtlichen
Relevanz verkannten und insofern
ausfallenden Einsatz in der Welt (z.
B. bei den Profanwissenschaften)
durch unbesehene Herübernahme
von deren Methoden in den
Sakralbereich und in die
Sakralwissenschaften
überzukompensieren. Es ist dies nur
ein anderer Aspekt der vorhin in
manchen Sparten der Moraltheologie
konstatierten Anpassung an die Welt
durch Aufhebung eines unbedingten
Normbewußtseins. Demgegenüber
bleiben Anpassungsanstrengungen
bis in die Kleidung hinein nur
anekdotisch, mögen sie in manchen
Fällen noch so symptomatisch sein.

Die Verweltlichungstendenzen in der
Kirche – die Verluste an christlicher
Substanz – sind nicht erst in unserer



Zeit nicht zuletzt auch auf ein
mangelndes oder halbherziges Sich-
Einlassen auf die Welt als das
Tätigkeits- und Heiligungsfeld des
normalen Christen, der christlichen
»Masse«, zurückzuführen. Josemaría
Escrivá hat es gewußt und
entsprechend gehandelt. Von
Halbheiten auf beiden Seiten hat der
gelernte Jurist Escrivá – der immer
ganz Priester blieb – nichts gehalten:
weder von einer dem Soziologismus
oder dem Psychologismus
verfallenen Seelsorge noch von
weltlichen Tätigkeiten, die sich ihrer
jeweils eigentümlichen
Sachgesetzlichkeit nicht unbedingt
verpflichtet wissen. Von diesen
letzteren konnte er schon deshalb
nichts halten, weil er in jeder
ehrlichen Beschäftigung, ob gering
oder hoch, nicht einen Umweg,
geschweige denn ein Hindernis,
sondern schlicht den normalen Weg
zu Gott sah. Jede lautere und
sachgerechte Arbeit, auch



Handarbeit, resultiert für ihn – wenn
man so will, ganz unantikisch, ganz
unaristotelisch – nicht nur in der
Vollendung des Werkes, sondern
auch und vor allem des handelnden
Menschen selbst.

Aus dem Buch "Josemaría Escrivá -
Profile einer Gründergestalt"
(Hrsg. César Ortiz), Adamas Verlag,
Köln 2002

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/christentum-fur-die-masse/

(29.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/christentum-fur-die-masse/
https://opusdei.org/de-de/article/christentum-fur-die-masse/

	Christentum für die Masse

