
opusdei.org

Brief des Prälaten
zum Jahr des
Glaubens

Der Prälat des Opus Dei hat
zum Jahr des Glauben einen
umfangreichen Brief verfasst.
In ihm ruft er dazu auf, eine
aktive Rolle bei der
Neuevangelisierung zu
übernehmen.

24.11.2012

Pastoralbrief zum »Jahr des
Glaubens«

INHALT



NOTWENDIGKEIT EINER
NEUEVANGELISIERUNG 5

ZU DEN WURZELN DES
EVANGELIUMS ZURÜCKKEHREN 7

Das Beispiel der ersten Christen 8 Eine
Frage des Glaubens 8 Ein fester
Stützpunkt 9

EINIGE VORRANGIGE BEREICHE 10

Forschung und Lehre 11
Übereinstimmung zwischen Glauben
und Vernunft 1 2 Die öffentliche Moral
13 Die Familie 15

DEN GLAUBEN KENNEN UND
BEKENNEN 17

Glaubensbeispiele 17 Das Beispiel des
hl. Josefmaria 18 Um den Glauben
bitten und diese Tugend vertiefen 19

BILDUNG IN DER GLAUBENSLEHRE
21



Bildung in der Lehre der Kirche 21 Die
Glaubenslehre vertiefen 22

VEREINIGUNG MIT CHRISTUS
DURCH DAS GEBET

UND DAS OPFER 24

Vereinigung mit Christus am Kreuz 2
4 In den Wunden Christi Zuflucht
suchen 2 4 Den Heiligen Geist anrufen
25 Die Waffe des Gebets 26 Das Salz
der Abtötung 26

DIE APOSTOLISCHE ARBEIT 27

Jeder an seinem Platz 28 Sauerteig in
der Welt 28 Hinaus auf die hohe See!
29 Alle Mittel einsetzen 30

EINE ART ABSCHLUSS 31

Eucharistische Frömmigkeit 31 Veni,
Sancte Spíritus! 32 Die marianische
Verehrung 33

ANMERKUNGEN 35



Ihr Lieben, Gott schütze Euch!

1 Über das Apostolische Schreiben 
Porta fídei , in dem der Papst den
Beginn des Jahres des Glaubens
ankündigt, haben wir uns alle sehr
gefreut. Benedikt XVI. hat keine
Mühen gescheut, um in einer den
Menschen des 21. Jahrhunderts
zugänglichen Sprache die
Grundinhalte des Evangeliums
darzulegen. In diesem Sinne
kündigte er zum 50. Jahrestag des
Beginns des Zweiten Vatikanischen
Konzils am 11. Oktober 2011 ein Jahr
des Glaubens an. Dieses beginnt am
11. Oktober 2012 und dauert bis zum
Christkönigssonntag am 24.
November 2013. Der Beginn des
Glaubensjahres fällt darüber hinaus
mit dem 20. Jahrestag der
Apostolischen Konstitution Fidei
depositum zusammen, durch die der
sel. Johannes Paul II. die
Veröffentlichung des Katechismus
der Katholischen Kirche anordnete.



Dieser Text besitzt einen
außerordentlichen Wert für die
persönliche Bildung sowie für die
Katechese, die wir ohne Pause in
allen Lebensbereichen erteilen
sollen.

Mit dem Jahr des Glaubens ergeht
deshalb eine neue Aufforderung an
jedes einzelne der Kirchenmitglieder,
damit wir ein lebendiges
Bewusstsein des Glaubens erlangen,
damit wir uns bemühen, ihn zu
vertiefen und ihn treu in die Tat
umzusetzen. Gleichzeitig sollen wir
uns bemühen, den Glauben zu
verbreiten, und ihn durch das
Zeugnis des Beispiels und des Wortes
den unzähligen Menschen
mitzuteilen, die Christus nicht
kennen beziehungsweise keinen
Umgang mit ihm pflegen.

Der Heilige Vater beklagt, dass
zahlreiche Christen – auch viele von
ihnen, die sich als katholisch



bezeichnen – sich mehr um die
sozialen, kulturellen und
politischen Auswirkungen ihres
Einsatzes kümmern und dabei den
Glauben immer noch als eine
selbstverständliche Voraussetzung
des allgemeinen Lebens
betrachten. In Wirklichkeit aber
besteht diese Voraussetzung nicht
nur nicht mehr in dieser Form,
sondern wird häufig sogar
geleugnet. Während es in der
Vergangenheit möglich war, ein
einheitliches kulturelles Gewebe
zu erkennen, das in seinem
Verweis auf die Glaubensinhalte
und die von ihnen inspirierten
Werte weithin angenommen
wurde, scheint es heute in großen
Teilen der Gesellschaft aufgrund
einer tiefen Glaubenskrise, die
viele Menschen befallen hat, nicht
mehr so zu sein. 1

2 Diese Überlegungen sind nicht neu.
Auch wenn es paradox erscheint,



zeichnete sich bereits seit dem
Abschluss des Zweiten Vatikanischen
Konzils die Gefahr ab, dass sich in
vielen Bereichen der Kirche die von
dieser Versammlung hervorgerufene
Begeisterung in bloßen Worten
erschöpfen könnte, ohne dass das
Leben der Gläubigen tiefgründig
berührt würde. Es deutete sich sogar
an, dass sich durch irrige
Auslegungen und Anwendungen der
Konzilslehren der authentische
christliche Geist irrtümlich dem
Zeitgeist angleichen würde statt die
Welt in die übernatürliche Ordnung
zu heben.

Wir, die wir diese Zeit erlebt haben,
erinnern uns an den Schmerz, mit
dem nach Konzilsende Paul VI. oft
die große Glaubens-, Disziplin-,
Liturgie- und Gehorsamskrise
beklagte, die diese Teile der Kirche
überschattete. Der hl. Josefmaria
übernahm diese Sorge des Heiligen
Vaters. In einem Brief, den er kurz



vor dem Abschluss des Konzils an
seine Kinder richtete, schrieb er: Ihr
kennt die Liebe, mit der ich im
Laufe dieser Jahre die
Konzilsarbeit begleitet habe und
zu der ich mit meinem Gebet und
gelegentlich auch mit meiner
Arbeit beigetragen habe. Ihr kennt
ebenfalls meinen Wunsch, den
Entscheidungen der kirchlichen
Hierarchie bis in die kleinsten
Details hinein selbst treu zu
folgen. Auch möchte ich, dass Ihr
sie ebenso treu befolgt, nicht als
Untergebene, sondern mit
kindlicher Liebe, mit der
Zuneigung derjenigen, die sich als
Mitglieder des Leibes Christi
empfinden und es auch sind.

Ich habe Euch außerdem meinen
Schmerz gegenüber denjenigen
nicht verheimlicht, die das Konzil
nicht als einen feierlichen Akt im
Leben der Kirche und als
Ausdruck des übernatürlichen



Handelns des Heiligen Geistes
ansehen, sondern als Möglichkeit
der Selbstbehauptung, um die
eigenen Meinungen zu verbreiten
oder noch schlimmer, um der
Kirche Schaden zuzufügen.

Das Konzil steht unmittelbar vor
seinem Abschluss. Wiederholt
wurde angekündigt, dass die
gegenwärtige die letzte
Sitzungsperiode sein wird. Wenn
Ihr diesen Brief in Händen haltet,
wird bereits die nachkonziliare
Zeit begonnen haben. Mein Herz
erzittert, wenn ich daran denke,
dass dies Anlass zu neuen Wunden
im Leib der Kirche liefern kann.

Die auf ein Konzil folgenden Jahre
sind immer besonders wichtig.
Denn sie erfordern Fügsamkeit,
um dessen Entscheidungen
anzuwenden, sowie
Glaubensstärke, übernatürlichen



Geist, Liebe zu Gott und zur Kirche
Gottes, Treue zum Papst . 2

Als der heilige Josefmaria so sprach,
ließ er sich keineswegs vom
Pessimismus leiten. Er wollte freilich
unterstreichen, dass damals und
immer Frauen und Männer des
Glaubens nötig sind.

3 Trotz aller Bemühungen seitens des
Lehramtes im letzten halben
Jahrhundert, trotz des treuen
Zeugnisses vieler Menschen, unter
ihnen auch Heilige, hat sich die
Verwirrung über die ganze Welt
verbreitet. So schreibt der Papst: Wir
dürfen nicht zulassen, dass das
Salz schal wird und das Licht
verborgenen gehalten wird (vgl. 
Mt 5,13–16). Auch der Mensch von
heute kann wieder das Bedürfnis
verspüren, wie die Samariterin
zum Brunnen zu gehen, um Jesus
zu hören, der dazu einlädt, an ihn
zu glauben und aus der Quelle zu



schöpfen, aus der lebendiges
Wasser hervorsprudelt (vgl. Joh
4,14). Wir müssen wieder
Geschmack daran finden, uns vom
durch die Kirche treu
überlieferten Wort Gottes und vom
Brot des Lebens zu nähren –
Gaben, die allen zur Stärkung
angeboten werden, die seine
Jünger sind (vgl. Joh 6,51). Die
Lehre Jesu ertönt nämlich noch in
unseren Tagen mit derselben
Kraft: ›Müht euch nicht ab für die
Speise, die verdirbt, sondern für
die Speise, die für das ewige Leben
bleibt‹ ( Joh 6,27). Die Frage derer,
die ihn hörten, ist die gleiche auch
für uns heute: ›Was müssen wir
tun, um die Werke Gottes zu
vollbringen?‹ ( Joh 6,28). Die
Antwort Jesu kennen wir: ›Das ist
das Werk Gottes, dass ihr an den
glaubt, den er gesandt hat‹ ( Joh
6,29). An Jesus Christus zu glauben
ist also der Weg, um endgültig zum
Heil zu gelangen . 3



4 Das Jahr des Glaubens bietet einen
hervorragenden Anlass, den
empfangenen göttlichen Schatz tiefer
zu erfassen, um diese Tugend in
konzentrischen Kreisen zu
verbreiten, die sehr weit reichen
sollen. Damit bietet sich uns eine
glänzende Gelegenheit an, der von
der Welt so sehr benötigten
Neuevangelisierung einen starken
Antrieb zu geben, der bei unserer
täglichen Besserung mit Taten im
Umgang mit den drei göttlichen
Personen beginnen soll. Dazu suchen
wir in Marias und Josefs Glauben
Schutz. Der hl. Josefmaria
betrachtete und bewunderte sie in
besonderem Maße, um in seiner
Identifizierung mit Christus, mit
Gottes Willen voranzuschreiten.
Wenn wir die Menschen dazu
bewegen wollen, dass sie Gott näher
kommen, dann müssen wir zu ihnen
insbesondere durch unser Leben als
Christen sprechen.



Wir wissen, dass unser Vater
unaufhörlich auf die Apostel und auf
die ersten Christen schaute. In den
Zwölf sowie in den Urgemeinden der
Männer und Frauen, die Christus
nachfolgten, glänzte kraftvoll die
Sicherheit ihres Glaubens an
Christus, an seine Lehren. Sie
konnten und wollten die Schritte des
Erlösers auf den Wegen der
Menschen erforschen. Es ist
keineswegs abwegig zu denken, dass
sich zahlreiche Gelegenheiten in ihr
Gedächtnis einbrannten, in denen
Jesus die Kranken, die
Gebrechlichen, sie selbst dazu
aufforderte, dass sie sich an ihn
wenden sollten, dass sie mit Glauben
beten und bitten sollten. Ebenso
selbstverständlich ist es, dass sich in
ihre Seele Jesu väterlicher Tadel
wegen ihres Unglaubens einprägte,
gerade bevor er sie in alle Welt
sandte, um die Frohe Botschaft zu
verkünden (vgl. Mk 16, 14–15).



Offenkundig waren sich die ersten
Christen bewusst – es sind zahlreiche
Zeugnisse über ihr Handeln auf uns
gekommen –, dass auch sie fest an
die göttliche Gnade glauben sollten,
um das Gebot zur Verbreitung der
Lehren Christi zu erfüllen.

Die Zwölf sowie jene, unsere Brüder
und Schwestern, waren sich bewusst,
dass diese vom Sohn Gottes
besonders geforderte Tugend den
Weg zur Hoffnung auf die Erfüllung
des Erlösungsplans erschließt.
Gleichzeitig wurde ihre Liebe und
Dankbarkeit gegenüber dem
dreieinigen Gott immer stärker,
immer apostolischer, das heißt fähig,
Menschen aus allen Lebensvollzügen
und Berufen zur Wahrheit zu
bewegen.

5 Meine Töchter, meine Söhne: Das
gleiche geschieht heute. Denn die
Mittel, wie der hl. Josefmaria
wiederholte, sind dieselben: das –



gelebte! – Evangelium und das
Kreuz.

Wir sollen stets verbreiten, dass das
Wiederfinden der Freude und der
Sicherheit im Glauben eine Pflicht
für die Weltkirche, für die ganze
Kirche ist. Sie steht demnach nicht
nur den Hirten zu, sie betrifft
vielmehr alle Gläubigen. Zwar sollen
die Hirten selbstverständlich mit
ihrem Beispiel und ihren
Ermahnungen vorangehen – so
schreibt der Papst im motu proprio ,
mit dem er diese besondere Zeit in
der Kirche ausgerufen hat. Der
Heilige Vater lädt jedoch alle ein, sich
die Aufforderung anzueignen, den
Schatz der Lehren Christi allen
anderen Menschen mitzuteilen.

In einer Notemit pastoralen
Hinweisen zum Jahr des Glaubens
vom 6. Januar rät die Kongregation
für die Glaubenslehre den Bischöfe
dazu, unter Berücksichtigung der



besonderen pastoralen Umstände des
ihnen anvertrauten Teils der
Gläubigen diesem Thema einen
Hirtenbrief zu widmen .4 Dies habe
ich mir mit diesem Brief
vorgenommen. Sein einziges Ziel
besteht darin, Euch einen weiteren
Anreiz zu liefern, damit jeder
einzelne selbst und auch zusammen
mit den anderen die Schönheit des
von Gott empfangenen Glaubens
betrachtet, sie in seinem Alltag in die
Tat umsetzt und sie ohne
Menschenfurcht verbreitet.

In der Note mit pastoralen
Hinweisen heißt es auch: »Die
Heiligen und Seligen sind die
authentischen Zeugen des
Glaubens«5 ; daher wird den Hirten
empfohlen, Leben und Lehre so
vieler Heiligen bekannt zu machen.
Folgerichtig lasse ich mich für diesen
Brief oft von den schriftlichen und
mündlich überlieferten Lehren des
hl. Josefmaria, dem geliebten



Gründer des Opus Dei inspirieren,
einem Heiligen, der durch die von
ihm hervorgebrachten Früchte sein
gänzliches Festhalten am Vertrauen
auf Gott verdeutlicht.

NOTWENDIGKEIT EINER
NEUEVANGELISIERUNG

6 In ihrem Voranschreiten hat die
Menschheit den Hunger nach dem
Wort und der Kenntnis Gottes
gespürt, und sie wird ihn heute und
immer spüren, obwohl sich viele
Menschen dieses tiefgreifenden
Bedürfnisses ihrer Seele nicht
bewusst sind. Uns, die wir vom
Herrn die Gabe des Glaubens
erhalten haben, kommt die Pflicht
zu, aufzuwachen und diejenigen
aufzuwecken, die sich in diesem
Dämmerschlaf des Todes und der
Unwirksamkeit befinden. Das Jahr
des Glaubens , das im Rahmen der
der Neuevangelisierung gewidmeten
Versammlung der Bischofssynode



eröffnet wird, stellt für alle einen
neuen Ansporn dar. Es ist der
Augenblick gekommen, schneller
voranzukommen – so wie die Läufer
zum Endspurt ansetzen, wenn sie
sich dem Ziel nähern.

Ich erinnere mich sehr lebendig
daran, wie der Ehrwürdige Diener
Gottes Alvaro del Portillo uns
ermutigte, an der Aufgabe einer
Neuevangelisierung persönlich
teilzunehmen. Bereits zu
Weihnachten 1985 schrieb er einen
Hirtenbrief mit Ratschlägen zur
intensiveren Mitarbeit bei der
Neuchristianisierung einiger Länder,
in denen eine fortschreitende
Schwächung des christlichen Lebens
offenbar wurde. Er warnte vor dem
aus den wirtschaftlich
entwickelteren Ländern kommenden
neuen Heidentum , das sich wie heute
»durch eine Suche nach dem
materiellen Wohlstand um jeden
Preis auszeichnete sowie durch die



damit einhergehende Vergessenheit –
oder besser gesagt, durch die Angst,
durch ein regelrechtes Grausen – vor
allem, was Leid verursachen kann. 
«6

Zu dieser gewaltigen apostolischen
Arbeit ist die Notwendigkeit hinzu‐
gekommen, auch die Völker und
Gesellschaften aus Mittel- und
Osteuropa zu betreuen, die
jahrzehntelang unter dem Joch des
kommunistischen Materialismus
gelebt und durch ein langes und
stilles Martyrium uns alle in der
Freiheit gehalten haben.

Erneuern wir jeden Tag den Wunsch,
Christus auf die Spitze und in den
Mittelpunkt der menschlichen
Wirklichkeit zu stellen. Dazu ist es
erforderlich, im persönlichen
Umgang mit Gott und in der Hingabe
an die anderen zu wachsen und so
im Rahmen unserer geringen
Möglichkeiten – das heißt, mit der



vollständigen täglichen Hingabe – zu
einer durch die Gnade und das Salz
des Evangeliums erneuerten Welt
beizutragen; einer Welt, die der Herr
seinen Jüngern anvertraut hat. Sollte
irgendwann einmal der Pessimismus
in die Seele Einzug halten wollen,
weil wir die Früchte unserer
Arbeiten nicht sofort ernten, dann
sollten wir diese Hoffnungslosigkeit
weit von uns weisen, weil nicht wir
es sind, die Gottes Pläne
verwirklichen. Denn wir sind voller
Fehler, wir sind nichts Besonderes.
Unterschiedliche Perikopen der
Heiligen Schrift bestärken uns in
ihren zahlreichen Andeutungen, dass
inter medium montium pertransibunt
aquæ ( Ps 103/104, 10). Diese
Gewissheit steht jedem noch so
kleinen Fünkchen Mutlosigkeit
entgegen, selbst wenn die
Hindernisse so hoch sein sollten wie
die Berggipfel selbst. Dieser Weg ist
dazu angetan, dass wir in den
Himmel gelangen. Denn wir sind uns



sicher, dass die göttlichen Gewässer
all unsere Beschränkungen
reinwaschen und sie auch dazu
antreiben, zur Gegenwart Gottes zu
gelangen.

7 Es kommen mir einige Worte des
hl. Josefmaria in den Sinn, die er
kurz vor seinem Heimgang in den
Himmel schrieb. Beim Betrachten
der Glaubens-, Tugenden- und
Wertekrise, die bereits damals in
vielen Lebensbereichen sichtbar
wurde, schrieb er 1973 mit
übernatürlichem Sinn und
apostolischem Eifer: In Zeiten
tiefgreifender Krisen in der
Kirchengeschichte waren es
niemals viele, die treu geblieben
sind und die darüber hinaus
genügende geistliche und
lehrmäßige Bildung, moralische
und geistige Reserven besaßen, um
sich den Vertretern des Bösen
entschieden zu widersetzen. Diese
Wenige aber erfüllten erneut mit



Licht die Kirche und die Welt . 7
Wir sollen dafür sorgen, dass viele
Frauen und Männer das Leben der
Gnade annehmen und darin Schutz
und Stärke finden.

Die Neuevangelisierung nimmt sich
besonders dringend in Europa und in
den entwickeltsten Ländern aus. Im
Nachsynodalen Apostolischen Schrei‐
ben Ecclesia in Europa schilderte der
selige Johannes Paul II. die religiöse
Lage der Gesellschaft in der Alten
Welt. Zwar sollte dieses Schreiben
die Schlussfolgerungen der
Sonderversammlung der
europäischen Bischofssynode
enthalten. Seine Bekräftigungen
können jedoch darüber hinaus auf
viele andere Orte angewandt
werden. Denn nach zwanzig
Jahrhunderten trifft es sogar auf
Länder alter christlicher Tradition
zu: »Die Zahl der Nichtgetauften
nimmt zu, sei es aufgrund der
beträchtlichen Anwesenheit von



Einwanderern, die anderen
Religionen angehören, sei es deshalb,
weil auch Kinder aus traditionell
christlichen Familien (…) die Taufe
nicht empfangen haben. «8 Der Papst
stellte dann abschließend fest:
»Tatsächlich ist Europa inzwischen
zu jenen traditionell christlichen
Gebieten zu rechnen, in denen außer
einer Neuevangelisierung in
bestimmten Fällen eine
Erstevangelisierung nötig erscheint. 
«9 Erst- und Neu evangelisierung:
dies sind zwei Arten der
Verkündigung des Evangeliums, die
die Lage der Kirche und der Welt von
uns erfordern.

8 Die Wirklichkeit des Missionar
mit Sendung sein und nicht
Missionar heißen , die der hl.
Josefmaria im Weg im Punkt 848
anspricht, steht in der Wurzel, am
Ursprungspunkt der Sendung – Wie
mich der Vater gesandt hat, so sende
ich euch ( Joh 20, 21). Sie gestaltet die



historischen Formen, die im Leben
der Kirche Christi Sendung
annehmen sollte, von der Betreuung
des Glaubenslebens der Katholiken
(Seelsorge, Brüderlichkeit) bis zur
Verkündigung Christi des Erlösers an
die Heiden (Erstverkündigung,
Evangelisierung), von der
brüderlichen Beziehung zu den
nichtkatholischen Christen, um sie
zur vollen Gemeinschaft zu führen
(Ökumene), bis zur
Neuverkündigung Christi und seiner
Lehre an die Getauften, die ihn
verlassen haben und seine Lehre
ablehnen (Neuevangelisierung). Wir
Gläubige des Opus Dei sind mit
unserem ganz säkularen Charakter
dazu gerufen, die verschiedenen
Dimensionen der einzigen ›Sendung‹
der Kirche aufzunehmen.

Der hl. Josefmaria wiederholte es
eindringlich: Wir sind Missionare
mit Sendung, ohne Missionare zu
heißen. Missionare sowohl auf den



asphaltierten Straßen in Rom,
New York, Paris, Mexiko, Tokio,
Buenos Aires, Lissabon oder
Madrid, Dublin oder Sydney als
auch mitten in Afrika . 10 Die
Notwendigkeit, den Glauben
erstmalig zu verkünden, beschränkt
sich nicht mehr auf die traditionell
als Missionsländer bekannten
Gebiete. Leider betrifft diese Aufgabe
die ganze Erde. Und dieser großen
Aufgabe müssen wir uns widmen.

Diese Verantwortung darf sich nicht
in bloßen Überlegungen erschöpfen;
jeder einzelne, jede einzelne von uns
soll sich fragen: Wie trage ich dazu
bei? Vorher sollen wir erwägen, wie
sich der Glaube auf unser Handeln
auswirkt. Fragen wir uns ebenfalls,
ob wir täglich für diese Gabe danken
und dann den anderen diesen
großen Schatz mitzuteilen trachten.
Erheben wir unser Herz zu Gott,
indem wir bitten: adauge nobis fidem
( Lk 17, 5), damit wir alle besser



beten; adauge mihi fidem , damit ich
so arbeite, dass ich mich heilige und
die anderen heilige, damit ich
meiner Freundschaft einen
ununterbrochenen christlichen Sinn
verleihe. Vergessen wir nicht das
geflügelte Wort, dass die beste
Predigt ein gutes Beispiel ist. So
folgen wir den Schritten Jesu, der 
cœpit facere et docere (vgl. Apg 1, 1),
der getan und gelehrt hat.

Seien wir davon überzeugt: In den
verschiedenen Lebensbereichen » ist
– auch für die bereits Getauften – eine
erneute Verkündigung nötig . Viele
(…) Zeitgenossen meinen zu wissen,
was das Christentum ist, kennen es
jedoch nicht wirklich. Häufig sind
sogar die wesentlichen Elemente und
Grundbegriffe des Glaubens nicht
mehr bekannt. «11 Wir sollen uns
mit unserem Leben und mit unserer
Bildung in der Glaubenslehre dieser
Herausforderung stellen. Bedenken
wir ohne Mutlosigkeit, dass die



apostolische Sendung, zu der der
Herr die Christen drängt, die sich als
Kinder Gottes wissen, in unserer Zeit
eine unterschiedliche Tonlage
erfordert, je nach den Umständen
des Milieus, des Ortes, der Menschen,
denen jede oder jeder einzelne
begegnet. Wir sollen die Menschen in
unserer Umgebung und diejenigen,
mit denen wir Umgang haben, in
Kontakt mit Christus bringen. Wir
sollen dafür sorgen, dass sie das
Antlitz unseres Erlösers erkennen
oder wiedererkennen . Wir sollen sie
auf ihrem Weg in seiner Nachfolge
bestärken, auch wenn sie deshalb
gegen den Strom schwimmen
müssen.

9 Was für eine großartige Arbeit
steht uns bevor! Wir werden in
Demut und mit dem persönlichen
Wunsch, heilig zu werden, die
Menschen besonders mit unserem
Beispiel erreichen. Seien wir uns
bewusst, dass die Bemühungen, uns



trotz unserer persönlichen Fehler
durch und durch als Christen zu
verhalten, zu dem Licht gehört, das
der Herr in der Welt entzünden
möchte. Haben wir keine Angst, in
mit dem Glauben unvereinbaren
Aspekten mit unserer Umgebung in
Konflikt zu geraten, selbst wenn uns
diese Haltung materielle oder
gesellschaftliche Nachteile
verursachen sollte. Seid davon
überzeugt und weckt in den
anderen die Überzeugung, dass
wir Christen gegen den Strom
schwimmen müssen. Gebt euch
diesbezüglich keinen Illusionen
hin. Denkt daran: Gegen den
Strom schwamm Jesus, gegen den
Strom schwammen auch Petrus
und die anderen Ersten sowie alle
anderen, die im Laufe der
Jahrhunderte beständig Jünger
des Meisters sein wollten. Seid also
gewiss, dass nicht die Lehre Jesu
dem Zeitgeist angepasst werden
soll. Der Zeitgeist soll sich



vielmehr dem Licht des Erlösers 
öffnen. 12

Deshalb richten wir unseren Blick
auf den Erlöser und bitten ihn
darum, dass er uns seinen Frieden
sowie die Fähigkeit schenke, den
Menschen, die das Unverständnis
fördern, zu verzeihen und sie zu
lieben. Beten wir hartnäckig für
diejenigen, die hartnäckig die Kirche,
deren Hierarchie und die Katholiken
an den Pranger stellen wollen.
Versuchen wir im Bewusstsein
unserer persönlichen Schwäche
ohne Unterlass Böses mit Gutem zu
vergelten. Als Folge unserer
Vereinigung mit Gott wollen wir die
Menschen lieben, die die Religion
verfolgen oder sie in die Sakristeien,
in den ausschließlich privaten
Bereich verbannen wollen.

Wenn andererseits die
Menschenfurcht den apostolischen
Eifer nicht bremsen darf, wird ihn



der Gedanke an die persönliche
Schwäche oder an den Mangel an
Mitteln erst recht nicht aufhalten,
weil wir nicht auf unsere Kräfte,
sondern auf Gottes Gnade vertrauen:
omnia possum in eo, qui me confortat
( Phil 4, 13). In diesem
Zusammenhang schrieb der Gründer
des Opus Dei: Bleibt alle im Gebet
vereint. Dies ist (…) der Ursprung
unserer Freude, unseres Friedens,
unserer Gelassenheit und deshalb
auch unserer übernatürlichen
Wirksamkeit . 13 An anderer Stelle
fügte er hinzu: Welche anderen
Ratschläge könnte ich euch noch
geben? Nun, dass ihr all das tut,
was die Christen immer getan
haben, die wirklich Christus
nachfolgen wollten, angefangen
bei jenen ersten, die Jesu
unmittelbare Nähe erfuhren:
häufigen Umgang mit dem Herrn
in der Eucharistie, kindliche
Anrufung der seligsten Jungfrau,
Demut, Mäßigkeit, Abtötung der



Sinne (…) und die Buße 14 ; ein
starker Glaube, der im Allmächtigen
Herrn begründet ist. Der Optimismus
und die Festigkeit des hl. Josefmarias
sind eigentlich schwer zu erklären.
Ihn haben unter vielen anderen
Texten immer die Worte des Psalms
ermuntert: in lumine tuo videbimus
lumen ( Ps 35/36, 10), denn in seinem
Licht schauen wir das Licht.

ZU DEN WURZELN DES
EVANGELIUMS ZURÜCKKEHREN

10 In der Vergangenheit sah sich
Europa oft Zeiten schwerwiegender
Veränderungen und Krisen
gegenübergestellt, aber »es hat sie
immer dadurch überwunden, dass es
neue Kraft aus dem
unerschöpflichen Vorrat an
lebendiger Kraft des Evangeliums
nahm «15 . Diese 1995 geäußerte
Aussage Johannes Pauls II. bekräftigt
den Weg, dem wir zu folgen haben.
Es gibt keinen anderen Weg als zu



den Wurzeln unseres Glaubens
zurückzukehren, damit wir uns mit
der lebendigen Kraft durchtränken
lassen, die sie uns vermitteln – das ist
das Ziel der Ausbildung in der
Glaubenslehre, die das Werk uns
erteilt. Von dort aus können wir
überall Frauen und Männer in einen
lebendigen Kontakt zu Christus
setzen.

Der hl. Josefmaria sagte, den
Glauben leben bedeutet auch, ihn
den anderen mitzuteilen . Um dies
zu erreichen, müssen wir mit ihnen
den Weg zusammen gehen und
ihnen zuhören, wenn sie über die
Schwierigkeiten, die sie mit der
christlichen Botschaft haben,
sprechen. Wir sollen sie verstehen
und ihnen zeigen, dass wir sie
verstehen, so dass sie sich durch
unser orientierendes Gespräch
verstanden und beraten fühlen.
Wenn wir zusammen mit den
Menschen voranschreiten, werden



wir ihnen mit Liebe und Verständnis
das Evangelium, das lebendige Wort
des Herrn, mitteilen. Wir werden
ihnen also den großartigen
christlichen Geist zeigen, der
Vernunft und Glauben zur
Übereinstimmung bringt, der auf alle
Fragen eine Antwort gibt und der
alle Unruhe des menschlichen
Herzens besänftigt. Auf diese Art und
Weise bereiten wir sie vor, damit sie
sich nach den Sakramenten sehnen
und damit sie sich auf deren
Empfang vorbereiten.

Häufig wird Gottes Gnade in den
Seelen das übernatürliche Gebäude,
angefangen bei den Fundamenten,
bauen müssen. Wir können das
Streben nach Solidarität, den
Wunsch, Gutes zu tun, der in den
neuen Generationen – und nicht nur
in ihnen – festzustellen ist, zum
Anlass nehmen, damit sie den
Erlöser entdecken. Dazu ist es
erforderlich, dass wir ihnen die



Lehre mit Sprachengabe verkünden,
dass wir nach und nach wie auf
einer leicht ansteigenden Ebene die
Fundamente legen, bis sie ein festes
christliches Leben erworben haben.

Das Beispiel der ersten Christen

11 Ich wiederhole es: Wir sollen das
Verhalten der Aposteln und unserer
ersten Glaubensbrüder oft
betrachten. Sie waren nur wenige,
ihnen mangelte es an menschlichen
Mitteln, lange Zeit hindurch gab es
unter ihnen weder große Denker
noch prominente Mitglieder. Sie
lebten in einer von Gleichgültigkeit
geprägten Gesellschaft ohne Werte,
die in vielerlei Aspekten der
Gesellschaft ähnelt, der wir heute
begegnen. Trotzdem ängstigten sie
sich nicht. Sie führten ein
wunderbares Gespräch mit allen
Menschen, denen sie auf ihren
Reisen und Pilgerfahrten
begegneten. Wenn die Apostel



diesen übernatürlichen Dialog mit
all diesen Menschen nicht geführt
hätten, gäbe es keine Kirche . 16
Ihre Zeitgenossen, Frauen und
Männer, erfuhren eine tiefgreifende
Verwandlung, nachdem sie von der
göttlichen Gnade berührt worden
waren. Sie schlossen sich nicht
einfach einer neuen Religion an, die
vollkommener als die zuvor
bekannten war. Durch den Glauben
entdeckten sie vielmehr Christus und
verliebten sich in ihn, in den
Gottmenschen, der sich für sie
hingegeben hatte, der auferstanden
war, um ihnen die Himmelspforte zu
öffnen. Diese unerhörte Tat drang
mit gewaltiger Kraft in die Seelen der
ersten Christen ein. Sie verlieh ihnen
eine Stärke, die jeder Prüfung
standhielt. »Niemand hat an Sokrates
soweit geglaubt, dass er für seine
Lehre sterben würde«, schreibt
Justin in der Mitte des 2.
Jahrhunderts. »Aber für Christus
haben sogar Handwerker und



Unwissende nicht nur die Meinung
der Welt, sondern auch die Angst vor
dem Tod verachtet. «17

In einer Welt, die sich nach der
Erlösung sehnte, ohne zu wissen, wo
sie sie finden sollte, brach sich die
christliche Lehre wie ein entzündetes
Licht mitten in der Dunkelheit Bahn.
Mit ihrem Verhalten konnten die
ersten Christen vor ihren Mitbürgern
die erlösende Klarheit zum Glänzen
bringen. Sie wurden zu Boten Christi,
in Einfachheit, mit Natürlichkeit,
ohne Aufsehen zu erregen, durch die
Übereinstimmung zwischen ihrem
Glauben und ihrem Handeln.
»Unsere Stärke beruht nicht auf
großen Worten, sondern im Tun «18 ,
schrieb einer von ihnen. Dadurch
verwandelten sie die heidnische
Welt.

Im Apostolischen Schreiben, das der
selige Johannes Paul II. zur
Vorbereitung auf das große Jubiläum



im Jahre 2000 an die gesamte Kirche
richtete, schrieb er: »In Christus ist
die Religion nicht mehr ein
›tastendes Suchen‹ (vgl. Apg 17, 27),
sondern Glaubensantwort an Gott,
der sich offenbart: Antwort, in
welcher der Mensch zu Gott als
seinem Schöpfer und Vater spricht;
Antwort, die von jenem einzigen
Menschen ermöglicht wurde, der
zugleich das Wort, eines Wesens mit
dem Vater, ist, in dem Gott zu jedem
Menschen spricht und jeder Mensch
dazu befähigt wird, Gott zu
antworten. «19 Eine Frage des
Glaubens 12 In diesen Worten
erblicke ich eine weitere Überlegung,
die ich im Hinblick auf die
Notwendigkeit anstellen wollte, uns
ohne Unterlass in der
Neuevangelisierung der Gesellschaft
zu engagieren. Wir brauchen vor
allem einen beständigen Glauben,
eine beständige Hoffnung. Das
bedeutet, dass wir in jedem
Augenblick zutiefst davon überzeugt



sind – mit einer Überzeugung, die
aus dem Umgang mit der
Dreifaltigkeit hervorgeht –, dass es
möglich ist, die Richtung unserer
Welt zu ändern, alle menschlichen
Tätigkeiten auf die Ehre Gottes und
auf die Bekehrung der Menschen
auszurichten. Kampf und Leid
werden gewiss nicht fehlen, aber wir
werden immer in lætitia , mit Freude
und Vertrauen vorankommen, weil
wir auf die göttliche Verheißung
zählen dürfen: Fordre von mir und
ich gebe dir die Völker zum Erbe, die
Enden der Erde zum Eigentum ( Ps 2,
8).

Es beeindruckt – ich wiederhole es –
zu sehen, wie sich die Apostel ohne
andere Mittel als den Glauben an
Christus und durch eine sichere und
freudige Hoffnung ermuntert über
die gesamte damals bekannte Welt
verbreiteten, wie sie die christliche
Lehre überallhin brachten. Der hl.
Josefmaria freute sich, wenn er ihre



Feste und die der heiligen Frauen
feiern durfte, die Jesus auf seinen
irdischen Wegen begleitet haben. Die
Gestalten der Apostel, der Maria
Magdalena, des Lazarus und dessen
Schwestern Martha und Maria
begeisterten ihn. Von jedem
einzelnen, von jeder einzelnen von
ihnen können wir lernen, noch
mehr, ja ganz an Christus zu glauben,
ihn mit der Kraft derjenigen zu
lieben, die mit ihm Umgang hatten.
Auch sie dürften wie wir ihre
Schwächen wahrgenommen haben.
Trotz ihrer geringen Zahl im
Vergleich zur Bevölkerungsstärke
der damals bekannten Länder
streuten sie mit ihrem täglichen
Beispiel und mit ihrem tröstenden
Wort den göttlichen Samen aus.

Ich erinnere mich an die Kraft, mit
der unser Vater versicherte: Es ist
eine Frage des Glaubens! , wenn er
vom Apostolat in einer schwierigen
Umgebung sprach. In der Tat ist es



eine Frage des Glaubens! Eines
Glaubens, von dem der Herr im
Evangelium sagt, dass er die Berge
wegzurücken in der Lage ist (vgl. Mt
17, 20), der alle Hindernisse
überwinden kann, der wie die Flüsse
ist, die zwischen den Bergen dahin
eilen (vgl. Ps 103/104, 10). Deshalb
frage ich Euch und frage ich mich:
Welcher Glaube bewegt uns beim
Apostolat im Wissen, dass es immer
Zeit dazu ist? Sind wir wirklich
davon überzeugt, dass laut Johannes 
das der Sieg (ist), der die Welt besiegt
hat: unser Glaube (1 Joh 5, 4)?
Handeln wir demgemäß? Begegnen
wir den auftretenden Hindernissen
mit Zuversicht, mit Siegesmoral? Und
unterstützen wir dafür jede
apostolische Tätigkeit mit Gebet und
Opfer? Geben wir Zeugnis von
unserem Glauben, ohne uns wegen
der Schwierigkeiten in unserer
Umgebung zu ängstigen?



Wiederholen wir dem Herrn noch
häufiger: Ich glaube; hilf meinem
Unglauben! (Mk 9, 24). Den hl.
Josefmaria bewegte die Bitte des
Vaters eines besessenen Jungen sehr.
Wir dürfen uns nicht damit
zufriedengeben, wie wir den Herrn
bereits um die göttlichen Tugenden
bitten. Weil er sich bewusst war, dass
der Glaube eine übernatürliche Gabe
ist, die nur Gott in die Seele eingeben
und in ihr verstärken kann, sagte der
hl. Josefmaria bei einer Gelegenheit: 
Jeden Tag wiederhole ich es ihm
häufig (…). Ich werde etwas zu ihm
sagen, worum ihn die Apostel
baten (…): adauge nobis fidem! (
Lk 17, 5), vermehre in uns den
Glauben. Und ich füge hinzu:
spem, caritatem; vermehre in uns
den Glauben, die Hoffnung und die
Liebe. 20

Ein fester Stützpunkt



13 Der Heilige Vater Benedikt XVI.
hat wiederholt auf die Widersprüche
unserer Zeit hingewiesen. Heute gibt
es in großen Teilen der Welt eine
merkwürdige Gottvergessenheit.
Es scheint auch ohne ihn zu gehen.
Aber zugleich gibt es auch ein
Gefühl der Frustration, der
Unzufriedenheit an allem und mit
allem: Das kann doch nicht das
Leben sein! In der Tat nicht. Und
so gibt es zugleich mit der
Gottvergessenheit auch so etwas
wie einen Boom des Religiösen. Ich
will nicht alles schlechtmachen,
was da vorkommt. Es kann auch
ehrliche Freude des
Gefundenhabens dabei sein. Aber –
um die Wahrheit zu sagen –
weithin wird doch Religion
geradezu zum Marktprodukt. Man
sucht sich heraus, was einem
gefällt, und manche wissen,
Gewinn daraus zu ziehen. Aber die
selbstgesuchte Religion hilft uns
im letzten nicht weiter. Sie ist



bequem, aber in der Stunde der
Krise lässt sie uns allein. 21 Der
Papst schließt daran eine Einladung
an: Helft den Menschen, den
wirklichen Stern zu entdecken, der
uns den Weg zeigt: Jesus Christus .
22

Trotz eines von Relativismus
geprägten, permissiven Klimas, das
in weiten Teilen der Gesellschaft
vorherrscht, spüren viele Menschen
Sehnsucht nach Ewigkeit. Eine
Sehnsucht, die bei manchen erst
nach Versuchen aufkommt, sie mit
vergänglichen Dingen zu stillen. Wie
wahr sind die bekannten Worte des
Augustinus! »Du hast uns auf dich
hin geschaffen, und ruhelos ist unser
Herz, bis es ruhet in dir .«23 Allein
Gott kann in der Tat die Sehnsüchte
des menschlichen Geistes
vollkommen stillen. Deshalb sollen
wir Frauen und Männer mit einer
starken Frömmigkeit sein, die auf die
verschiedenen Ausprägungen des



Gebetes mit dem aufrichtigen
Wunsch zurückgreifen, größere
Beter zu werden – was auch alle
Sorgen ausräumt. Wir sollen die
Heilige Messe in tiefem Glauben
besuchen, weil wir davon überzeugt
sind, dass dort das Opfer auf dem
Kalvarienberg vergegenwärtigt wird,
das Opfer, das uns die Erlösung
gebracht hat und uns für den
täglichen Kampf um die Heiligkeit
Kraft verleiht.

14 Der Glaube, die Frömmigkeit, die
Sammlung, mit denen sich der hl.
Josefmaria mit Leib und Seele in die
Zeit der eucharistischen Wandlung
hineinversetzte, beeindruckten sehr.
Mit erneuerter Dankbarkeit und
neuer Frömmigkeit wunderte er sich
jeden Tag aufs Neue über das
Geheimnis der Transsubstantiation,
über die Hingabe des Sohnes Gottes
an den Vater mit dem Heiligen Geist
für die Seelen. Ich glaube, ich
übertreibe nicht, wenn ich sage, dass



er die ganze Kraft seiner
Wirksamkeit und seines breiten
apostolischen Handelns den
Augenblicken entnahm, in denen er
sich ipse Christus wusste. Denselben
glühenden Glauben konnte man ihm
anmerken, wenn er vor der
Kommunionausteilung die Worte des
Täufers wiederholte: ecce agnus Dei!
Er ermahnte alle Katholiken und
insbesondere auch seine Kinder und
die Priester dazu, mit Christus eins
zu werden, weil Christus selbst uns
dazu eingeladen hat und weil wir so
die Menschen zur Liebe zu Gott
führen. Unseren Glauben wie unser
Vater zu erneuern, gerade im
Augenblick der Transsubstantiation,
bedeutet eine mächtige Hilfe dafür,
jeden Tag in eine Messe zu
verwandeln.

Die Gewissheit, dass Gott mit uns
rechnen möchte, kann und soll einen
festen Stützpunkt darstellen, damit
wir täglich unseren apostolischen



Eifer erneuern. Sie soll uns Hoffnung
und übernatürliche Zuversicht
verleihen und dazu antreiben, den
Menschen zu dienen, denen wir
begegnen. Der Wunsch, vielen
Berufskollegen, Freunden,
Verwandten, Bekannten und
Unbekannten – unabhängig von
ihren Meinungen in weltlichen
Dingen – das Licht Christi, den
Eifer Christi, die Schmerzen und
die Erlösung Christi mitzuteilen,
soll uns so entzünden, dass wir
ihn in die Tat umsetzen, dass wir
diese Menschen brüderlich
umarmen. Wir werden dann ein
glühender Rubin, wir hören auf,
ein Nichts, ein armes und elendes
Stück Kohle zu sein, und
verwandeln uns in die Stimme
Gottes, in das Licht Gottes, in das
Feuer des Pfingsttages! 24

EINIGE VORRANGIGE BEREICHE



15 Immer und überall sollen wir im
Bereich der Bildung tiefgreifend
apostolisch wirken. Über die
Wahrheit ›kommunizieren‹, um die
Wahrheit zu ›kommunizieren‹, darin
kann jede apostolische Arbeit
zusammengefasst werden. Hier gibt
es keinen Platz für die Ermüdung in
der demütigen, eindringlichen,
vertrauensvollen Bitte an Gott, damit
er den Verstand und das Herz seinem
Licht öffnet. Viele Menschen
wiederholen mit den Sterndeutern: 
Wir haben seinen Stern aufgehen
sehen und sind gekommen, um ihm zu
huldigen ( Mt 2, 2). Sie werden es uns
gegenüber bekennen, wenn wir, die
wir an Christus glauben, allen
Menschen mit aufrichtiger, von
Liebe und Verständnis, aber auch
von menschlicher Sympathie
geprägter und in der Frömmigkeit
verbürgter Freundschaft sowie mit
Dankbarkeit für das Gute begegnen,
das nicht wenige Menschen in so
vielen Bereichen tun.



Benedikt XVI. führt dazu aus: Was
uns immer wieder erstaunt, wenn
wir diese Worte der Sterndeuter
hören, ist die Tatsache, dass sie vor
einem einfachen Kind im Arm
seiner Mutter in Anbetung auf die
Knie fallen, nicht in einem
Königspalast, sondern in der
Armseligkeit einer Hütte in
Bethlehem (vgl. Mt 2, 11). Wie war
das möglich? Was hat die
Sterndeuter überzeugt, dass jenes
Kind ›der König der Juden‹ und der
König der Völker war? Sicher hat
sie das Zeichen des Sterns
überzeugt, den sie ›hatten
aufgehen sehen‹ und der genau
über dem Ort stehen blieb, wo sich
das Kind befand (vgl. Mt 2, 9). Aber
auch der Stern hätte nicht genügt,
wenn die Sterndeuter nicht
Personen gewesen wären, die
innerlich offen für die Wahrheit
waren. Im Unterschied zu König
Herodes, der ganz von seinen
Interessen an Macht und Reichtum



beherrscht war, waren die
Sterndeuter dem Ziel ihrer Suche
zugewandt, und als sie es fanden,
benahmen sie sich, obwohl
gebildete Männer, wie die Hirten
von Bethlehem: Sie erkannten das
Zeichen und huldigten dem Kind
und brachten ihm die kostbaren
symbolischen Gaben dar, die sie
mitge bracht hatten. 25

Vergessen wir nicht: Unser Herr
richtet sich an alle Menschen,
damit sie Ihn suchen, damit sie
heilig seien. Er ruft nicht nur die
Könige aus dem Morgenland, die
weise und mächtig waren. Vorher
bereits hatte er zwar keinen Stern,
doch einen seiner Engel zu den
Hirten gesandt (vgl. Lk 2, 9). Aber
alle, ob arm oder reich, ob weise
oder weniger weise, müssen in
ihrer Seele die demütige
Bereitschaft wachhalten, auf die
Stimme Gottes zu hören . 26



16 Diese Arbeit ist nicht Menschen
vorbehalten, die in speziellen
Bereichen tätig sind. Das persönliche
Apostolat, das ein jeder Christ in den
Bereichen seines eigenen
Lebensvollzugs entfacht, wird immer
eine große Wirksamkeit zeitigen.
Deshalb schlage ich Euch vor, eine
sehr persönliche
Gewissenserforschung im Hinblick
darauf zu halten, wie wir versuchen,
Menschen Gott näher zu bringen:
Gebete, Opfer, Stunden der gut
getanen Arbeit, die wir aufgeopfert
haben, Gespräche, die wir mündlich
oder schriftlich mit Freunden,
Verwandten, Berufskollegen und
Bekannten geführt haben. Wir sollen
die Menschen, mit denen wir
zusammenleben, mit dieser heiligen
Sorge anstecken, weil uns der Glaube
an die Wirksamkeit der Lehren
Christi dazu antreiben soll, unsere
Brüder und Schwestern mehr zu
lieben und ihnen zu dienen.
Niemand darf uns gleichgültig sein.



Das Apostolat der Bildung ist, wie
gesagt, eine Aufgabe für alle.
Allerdings sollen dabei die
zahlreichen Bereiche nicht aus dem
Blick geraten, in denen eine
Neuevangelisierung besonders
dringend erscheint. Heute ist es
vorrangig, mit der Lehre Christi 
einige Einzelbereiche zu prägen.
Dafür genügt es, sich die Aufgaben
der Regierenden, der
Wissenschaftler und Forscher, der
Medienfachleute usw. vor Augen zu
führen, ohne freilich zu vergessen,
dass alle Menschen – auch wir – die
Notwendigkeit verspüren, die
Stimme des Herrn zu vernehmen
und ihr nachzufolgen.

»Der Kampf um die Seele der
zeitgenössischen Welt ist da am
größten, wo der Geist dieser Welt am
stärksten zu sein scheint«, schrieb
der selige Johannes Paul II., weil es
heute neue Areopage gebe. »Diese
Areopage sind heute die Welt der



Wissenschaft, der Kultur, der
Kommunikationsmittel; es sind die
Kreise, in denen die intellektuelle
Elite, die Schriftsteller und Künstler
heranwachsen. «27

Forschung und Lehre

17 Zwar sollen wir immer allen
gegenüber offen sein. Es ist aber
selbstverständlich, dass der
Bekanntgabe des Evangeliums an
Menschen aus intellektuellen Kreisen
eine besondere Bedeutung zukommt.
Besonders diejenigen, die in
Hochschuleinrichtungen arbeiten,
sollen sich ein Wort des Herrn in
Erinnerung rufen, das zwar an alle
Menschen gerichtet ist, sie aber
insbesondere betrifft: vos estis lux
mundi ( Mt 5, 14), ihr seid das Licht
der Welt. Denn ihre berufliche Arbeit
stellt sie an die Spitze der
Neuevangelisierung. Der hl.
Josefmaria, dem schon vor 1928 das
Apostolat mit Akademikern



besonders am Herzen lag, schrieb
dazu: Die höchste Aufgabe der
Universität besteht darin, den
Menschen zu dienen, in ihrer
Gesellschaft Sauerteig zu sein . 28

Diese Worte drücken recht deutlich
aus, welche apostolische Ausrichtung
die Menschen aus diesen Bereichen
einnehmen sollen: Sie sollen
Sauerteig sein, Licht und Wärme –
das Licht und die Wärme des
Evangeliums – weitergeben, damit
ihre Freunde und Berufskollegen
ihre Seele und ihr Handeln in
vollkommener Treue zum
kirchlichen Lehramt mit der Frohen
Botschaft Christi durchtränken. Von
immerwährender Aktualität erweist
sich jener Punkt aus dem Weg : Die
Liebe Gottes und den Eifer für die
Seelen musst du an andere
weitergeben, damit diese
ihrerseits wieder viele anstecken,
die in einem weiteren Bereich
leben; und jeder dieser letzteren



wiederum seine Berufskollegen.
Wie viele geistliche Energien
brauchst du! – Und was für eine
große Verantwortung, wenn du
kalt wirst! Ich mag nicht daran
denken, was für ein Verbrechen es
wäre, wenn du schlechtes Beispiel
gäbest! 29

Wir dürfen nicht zulassen, dass die
redliche Herausforderung ins Leere
läuft, dazu beizutragen, dass viele
Menschen und Institutionen auf der
ganzen Welt – vom Beispiel der
ersten Christen angetrieben – eine
mit der Würde und mit dem Ziel des
Menschen in der Herrlichkeit des
Herrn (vgl. 2 Kor 3, 18)
übereinstimmende neue Kultur,
neue Gesetzgebung und neue Mode
fördern. Wenn schon wir alle mit
unserem Gebet und mit unserer
Großzügigkeit daran mitarbeiten
sollen, so kommt den
Universitätsdozenten und den
Forschern die besondere



Verantwortung zu, mit ihrer tiefen
und beharrlichen Arbeit alle
Gelegenheiten dazu auszunutzen, die
ihnen die Ausübung ihres Berufes
bietet. In diesem Zusammenhang
stellt sich der Glaube als eine Stütze
heraus, um in die Wahrheit
einzudringen. Gleichzeitig sollen wir
uns aus der Kraft der Tugend selbst
heraus darum bemühen, sie allen
Bereichen mitzuteilen und dazu zu
verhelfen, dass die Menschen in
unserer Umgebung sie empfangen
oder in ihr wachsen.

18 Die Forschung nimmt in der
Arbeit der Hochschullehrer und
anderer Akademiker einen
besonderen Stellenwert ein. Der
Christ, der die Wahrheit sucht und
sie verbreiten möchte, der den
rechten Drang verspürt, zu einem die
Fragmentierung und den
Relativismus überwindenden Wissen
beizutragen, erkennt in dieser
Aufgabe ständige Gelegenheiten für



ein tiefgreifendes Apostolat der
Lehre. Kein Forschungsthema, kein
Gebiet aus dem breiten Bereich der
Lehre ist neutral aus der Sicht des
Glaubens. Unser gesamtes Tun, sogar
Chemie-Vorlesungen, um ein
anschauliches Beispiel anzuführen,
kann zur Verbreitung des Reiches
Christi beitragen – oder eben nicht. 
Die erforderliche
wissenschaftliche Sachlichkeit
lehnt gerade jede
weltanschauliche Neutralität, jede
Zweideutigkeit, jeden
Konformismus, jede Feigheit ab.
Die Liebe zur Wahrheit
verpflichtet das ganze Leben und
die gesamte Arbeit eines
Wissenschaftlers . 30 Wenn sich ein
Hochschullehrer, ein Forscher vor
allem vom Wunsch leiten lässt, Gott
zu ehren und den Menschen zu
dienen, dann tragen der Einklang
zwischen seiner christlichen
Einstellung und seinem Beispiel,
seine Verfügbarkeit für Studenten



und Mitarbeiter, die seine Arbeit
prägende Rechtschaffenheit sowie
seine Bemühungen, seine Studenten
zu formen und sein Wissen
weiterzugeben, zweifellos dazu bei,
dass die Menschen, die ihm zuhören
oder auf sonst eine Weise von seiner
Arbeit erfahren, die Spuren derer,
die Christus nachfolgen, entdecken
beziehungsweise wahrnehmen.

Andererseits ermöglicht die
wissenschaftliche Arbeit die
beruflichen Beziehungen zu
anerkannten Forschern aus dem
eigenen oder aus anderen Ländern.
Sie führen dazu, aufrichtige
Freundschaften zu schaffen, in
denen sich auf natürliche Weise das
persönliche Apostolat entfaltet.
Dieses Apostolat bewirkt, dass die
Berufskollegen bei ihren
Forschungsarbeiten wenigstens die
grundlegenden moralischen
Prinzipien achten.



Die verantwortlichen Katholiken, die
in diesen Schlüsselbereichen für die
Neuevangelisierung tätig sind, sollen
sich fragen, wie sie im Rahmen ihrer
Möglichkeiten darüber hinaus die
Medien und die Orte der
Meinungsbildung erreichen können,
um in den Fragen ihrer
Spezialisierung eine sichere und
solide Lehre zu verbreiten. Dazu
können sie mit der Presse, in Radio-
und Fernsehprogrammen oder auch
im Internet mitarbeiten, sich an
Veranstaltungen beteiligen, in denen
sie eine glaubwürdige
wissenschaftliche Meinung über
öffentlich diskutierte Themen
äußern usw. Die Katholiken
wiederum, die Medien- oder PR-
Unternehmen leiten
beziehungsweise in solchen Firmen
beruflich tätig sind, sollen dafür
eintreten, dass in ihren Blättern oder
in ihren Programmen mit
beruflichem Können saubere und



rechtschaffene Inhalte angeboten
werden.

Es ist mir wichtig klarzustellen, dass
die in diesen Bereichen Tätigen
einerseits die Verantwortung spüren,
ihre Talente auszuschöpfen.
Andererseits sollten sie jedoch nicht
vergessen, dass viele andere
Menschen zwar handwerkliche oder
anscheinend weniger bedeutende
Tätigkeiten ausführen, aber bestrebt
sind, ihre Arbeit in Gebet zu
verwandeln. Auf diese Art und Weise
werden die Frauen und Männer, die
an wichtigen Stellen in der
Gesellschaft arbeiten, ihre
Verantwortung wahrnehmen und
sich bewusstmachen, dass Gott über
ihre Leistung Rechenschaft
verlangen wird. Sie werden
denjenigen dankbar sein, die
sozusagen im Halbschatten arbeiten.
In dieser Hinsicht ist ein Wort des hl.
Josefmaria besonders erhellend. Er
fragte sich: Wer ist bedeutender, der



Rektor einer Universität oder
derjenige, der für die Instandsetzung
der Gebäude zuständig ist? Und er
antwortete ohne zu zögern:
derjenige, der seine Arbeit mit mehr
Glauben, mit mehr Wunsch nach
Heiligkeit ausführt.

Eintracht von Glauben und
Vernunft

19 Wir, die wir uns als Kinder Gottes
wissen, müssen folgendes verbreiten:
»Es gibt also keinen Grund für das
Bestehen irgendeines
Konkurrenzkampfes zwischen
Vernunft und Glaube: sie wohnen
einander inne, und beide haben
ihren je eigenen Raum zu ihrer
Verwirklichung. Wieder ist es das
Buch der Sprichwörter, das uns mit
dem Ausruf in diese Richtung weist:
›Gottes Ehre ist es, eine Sache zu
verhüllen, des Königs Ehre ist es,
eine Sache zu erforschen‹ (Spr 25, 2).
Gott und der Mensch sind in ihrer



jeweiligen Welt in eine einzigartige
Wechselbeziehung gestellt. In Gott
hat alles seinen Ursprung, in ihm
sammelt sich die Fülle des
Geheimnisses, und das macht seine
Ehre aus; dem Menschen fällt die
Aufgabe zu, mit seiner Vernunft nach
der Wahrheit zu forschen, und darin
besteht sein Adel .«31

Es bleibt weiterhin ganz aktuell, was
der hl. Josefmaria schrieb: Auf der
Grundlage fundierter
wissenschaftlicher Erkenntnisse
sollen wir aufzeigen, dass es
keinen Widerspruch zwischen dem
Glauben und der Vernunft gibt. 32
Ganz im Gegenteil: Sie stimmen
miteinander überein, weil beide
Wissensbereiche von Gott stammen,
vom Schöpfer- Logos , der darüber
hinaus Mensch geworden ist.

Im Apostolischen Schreiben Novo
millennio ineunte schrieb Johannes
Paul II.: »Um dem christlichen



Zeugnis besonders auf jenen heiklen
und umstrittenen Gebieten
Wirkkraft zu verleihen, ist es wichtig,
sich mit Kraft dafür einzusetzen, die
Beweggründe des kirchlichen
Standpunktes in angemessener
Weise zu erklären. Dabei muss man
vor allem herausheben, dass es nicht
darum geht, den Nichtglaubenden
eine Perspektive des Glaubens
aufzudrücken, sondern die Werte zu
deuten und zu schützen, die in der
Natur des Menschen selbst
verwurzelt sind. Die Liebe wird also
notwendigerweise zum Dienst an der
Kultur, der Politik, der Wirtschaft
und der Familie, damit überall die
Grundprinzipien geachtet werden,
von denen das Schicksal des
Menschen und die Zukunft der
Kultur abhängt .«33 Zu dieser
Aufgabe ist Sprachengabe
erforderlich, die man erhält, wenn
man den Heiligen Geist im Glauben
darum bittet, und darüber hinaus die
menschlichen Mittel einsetzt.



Allen ist die völlige Freiheit bekannt,
die innerhalb der katholischen Lehre
die Kirche bei ihren Kindern in
ihrem beruflichen Tun anerkennt,
sind sie doch als Bürger ihren
Mitbürgern gleich. Das Gespür für
menschliche Fragen, der
übernatürliche Sinn, mit dem sie
gemäß einem gut ausgebildeten
Gewissen christlich beurteilt und
gelöst werden, sollen die persönliche
apostolische Verantwortung
anspornen, um die wissenschaftliche
Diskussion mit einer menschlicheren
und stets christlichen Sicht zu
bereichern. Deshalb sollen die
Arbeiten, die in den natur- und
geisteswissenschaftlichen Bereichen
eines jeden eine besondere
lehrmäßige und ethische Bedeutung
aufweisen, aufrichtig und ernsthaft
betrieben werden. Die Moralkrise,
die sich durch die Gesellschaft zieht,
und die immerwährende
Notwendigkeit zur Evangelisierung
lassen um so dringender erscheinen,



dass die christlichen Forscher in
ihrer Arbeit nicht nachlassen. Sie
sollen beständig und tiefgründig
diese Themen behandeln, um einen
Beitrag zur richtigen Lösung
aktueller Fragen zu leisten.

Die öffentliche Moral

20 Die öffentliche Moral stellt eine
weitere vorrangige Herausforderung
in der Evangelisierung dar. Eins der
größten Hindernisse gegen die
Errichtung des Reiches Christi in den
Seelen und in der Gesellschaft
besteht in der Welle der Sinnlichkeit,
die in den Sitten, den Gesetzen, den
Moden, den Medien und den
künstlerischen Ausdrucksweisen
allgegenwärtig ist. Um diesen
schädlichen Angriff zu stoppen,
sollen wir beten und andere einladen
zu beten, sühnen und andere
Menschen zur Sühne bewegen. Aus
einer christlichen, aber ebenso
menschlichen Verantwortung heraus



sollen wir darüber hinaus viele
Menschen – Katholiken oder nicht,
aber Frauen und Männer guten
Willens – dazu bewegen und sie
eindringlich bitten, die Dringlichkeit
wahrzunehmen, etwas zu tun .
Unfruchtbare Klagen sind
überflüssig und erst recht jede
gleichgültige Haltung, sich damit
zufriedenzugeben, nichts Böses zu
tun. Im Gegenteil: Immer ist der
richtige Augenblick, mit erneuerten
Kräften ein kapillares Apostolat
auszuüben, zu einer radikalen
Änderung aufzurufen, beginnend
beim eigenen Leben, im eigenen
Haushalt, im eigenen beruflichen
Bereich.

Hören wir auf den Völkerapostel, der
uns ermahnt, dass ihr seine Gnade
nicht vergebens empfangt. Denn es
heißt: Zur Zeit der Gnade erhöre ich
dich, am Tag der Rettung helfe ich
dir. Jetzt ist sie da, die Zeit der Gnade
, jetzt ist er da, der Tag der Rettung (2



Kor 6, 1–2). Wir Christen sollen mit
der Glaubenssicherheit handeln,
gerade das zu heilen, was in unserer
Umgebung mit dem Gesetz Gottes
unvereinbar ist. Dabei dürfen wir
keine Menschenfurcht haben, keine
Angst, dass wir als von unserem
Glauben überzeugte Menschen
bekannt werden. Es gibt nicht
verhandelbare Werte. Darauf hat
Benedikt XVI. wiederholt
hingewiesen: Der Schutz des Lebens
in all seinen Phasen vom ersten
Augenblick der Empfängnis an bis
zum natürlichen Tod; die
Anerkennung und Förderung der
natürlichen Familienstruktur – als
Lebensgemeinschaft eines Mannes
mit einer Frau auf der Grundlage
der Ehe – und ihre Verteidigung
gegen Versuche, gesetzliche
Gleichwertigkeit für
Lebensgemeinschaften zu
erlangen, die sich radikal von ihr
unterscheiden, ihr in Wirklichkeit
Schaden zufügen und zu ihrer



Destabilisierung beitragen, da sie
ihren besonderen Charakter und
ihre unersetzliche Rolle in der
Gesellschaft verwischen, der
Schutz des Rechtes der Eltern auf
die Erziehung ihrer Kinder . 34

Der Papst stellt klar: Diese
Grundsätze sind keine
Glaubenswahrheiten, wenngleich
sie vom Glauben zusätzlich erhellt
und bestätigt werden; sie gehören
zur menschlichen Natur und sind
deshalb der gesamten Menschheit
zu eigen. Wenn die Kirche sie
fördert, ist dies kein
konfessionelles Handeln. Sie
wendet sich vielmehr an alle
Menschen, unabhängig von ihrer
Zugehörigkeit zu einer
Glaubensgemeinschaft. Dieses
Handeln ist um so drängender, als
diese Grundsätze geleugnet oder
verdreht werden, weil dies eine
Beleidigung gegen die Wahrheit
der menschlichen Person, eine



schwere Wunde gegen die
Gerechtigkeit selbst ist. 35

21 Derselbe Gedankengang kann aus
denselben Gründen auf wesentliche
Aspekte der christlichen Lehre
angewandt werden, die heutzutage
intoleranten Angriffen ausgesetzt
sind. Sie werden von einigen
Gruppen geführt, die völlig
unnachgiebig den religiösen
Sinngehalt aus der Zivilgesellschaft
verbannen wollen. Leider gibt es
zahlreiche Beispiele, von groben
Angriffen auf Jesus Christus, der
lächerlich gemacht werden soll, bis
zu verleumderischen Anfeindungen
gegen die Kirche, ihre Geistlichen
und ihre Institutionen.

Die Aufgabe eines mit seiner
Berufung konsequenten Christen
besteht darin, Christus den anderen
mitzuteilen, zunächst mit seinem
Beispiel, aber auch mit einem
passenden Wort die Lehren der



Kirche, insbesondere in den
öffentlich am häufigsten diskutierten
Fragen weiterzugeben. Es kommt
mir in den Sinn, was Don Alvaro so
deutlich schrieb: »Da man zunächst
bei sich Ordnung schaffen soll (…),
muss ein jeder zunächst einmal
überprüfen, wie er sich um diese
höchst christliche Aufgabe kümmert
.«36 Diese Worte hören sich
wiederum wie ein Echo der Predigt
des Völkerapostels an: Das ist es, was
Gott will: eure Heiligung (…), dass
jeder von euch seinen Leib in heiliger
und ehrbarer Weise bewahrt, nicht in
leidenschaftlicher Begierde wie die
Heiden, die Gott nicht kennen, und
dass keiner seine Rechte überschreitet
und seinen Bruder bei Geschäften
betrügt (…). Denn Gott hat uns nicht
dazu berufen, unrein zu leben,
sondern heilig zu sein (1 Thess 4, 3–7).

In der heutigen Zeit erhält Pauli
Empfehlung eine besondere
Bedeutung. Es ist unmöglich, gegen



den zähen Unrat anzukämpfen, der
alles zu durchdringen sucht, wenn
wir in unserem Innern in
irgendeiner Weise, und sei sie auch
noch so gering, all die
Schlechtigkeit und Gemeinheit (…),
die in dir rumort und aufsteigt
und die mit ihrer wohlriechenden
Fäulnis sogar deine großen Ideale
ersticken will, jene erhabenen
Gebote, die Christus selbst dir ins
Herz gelegt hat 37 , zulassen.

Ebenfalls ragt ein Text Gregors von
Nazianz heraus, den der sel.
Johannes Paul II. in seinem
Nachsynodalen Apostolischen
Schreiben über die Sendung der
Bischöfe zitierte. Der Kirchenvater
und -lehrer drückte sich
folgendermaßen aus: »Zuerst sich
läutern und dann [andere] läutern,
zuerst sich von der Weisheit
belehren lassen und dann andere
lehren, zuerst Licht werden und
dann erleuchten, zuerst sich Gott



nähern und dann andere hinführen,
zuerst sich heiligen und dann
heiligen .«38

Weil wir uns nicht für besser als die
anderen halten – und wir irren nicht
in dieser Einschätzung –, ist es
angebracht, dass wir immer wieder
unsere Situation möglichst
vollkommen der Lehre Christi
anpassen. Wir müssen uns davon
überzeugen, dass wir zunächst
einmal in unserem Innern kämpfen
sollen, dass wir uns dazu
entscheiden, unsere Gedanken,
unsere Vorhaben, unsere Worte und
unsere Taten, und seien sie auch
noch so klein, nach dem Willen
Gottes zu gestalten: Der Kampf
besitzt eine Front in unserm
Innern, es ist die Front unserer
Leidenschaften. Wachsam ist
derjenige, der in seinem Innern
kämpft, um entschieden die
Gelegenheit zur Sünde zu meiden,
das, was den Glauben schwächen,



die Hoffnung verwischen und die
Liebe beeinträchtigen kann . 39

22 Dies wird in den nächsten
Monaten – und immer – im
Mittelpunkt der täglichen
Gewissenserforschung stehen. Wie
ist unser Kampf um die Heiligkeit?
Widmen wir uns dabei konkreten
Einzelheiten, die im Einklang mit den
Ratschlägen aus der persönlichen
geistlichen Leitung stehen? Wenden
wir uns häufig an den Herrn, indem
wir ihn um Feingefühl im Gewissen
bitten – das mit Skrupeln nichts
gemeinsam hat –, damit wir in den
Mauern der Seele die kleinen Ritze
entdecken können, durch die der
Feind einzudringen versucht und uns
die Wirksamkeit, auch unseres
Apostolates, nimmt? Erfüllt uns die
Möglichkeit mit Freude, neue
Kampfpunkte zu entdecken, damit
wir uns ihnen mit der Gnade Gottes
entschieden und sportlich stellen?



Non enim vocavit nos Deus in
immunditiam sed in sanctificationem
(1 Thess 4, 7). Gott hat uns nicht dazu
berufen, unrein zu leben, sondern
heilig zu sein. Auch wenn einige
Medien oder irgendwelche
Abirrungen, in erster Linie mit der
Komplizenschaft unserer
ungeordneten Neigungen, etwas
anderes behaupten: Der Kampf um
ein lauteres Verhalten ist immer
attraktiv, immer möglich. Deshalb
kann dieses Leitbild in jeglicher
Situation jedem Menschen
vorgeschlagen werden, und sei er
auch offensichtlich weit von diesem
Ziel entfernt. Es gibt keinen
Menschen, der in diesem von hohen
Wellen und Stürmen erschütterten
Meer unserer Zeit nicht Halt suchen
würde, obgleich dies keine neue
Situation darstellt. Wir Christen
haben das große Glück und die
Fähigkeit, diese Sicherheit zu
vermitteln, nach der sich viele
Menschen sehnen, ohne es vielleicht



zu wissen. Wir sollen auf unserem
Weg weitergehen, freudig kämpfen
(vgl. 1 Makk 3, 2), in hoc pulcherrimo
caritatis bello , in diesem schönen
Kampf der Liebe, dessen glückliches
Ende mit dem Sieg des Herrn für alle
die vollends sicher ist, die der Liebe
Gottes treu bleiben.

23 Benedikt XVI. unterstrich kürzlich
die Bedeutung des regelmäßigen
Empfangs des Bußsakraments. In
einer Ansprache an Priester und
Priesteramtskandidaten im
Zusammenhang mit dem Jahr des
Glaubens sagte er, dass auch die
Feier des Sakraments der
Versöhnung selbst Verkündigung
und daher der für das Werk der
Neuevangelisierung zu
beschreitende Weg ist. In welchem
Sinne ist also die sakramentale
Beichte der ›Weg‹ für die
Neuevangelisierung? Vor allem
weil die Neuevangelisierung aus
der Heiligkeit der Kinder der



Kirche Lebenssaft gewinnt, aus
dem täglichen Weg der
persönlichen und
gemeinschaftlichen Bekehrung,
um Christus immer mehr
gleichgestaltet zu werden. Und es
gibt eine enge Verbindung
zwischen der Heiligkeit und dem
Sakrament der Versöhnung, die
von allen Heiligen der Geschichte
bezeugt wird. Die wirkliche
Bekehrung des Herzens, das Sich-
Öffnen gegenüber dem
verwandelnden und erneuernden
Wirken Gottes, ist der ›Antrieb‹
jeder Reform und wird zu einer
wahren evangelisierenden Kraft.
In der Beichte wird der reuige
Sünder durch das ungeschuldete
Wirken der göttlichen
Barmherzigkeit gerechtfertigt, ihm
wird vergeben und er wird
geheiligt. Er lässt den alten
Menschen hinter sich, um den
neuen Menschen als Gewand
anzulegen. Nur wer sich zutiefst



von der göttlichen Gnade hat
erneuern lassen, kann die Neuheit
des Evangeliums in sich selbst
tragen und daher verkündigen . 40

Die Familie

24 Im Werk sollen wir immer mit aus
der Gotteskindschaft stammender
Zuversicht und übernatürlicher Sicht
handeln. Wir können jedoch nicht
übersehen, dass die Familie zu den
Lebenswirklichkeiten gehört, die zur
Zeit vom Hedonismus besonders
bedroht werden. Augenscheinlich
nehmen die Untreue in der Ehe und
die Unfähigkeit junger Menschen zu,
auf den Ruf Gottes, besonders im
apostolischen Zölibat, zu hören und
ihm nachzufolgen. Deshalb ist der 
Feldzug für Männlichkeit und
Reinheit 41 in den verschiedenen
Bereichen der Gesellschaft besonders
dringlich und notwendig.

In diesem Kampf um Reinheit
nimmt, wie bei anderen Tugenden



auch, einen besonderen Stellenwert
das Feingefühl ein, mit dem sich
jeder persönlich in seinem eigenen
Stand um diese freudige Bejahung
bemüht. Ebenso wichtig ist es, den
Einfluss nicht aus den Augen zu
verlieren, der durch das Apostolat
der Freundschaft und des
vertraulichen Gesprächs ausgeübt
wird. Darüber hinaus sind
interdisziplinäre Studien über die
Möglichkeiten nützlich, dass in der
ganzen Welt viele Menschen und
Institutionen nach dem Beispiel der
ersten Christen eine neue Kultur,
eine neue Gesetzgebung und eine
neue Mode fördern, auf die ich oben
hingewiesen habe.

Um dieses ehrgeizige Ziel zu
erreichen, sind beharrliches Gebet
und viel Arbeit nötig. Aber so setzen
sich die Christen ihre Ziele,
hochherzig im Wunsch und
realistisch im Hinblick darauf, was
jeder zu erreichen in der Lage ist.



Wir sollen uns davon überzeugen,
dass jeder fähig ist, auf der
Grundlage kleiner Dinge, etwa durch
sein Wort, durch gutes Beispiel und
eine heilige Unnachgiebigkeit, in der
eigenen Umgebung mehr, viel mehr
zu erreichen. Es kommt mir ein Bild
in den Sinn, das der hl. Josefmaria
ausgehend vom Umweltschutz
benutzte. Ich gebe es im Folgenden
wieder, weil es meiner Meinung
nach das oben Gesagte
veranschaulicht.

Vor kurzem dachte ich daran, dass
wir sehr oft über Schiffe und Netze
gesprochen haben. So sagte ich
neulich zu euren älteren Brüdern,
dass zurzeit über Ökologie viel
geredet wird. Aus den Flüssen und
den Seen sowie den Meeren werden
Wasserproben entnommen, um sie
zu untersuchen. Fast immer heißt
das Ergebnis, das Wasser sei im
schlechten Zustand. Die Fische



verfügten über keinen gesunden,
bewohnbaren Lebensraum.

Wenn wir über Schiffe und Netze
sprachen, meinten wir stets die
Netze Christi, Petri Schiff und die
Menschen. Daher sagte der Herr:
Kommt her, folgt mir nach! Ich
werde euch zu Menschenfischern
machen ( Mt 4, 19). Angesichts
dessen, was in der Welt und
innerhalb der Kirche Gottes
passiert, weil das Meer voll Unrat
und die Flüsse voll widerlichen
Schleims zu sein scheinen, weil
darin weder Nahrung noch
Sauerstoff zu finden ist, könnte es
geschehen, dass einer dieser
Fische – ich meine ja Fische, die
denken, weil sie eine Seele haben –,
dass einer dieser Menschen auf
den Gedanken kommen könnte:
Schluss damit! Ich springe aus
dem Wasser! Es lohnt sich nicht, so
zu leben. Ich suche Schutz am Ufer,
dort werde ich den Mund öffnen



und etwas Sauerstoff atmen. Es
reicht! Nein, meine Kinder. Wir
müssen inmitten dieser verfaulten
Welt weiter leben, inmitten eines
Meeres mit trübem Wasser,
inmitten dieser Flüsse, die große
Städte und kleine Dörfer
durchziehen, die in ihrem Wasser
keine Kraft besitzen, den Leib zu
ernähren, den Durst zu stillen,
weil sie vergiften. Meine Kinder:
Inmitten der Straße, inmitten der
Welt, dort müssen wir immer sein
und versuchen, um uns herum
sauberes Wasser zu stauen, damit
auch andere Fische dorthin
kommen und wir alle zusammen
das Stauwasser verbreiten, den
Fluss reinigen, dem Meereswasser
seine ursprüngliche Qualität 
zurückgeben. 42

25 Unter den gleichen oder noch
schlimmeren sozialen und
moralischen Umständen als den
jetzigen begann die Kirche mit dem



Bemühen, die Atmosphäre des
dekadenten Römischen Reiches zu
verwandeln. So müssen wir Christen
immer arbeiten und mit
Entschiedenheit den Menschen
Christi Atmosphäre mitteilen.

In dieser Zielsetzung spielen die
Familienväter und -mütter eine
herausragende Rolle: Ihr Bemühen,
ihr Zuhause und die Erziehung ihrer
Kinder mit einem tiefgründigen
christlichen Ton zu prägen, wird
diese Familien zu Brennpunkten
christlichen Verhaltens, zu klaren
Stauwassern werden lassen, die auf
viele Ehepaare Einfluss nehmen
werden. Andererseits wird dies
ermöglichen, dass Berufungen für
eine Hingabe an Gott im Priestertum
und in den verschiedensten
kirchlichen Einrichtungen, sowohl
im säkularen Raum als auch im
geweihten Leben entstehen, wie
auch für neue leuchtende und frohe



Zuhause , wie der hl. Josefmaria
sagte.

Den Familienvätern und -müttern
kommt – ich wiederhole es – kraft
eigenen Rechts eine breite Palette an
persönlichem Apostolat
verschiedenster Art zu. Es ist nur
logisch, dass sie sich mit vielen
anderen Menschen mit ähnlichen
Problemen zusammenschließen, um
sich dieser wichtigen Situation zu
stellen: die Nutzung der Freizeit, die
Erholung und Unterhaltung, die
Reisen, die Förderung von
geeigneten Orten, an denen ihre
Kinder menschlich und geistig reifen
usw. Ehepaaren mit schulpflichtigen
Kindern kommt gerechterweise als
wichtiger Teil ihrer
Erziehungsverantwortung die
Auswahl und sogar die Förderung
von Schulen und Jugendclubs zu.
Darüber hinaus ist es
selbstverständlich sehr wichtig, dass
sie sich an den Schuleinrichtungen,



die ihre Kinder besuchen, aktiv
beteiligen. Dazu sollen sie alle
Möglichkeiten in Anspruch nehmen,
die das Gesetz ihnen an die Hand
gibt, damit sie eine Orientierung
geben.

Nach langen Jahren der Propaganda
für die Koedukation bricht sich in
letzter Zeit der Gedanke Bahn, dass
eine getrennte Erziehung von Jungen
und Mädchen in der Grund- und
Sekundarschule für die Bildung der
neuen Generationen vorteilhaft ist.
Es ist wichtig, sich dieser Arbeit nicht
zu verschließen, die Forschung in
rechtlicher und pädagogischer
Hinsicht sowie deren Verbreitung in
der Öffentlichkeit zu fördern, um
damit die Rechtmäßigkeit und die
Vorteile dieses Vorgehens zu
verdeutlichen, das einem großen
Respekt gegenüber den Kindern und
den Heranwachsenden entspringt
und eine bewährte Wirksamkeit in
der Erziehung und in der



menschlichen Bildung mit sich
bringt.

26 In diesem Zusammenhang stellt
sich ein richtiger Freiheitsbegriff als
ebenso wichtig heraus. Denn oft wird
diese Gabe fälschlicherweise mit der
einfachen Fähigkeit in eins gesetzt,
jederzeit das zu wählen, worauf man
Lust hat, was einer Laune oder der
Bequemlichkeit entspringt. Dabei
wird ihre Verknüpfung mit der
Wahrheit außer Acht gelassen. Die
große natürliche Gabe der Freiheit
wurde von der Erbsünde
geschwächt, aber Christus hat sie
durch die Gnade zur neuen und
wahren übernatürlichen Freiheit
erhoben, zur Freiheit und
Herrlichkeit der Kinder Gottes (vgl. 
Röm 8, 18–19.21). Gerade deshalb,
weil er sich Sohn Gottes des Vaters
wusste und fühlte, erfasste der hl.
Josefmaria in dieser
Gotteskindschaft, die ja die innerste
Wahrheit des Menschen ausmacht,



die christliche Freiheit besonders
tief. Er ermahnte: Versagt euch den
Trugbildern derer, die es bei dem
traurigen Geschrei ›Freiheit,
Freiheit!‹ bewenden lassen. Oft
verbirgt sich dahinter eine
tragische Knechtschaft; denn sich
für den Irrtum entscheiden befreit
nicht; der einzige, der wirklich frei
macht, ist Christus (vgl. Gal 4, 31),
denn nur er ist der Weg, die
Wahrheit und das Leben (vgl. Joh
14, 6) 43 . Und er fügte hinzu: Die
Freiheit erhält ihren wirklichen
Sinn erst dann, wenn sie im Dienst
der erlösenden Wahrheit ausgeübt
wird, wenn sie aufgeht im
Verlangen nach der unendlichen
Liebe Gottes, die die Fesseln jeder
Knechtschaft von uns nimmt. 44

Als verantwortliche Bürger müssen
wir Christen alles in unserer Macht
Stehende tun, um die eigene Freiheit
und die Freiheit der anderen zu
verteidigen und zu fördern.



Gleichzeitig sollen wir aber auch
allen helfen, diese neue Freiheit zu
entdecken: hac libertate nos Christus
liberavit ( Gal 5, 1), mit der uns
Christus befreit hat. Dies ist eine der
vordringlichsten Aufgaben der
Neuevangelisierung. Ich habe bereits
daran erinnert, dass die Menschen,
die sich im Ehestand zu heiligen
haben, darin eine unersetzbare Rolle
spielen. Aber ich möchte noch
nachdrücklich betonen, dass die
Pflicht, die rechte Lehre über Ehe
und Familie zu verbreiten, in die
Verantwortung eines jeden fällt.

DEN GLAUBEN KENNEN UND
BEKENNEN

27 Alle Bemühungen, die
Neuevangelisierung voranzutreiben,
sei es durch das Apostolat der
Bildung, sei es in den erwähnten
vorrangigen Bereichen, müssen auf
dem festen Fundament des Glaubens
basieren. Ohne Glauben aber ist es



unmöglich, (Gott) zu gefallen ( Hebr
11, 6), heißt es in der Heiligen Schrift.

Diese göttliche Tugend, das Tor zum
christlichen Leben, beansprucht die
freie Zustimmung der Vernunft. Sie
führt zur vollständigen Treue zum
Willen Gottes, der durch die von ihm
geoffenbarten Wahrheiten
aktualisiert wird. Sie gibt uns die
Sicherheit, dass das Offenbarungsgut
durch die Autorität des Schöpfers
anzunehmen ist. Denn der Schöpfer
wollte nur das Gute für das
Geschaffene – so heißt es in den
einschlägigen Passagen in der
Genesis. Deshalb regt der ernsthaft
angenommene und in die Tat
umgesetzte Glaube zu einem
ständigen und vollen Vertrauen auf
Gott an. Durch die Einübung in diese
freie und verantwortungsvolle
Hingabe versichert uns Gott die
Teilnahme an seinem göttlichen
Leben selbst, das uns zusammen mit
den Glaubenswahrheiten als Weg zur



Vereinigung mit Gott selbst mitgeteilt
wurde.

Aus dieser Sicht ist das Jahr des
Glaubens eine Aufforderung zu
einer echten und erneuerten
Umkehr zum Herrn, dem einzigen
Retter der Welt. Im Geheimnis
seines Todes und seiner
Auferstehung hat Gott die rettende
Liebe vollends offenbart und ruft
die Menschen durch die Vergebung
der Sünden zur Umkehr des
Lebens (vgl. Apg 5, 31). Diese Liebe
– so der Apostel Paulus – führt den
Menschen in ein neues Leben: ›Wir
wurden mit ihm begraben durch
die Taufe auf den Tod; und wie
Christus durch die Herrlichkeit des
Vaters von den Toten auferweckt
wurde, so sollen auch wir als neue
Menschen leben‹ ( Röm 6, 4). Durch
den Glauben gestaltet dieses neue
Leben die gesamte menschliche
Existenz nach der radikalen
Neuheit der Auferstehung. 45



Glaubens beispiele

28 Der Hebräerbrief stellt uns eine
ganze Reihe treuer Männer und
Frauen vor Augen, die angefangen
bei Abel im Laufe der
Heilsgeschichte an Gott glaubten und
sich ihm mit all den Kräften ihres
Verstandes und ihres Willens
anschlossen und ihr Leben freudig in
seinen Dienst stellten (vgl. Hebr. 11,
4–40). Unter ihnen ragt die Gestalt
Abrahams heraus, unseres Vaters 46,
von dem wir auch den Starkmut
seiner Hoffnung auf Gott lernen
sollen. Denn wir alle sollen im Laufe
der nächsten Monate im
theologischen Leben wachsen, uns
immer mehr auf die Mittel verlassen,
die uns in den Himmel führen und
die Dreifaltigkeit fest darum bitten,
dass sie uns den Glauben, die
Hoffnung, die Liebe stärken.

Als er in der Stadt Ur in Chaldäa
lebte, hörte Abraham das Wort des



Herrn. »Dieses Wort entriss ihn
seinem Land, seinem Volk und in
gewissem Sinn sich selbst, um ihn
zum Werkzeug eines Heilsplans zu
machen, der das künftige
Bundesvolk und alle Völker der Welt
umfasste .«47 Sofort, ohne Zögern,
machte sich der Urvater auf den
Weg.

Aufgrund des Glaubens gehorchte
Abraham dem Ruf, wegzuziehen in
ein Land, das er zum Erbe erhalten
sollte; und er zog weg, ohne zu
wissen, wohin er kommen würde.
Aufgrund des Glaubens hielt er sich
als Fremder im verheißenen Land wie
in einem fremden Land auf und
wohnte mit Isaak und Jakob, den
Miterben derselben Verheißung, in
Zelten; denn er erwartete die Stadt mit
den festen Grundmauern, die Gott
selbst geplant und gebaut hat.
Aufgrund des Glaubens empfing selbst
Sara die Kraft, trotz ihres Alters noch
Mutter zu werden; denn sie hielt den



für treu, der die Verheißung gegeben
hatte. So stammen denn auch von
einem einzigen Menschen, dessen
Kraft bereits erstorben war, viele ab:
zahlreich wie die Sterne am Himmel
und der Sand am Meeresstrand, den
man nicht zählen kann ( Hebr 11, 8–
12).

Dasselbe Heldenepos eines festen
Glaubens setzt sich fort, es entwickelt
sich – mit größerer Kraft und
Ausbreitung – im Neuen Testament
weiter. Die Gottesmutter zeigt sich
uns als unvergleichbare Lehrerin. 
Aufgrund des Glaubens nahm
Maria das Wort des Engels an und
glaubte der Botschaft, dass sie im
Gehorsam ihrer Hingabe die
Mutter Gottes werden sollte (vgl. 
Lk 1, 38). Als sie Elisabeth
besuchte, stimmte sie ihren
Lobgesang auf den Allerhöchsten
an für die Wunder, die er bei
denen vollbrachte, die sich ihm
anvertrauen (vgl. Lk 1, 46–55). Mit



Freude und Bangen gebar sie ihren
einzigen Sohn und bewahrte
unversehrt ihre Jungfräulichkeit
(vgl. Lk 2, 6–7). Im Vertrauen auf
Josef, ihren Bräutigam, brachte sie
Jesus nach Ägypten, um ihn vor der
Verfolgung des Herodes zu retten
(vgl. Mt 2, 13–15). Mit demselben
Glauben folgte sie dem Herrn
während seiner Verkündigung und
blieb bei ihm bis zum
Kalvarienberg (vgl. Joh 19, 25–27).
Im Glauben kostete Maria die
Früchte der Auferstehung Jesu,
und indem sie alle Erinnerungen in
ihrem Herzen bewahrte (vgl. Lk 2,
19.51), gab sie diese an die Zwölf
weiter, die mit ihr im
Abendmahlssaal versammelt
waren, um den Heiligen Geist zu
empfangen (vgl. Apg 1, 14; 2, 1–4) .
48

Den Glauben Mariens zu betrachten
und zu vertiefen hilft uns, unsere
völlige Abhängigkeit von Gott



wahrzunehmen. Diese Abhängigkeit
lässt uns allerdings erkennen, dass
wir an seiner Hand Großes
vollbringen können, Dinge, die für
unser eigenes Leben, für die Kirche,
für die uns anvertraute Miterlösung
einen außerordentlichen Wert
besitzen. Dieser außerordentliche
Wert betrifft logischerweise auch
unsere vermeintlich gleichgültigen
Arbeiten und die Kleinigkeiten
unseres Lebens, weil wir mit Gott 
possumus! , alles können und ohne
ihn nihil , nichts.

Aufgrund des Glaubens verließen die
Apostel alles, um dem Meister
nachzufolgen. Ebenso taten die
Jünger der ersten Stunde und die
Märtyrer, die ihr Leben hingaben,
um für das Evangelium Zeugnis
abzulegen, sowie unzählige Christen
aller Zeiten, auch aus der letzten Zeit.
Aufgrund des Glaubens haben im
Laufe der Jahrhunderte Männer
und Frauen jeden Alters, deren



Namen im Buch des Lebens
verzeichnet sind (vgl. Offb. 7, 9; 13,
8), die Schönheit bekannt, was es
heißt, dem Herrn Jesus dort
nachzufolgen, wo sie berufen
waren, ihr Christsein zu bezeugen:
in der Familie, im Beruf, im
öffentlichen Leben, in der
Ausübung der Charismen und
Dienste, zu denen sie gerufen
wurden . 49

Das Beispiel des hl. Josefmaria

29 Schauen wir auf die
Kirchengeschichte. Es hat niemals an
Frauen und Männern gefehlt, die
Werkzeuge in den Händen Gottes
gewesen sind, um dem Glauben des
christlichen Volkes in schwierigen
Zeiten neuen Antrieb und Kraft zu
verleihen. Ich denke an das Beispiel
unseres Gründers. Der hl. Josefmaria
dachte häufig über die Figur und die
Antwort unserer Vorfahren im
Glauben nach. Deshalb verließ unser



Vater wie der Patriarch Abraham
seine edlen Lebensentwürfe und im
Gehorsam gegenüber der göttlichen
Stimme wurde er Pilger auf allen
Pfaden der Welt, um seinen
Schwestern und Brüdern eine
Botschaft zu verkünden, die alt wie
das Evangelium und wie das
Evangelium neu 50 ist: dass Gott uns
alle dazu ruft, in der Berufsarbeit
und in den Umständen des täglichen
Lebens inmitten der zeitlichen
Wirklichkeit heilig zu werden. Er
war ein Mann, ein Priester, voller
Glauben und Hoffnung. Diese
Tugenden wurden zusammen mit
der Liebe von Gott mit wachsender
Kraft in seine Seele eingegeben. Weil
er diesen riesigen Gauben und diese
große Hoffnung pflegte, konnte er
die empfangene Sendung zu Ende
führen. Heute sind zahlreich wie die
Sterne am Himmel und der Sand am
Meeresstrand ( Gn 22, 17) die
Menschen unterschiedlichen Alters,
unterschiedlicher Hautfarbe und



Lebensumstände, die von diesem
Geist genährt werden und dadurch
die Ehre Gottes suchen.

Das Leben des hl. Josefmaria
bekundet, dass jeder unserer Tage
eine Zeit des Glaubens, der Hoffnung,
der Liebe sein kann und soll, ohne
dem Egoismus nachzugeben. Deshalb
sollen wir uns fragen, wie sich in
unserem täglichen Verhalten die
theologischen Tugenden ausdrücken.
Ob wir die Vorsehung unseres Vaters
Gott in allen Umständen erkennen,
sowohl wenn diese vorteilhaft als
auch wenn sie anscheinend widrig
erscheinen. Ob wir also davon
überzeugt sind, dass omnia possibilia
credenti ( Mk 9, 23), dass alles kann,
wer glaubt, selbst wenn er weder
persönliche Verdienste noch
menschliche Mittel besitzt. Ob wir im
Apostolat zuversichtlich sind, mit
einer übernatürlichen Zuversicht,
die auf der Überzeugung gründet,
dass wir – mit den Worten des



Völkerapostels – omnia possum in eo,
qui me confortat ( Phil 4, 13), dass wir
alles durch Christus vermögen, der
uns die Kraft gibt.

Vielleicht kommen wir zu dem
Ergebnis, dass wir noch nicht
genügend diese Tugenden üben. Wir
können dann die Überlegungen des
hl. Josefmaria auf uns anwenden: 
Uns fehlt es an Glauben. An dem
Tag, an dem wir – im Vertrauen
auf Gott und auf die Gottesmutter
– diese göttliche Tugend ganz in
uns zur Entfaltung bringen,
werden wir tapfer und loyal sein.
Dann wird Gott – der ewig sich
selbst Gleiche – durch unsere
Hände seine Wunder wirken.
Jesus, gib mir diesen Glauben! Ich
sehne mich aus tiefem Herzen
danach! Maria, du meine Mutter
und meine Herrin, erbitte für
mich, dass ich glaube! 51 Unser
Vater hat häufig für sich, für seine
zahlreichen Töchter und Söhne



sowie für alle Christen um das
Wachstum in den theologischen
Tugenden gebeten: adauge nobis
fidem, spem, caritatem! , vermehre in
uns den Glauben, die Hoffnung und
die Liebe. So betete er jeden Tag und
darum bat er auch – ohne Worte, mit
dem Herzen –, während er die Hostie
oder den Kelch in der Heiligen Messe
erhob. Ihn bewegte als einziges Ziel,
allezeit und in jeder Situation ein
besserer Diener Gottes und der
Menschen zu werden – und dass
auch wir es werden. Darin besteht
die notwendige Voraussetzung – ich
wiederhole es –, damit es in der
Kirche jetzt und immer neue Früchte
gibt. Der Papst schreibt: Wir
wünschen uns, dass dieses Jahr in
jedem Gläubigen das Verlangen
wecke, den Glauben vollständig
und mit erneuerter Überzeugung,
mit Vertrauen und Hoffnung zu 
bekennen . 52



Und der Heilige Vater fügt hinzu: Die
Inhalte des Glaubens, der bekannt,
gefeiert, gelebt und im Gebet
ausgedrückt wird,
wiederzuentdecken und über den
Glaubensakt selbst nachzudenken,
ist eine Verpflichtung, die jeder
Gläubige übernehmen muss, vor
allem in diesem Jahr . Nicht
zufällig waren die Christen in den
ersten Jahrhunderten angehalten,
das Credo auswendig zu lernen.
Das diente ihnen als tägliches
Gebet, um die mit der Taufe
übernommene Verpflichtung nicht
zu vergessen . 53

Um den Glauben bitten und diese
Tu gend vertiefen 30 Im Laufe
dieser Monate sollen wir uns
bemühen, wenn wir in der Heiligen
Messe oder bei anderer Gelegenheit
das Glaubensbekenntnis beten, den
Glauben der Kirche bewusster zu
bekennen, mehr Aufmerksamkeit in
die Worte und deren Bedeutung zu



legen – und hoffentlich bleibt es
dabei für immer. Eine weitere Hilfe
kann im Studieren und im häufigen
Betrachten der verschiedenen
Aussagen des Glaubensbekenntnisses
bestehen. Zu den Hilfsmitteln, die
Benedikt XVI. vorschlägt, um diesem
Jahr eine besondere Bedeutung und
Wirksamkeit zu verleihen, gehört
grundlegend das Studium des 
Katechismus der Katholischen Kirche
oder auch von dessen Kompendium ,
der ein unschätzbares Erbe des
Zweiten Vatikanischen Konzils ist.
Darin sind die katholischen
Glaubensinhalte vollständig,
organisch und systematisch
zusammengefasst.

Es besteht eine tiefe Einheit
zwischen dem Glaubensakt und
den Inhalten, denen wir
zustimmen. 54 Die Kenntnis der
Glaubensinhalte ist wesentlich, um
die eigene Zustimmung zu geben, um
sich dem, was von der Kirche vorlegt



wird, mit Verstand und Willen völlig
anzuschließen. Die Kenntnis des
Glaubens führt in das Ganze des von
Gott geoffenbarten
Heilsgeheimnisses ein. Die gegebene
Zustimmung schließt also ein, dass
man, wenn man glaubt, freiwillig das
gesamte Glaubensgeheimnis
annimmt, denn der Bürge für seine
Wahrheit ist Gott selbst, der sich
offenbart und es ermöglicht, sein
Geheimnis der Liebe zu erkennen.

Andererseits dürfen wir nicht
vergessen, so der Papst weiter, dass
in unserem kulturellen Kontext
viele Menschen zwar die Gabe des
Glaubens selbst nicht kennen, doch
ernstlich auf der Suche nach dem
letzten Sinn und der endgültigen
Wahrheit über ihr Leben und über
die Welt sind. Diese Suche ist ein
authentisches ›Vorspiel‹ zum
Glauben, weil es die Menschen auf
dem Weg bewegt, der zum
Geheimnis Gottes führt . 55



Wir sollen im wunderbaren
Bemühen nicht ermatten, die in allen
Menschen schlummernden
geistlichen Fragen zu Tage fördern
zu lassen. Denn so können wir ihnen
die geeignete Bildung anbieten, die
ihren Durst nach Wahrheit stillt.
Besonders in unserer Zeit ist es
wichtig, die Menschen, mit denen
wir aus unterschiedlichen Gründen
zu tun haben, daran zu erinnern,
dass das irdische Leben eine
vorübergehende Phase der
menschlichen Existenz darstellt. Gott
hat uns für das ewige Leben
geschaffen, für die Teilhabe an
seinem göttlichen Leben, wodurch
wir das vollständige und unendliche
Glück erreichen. Diese Gabe der
Allerheiligsten Dreifaltigkeit wird
erst nach dem leiblichen Tod in Fülle
erreicht, aber sie beginnt bereits hier
auf Erden. Das ist das ewige Leben:
dich, den einzigen wahren Gott, zu
erkennen und Jesus Christus, den du
gesandt hast (Joh 17, 3). Wer mein



Fleisch isst und mein Blut trinkt, hat
das ewige Leben, und ich werde ihn
auferwecken am Letzten Tag (Joh 6,
54).

31 In den kommenden Monaten
bietet sich uns eine neue
Gelegenheit, tiefgreifend über Christi
Geheimnis nachzusinnen. Mit seinen
Werken und seinen Worten hat uns
Jesus den Vater geoffenbart. Er hat
uns den Weg gezeigt, der zu ihm
führt. Er hat uns das zur Verfügung
gestellt, was wir dazu brauchen: die
Kirche mit ihren Sakramenten und
Institutionen. Außerdem hat er uns
den Heiligen Geist gesandt, der in
den Seelen durch die Gnade wohnt,
der die Menschen ständig auf dem
Weg zum Hause des Vaters antreibt.
All dies entspricht der göttlichen
Barmherzigkeit, denn nicht darin
besteht die Liebe, dass wir Gott geliebt
haben, sondern dass er uns geliebt
und seinen Sohn als Sühne für unsere
Sünden gesandt hat ( 1 Joh 4, 10).



Gott liebt uns: der Allmächtige,
der Himmel und Erde erschaffen
hat! 56 Diese wesentliche Wahrheit
zu betrachten und auch die anderen
dazu einzuladen, sie zu betrachten,
spielt eine grundlegende Rolle.
Davon sollten wir überzeugt sein.
Diese beeindruckende Botschaft soll
in uns Bewunderung und
Dankbarkeit hervorrufen. Durch
eine weltweite Katechese werden wir
sie überallhin tragen. Das Wort 
Katechese bedeutet in seiner
wortwörtlichen griechischen
Etymologie »in den Ohren etwas zum
Klingen bringen«, eine Botschaft. Für
die Christen war dies die bereits in
den ersten Augenblicken von der
Kirche angewandte Lehrmethode,
seit sie anfing, den Menschen die von
ihrem Meister so genannte
wunderbare Perle, den
Erlösungsschatz mitzuteilen. Durch
Zuhören nahmen die ersten Jünger
des Herrn die Frohe Botschaft an.
Auf dieselbe Art und Weise gaben sie



sie den anderen so weiter, dass diese
Botschaft das Wollen und das
Handeln der Zuhörer, die sie in ihr
Verhalten aufnahmen, nunmehr
bestimmt.

Genauso sollen wir uns nun nach
zwanzig Jahrhunderten Christentum
verhalten: Wir sollen in den Herzen
der Menschen, mit denen wir auf
unserem irdischen Weg in
Berührung kommen, die von Jesus
Christus übergebene Wahrheit zum
Klingen bringen. Durch das Gebet
werden wir es auch bei den
Menschen tun, mit denen wir keinen
persönlichen Umgang pflegen. Jedem
Einzelnen, jeder Einzelnen sollen wir
auf geeignete Weise bekanntgeben:
Gott hat von aller Ewigkeit her an 
Dich gedacht! Gott liebt Dich ! Gott
hat Dir einen unaussprechlichen
Platz bereitet, den Himmel, wo er
selbst sich Dir zu unendlichem Glück
und Besitz hingeben und so die



Deinem Herzen innewohnende
Sehnsucht nach Glück stillen wird!

32 Wir dürfen diese grundlegenden
Wahrheiten nicht als bekannt
voraussetzen. Viele Menschen
kennen Gott nicht, oder sie haben
sich von ihm eine falsche Vorstellung
gebildet. Die einen stellen sich Gott
als eifersüchtigen Wächter über
seine Gebote vor, der schnell
bestraft, oder auch als einen, zu dem
nur in Notlagen Zuflucht genommen
wird. Wieder andere denken an
einen Gott, der in sein Glück
eingeschlossen und den Leiden und
Ängsten der Menschen fern ist …
Unterlassen wir nicht, uns zu fragen,
ob die Menschen, die uns sehen,
durch unsere Freude und unseren
Frieden die Güte Gottes mit seinen
Kindern berühren können.

Wir brauchen eine ständige Stärkung
der Grundlagen, damit wir über
die wesentlichen Themen klar



denken können. So werden wir in
der Lage sein, vielen Menschen
Klarheit zu bringen und die Kirche
vor den Angriffen zu verteidigen,
die sie manchmal von überall her
empfängt. Es handelt sich um
sichere Gedanken über die
Wahrheiten des Dogmas und der
Moral, über die Forderungen der
christlichen Familie und
Erziehung, über die
Grundfreiheiten wie
Vereinigungsfreiheit und freie
Meinungsäußerung usw. Auf diese
Art und Weise werdet ihr die
Wahrheit jenes Herrenwortes
freudig erfahren: veritas liberabit
vos ( Joh 8, 32), weil die Wahrheit
euch Freude, Frieden und
Wirksamkeit verleihen wird . 57

Bitten wir den Heiligen Geist mit
Kraft um seinen Beistand, damit wir
ein überzeugendes Zeugnis geben
können, damit wir gemäß des
eigenen Wissens und der eigenen



Bildung die vernunftgemäßen
Argumente darlegen können, die
jedem Menschen sein Herz der
Wahrheit öffnen helfen. Dies
erscheint als der wichtigste Punkt.
Denken wir dabei an die Verheißung
des Herrn: Weiter sage ich euch:
Alles, was zwei von euch auf Erden
gemeinsam erbitten, werden sie von
meinem himmlischen Vater erhalten ( 
Mt 18, 19). Wenn wir im Gebet
vereint sind wie ein Heer aufgestellt
zur Schlacht (Hld 6, 4), einer Schlacht
für den Frieden und für die Freude,
werden wir vom Himmel
empfangen, worum wir Gott bitten.

Benedikt XVI. kommentiert den von
mir gerade zitierten Vers
folgendermaßen: Das Verb, das der
Evangelist gebraucht, um das
auszudrücken, was mit dem Wort
›gemeinsam‹ wiedergegeben ist, ist
symphonesosin , was auf eine
›Symphonie‹ der Herzen anspielt.
Das ist es, was Gottes Herz



berührt. Die Eintracht im Gebet ist
demnach eine wichtige
Voraussetzung dafür, dass dieses
vom himmlischen Vater
angenommen wird . 58 Wir wollen
dem Papst und seinen Anliegen
immer sehr nah sein, denn so
kommen wir Christus näher. Und mit
ihm wird unser Beten durch den
Heiligen Geist wirksam zu Gottvater
gelangen.

BILDUNG IN DER
GLAUBENSLEHRE

33 Unser Vater zählte fünf
grundlegende Aspekte der Bildung
auf: die menschliche, die religiöse,
die geistliche, die apostolische und
die berufliche Bildung. Das Jahr des
Glaubens bietet uns eine
herausragende Gelegenheit, erneut
über unsere Bildung in der
Glaubenslehre nachzudenken. Und
zwar deshalb, weil diese Bildung in
vielerlei Hinsicht darauf abzielt, dass



wir die Inhalte des Glaubens und den
Sinn des Glaubens selbst vertiefen. So
können wir durch einen erneuerten 
intellectus fídei in geeigneter Weise
Berufskollegen und Freunden das
Geheimnis der Liebe Gottes in Jesus
Christus vermitteln.

Bildung in der Lehre der Kirche 34
So fasste unser Gründer anschaulich
die grundlegende Tätigkeit des
Werkes mit den Worten zusammen: 
Lehre verbreiten . Daher das
beständige, frohe Bemühen, den
Gläubigen in der Personalprälatur
die Nahrung der Bildung,
insbesondere der religiösen Bildung
zukommen zu lassen. Ich denke an
die Freude unseres Vaters, wenn er
vom Himmel aus sieht, wie dieser
Unterricht nach den Studienplänen
und je nach den Erfordernissen eines
jeden Ortes ununterbrochen
stattfindet. Euch alle erinnere ich
daran, was er eindringlich
wiederholte, damit es sich uns tief



einprägt: Bemüht euch sehr, die
euch erteilte Lehre euch zu eigen
zu machen, so dass sie sich nicht
anstaut. Ihr sollt die
Notwendigkeit und die angenehme
Pflicht verspüren, anderen
Menschen die Bildung
weiterzugeben, die ihr erhaltet. So
wird sie sich in guten,
rechtschaffenen Werken und auch
in den Herzen anderer Menschen
niederschlagen . 59

Para servir, servir : Diese Worte
sprach unser Vater oft und bediente
sich des Wortspiels mit den zwei
Bedeutungen des spanischen Verbs 
servir – den anderen nützlich sein
und Eignung besitzen –, um auf die
unterschiedlichen Situationen zu
antworten: Um zu dienen, braucht
man Eignung. Um Eignung zu
erlangen, muss man dienen . In
diesem Satz fasste er die Wichtigkeit
zusammen, sich in allen Bereichen
gut ausbilden zu lassen, um mit den



Vorhaben Gottes und der Kirche
mitzuarbeiten. Um den Menschen
zu dienen, müssen wir zunächst
die Eignung erlangen, uns also
ausbilden lassen. Andernfalls
werden wir keine guten Werkzeuge
sein, wir sind ungeeignet . 60 Auf
die apostolische Zielsetzung
angewandt, heißt das: Nur derjenige
ist geeignet , der einen lebendigen
und gut gebildeten Glauben besitzt,
weil er nur von diesem Glauben aus
dem Apostolat des Werkes und der
Bildung der anderen in der
Glaubenslehre dienen kann.

Weil er von dieser immer gültigen
Notwendigkeit überzeugt war, legte
der hl. Josefmaria die Richtlinien für
die religiöse Ausbildung der
Mitglieder des Werkes fest und
entwickelte sie nach und nach
weiter. In unserem Gespräch mit
Gott können wir über das
nachdenken, wovon er ständig zu
uns sprach: Die Ziele, die wir



körperschaftlich verfolgen, sind
die Heiligkeit und das Apostolat.
Um diese Ziele zu erreichen,
brauchen wir zuallererst Bildung.
Für unsere Heiligung Lehre, für
das Apostolat Lehre. Um die Lehre
zu erwerben, brauchen wir Zeit,
einen geeigneten Ort und die
geeigneten Mittel. Wir dürfen nicht
auf eine besondere Erleuchtung
Gottes hoffen, die er uns gar nicht
zu verleihen braucht, weil er uns
die konkreten menschlichen Mittel
an die Hand gibt: das Studium, die
Arbeit. Man muss sich bilden
lassen, man muss lernen. 61

Der mit dem Vater und dem Sohn in
der Seele im Stand der Gnade
wohnende Heilige Geist ist für die,
die seine Stimme hören und seinen
Eingebungen folgen, wahrhaftig
derjenige, der »in den Geist und ins
Herz der Menschen die Lehren
Christi hineingibt «62 . Christus
selbst hat ihn Geist der Wahrheit



genannt. Er versicherte: Wenn aber
jener kommt, der Geist der Wahrheit,
wird er euch in die ganze Wahrheit
führen. Denn er wird nicht aus sich
selbst heraus reden, sondern er wird
sagen, was er hört. (…) Er wird mich
verherrlichen; denn er wird von dem,
was mein ist, nehmen und es euch
verkünden ( Joh 16, 13–14). Der
Heilige Vater Johannes Paul II.
kommentierte diese Texte aus dem
Evangelium und lehrte: »Wenn Jesus
von sich selbst gesagt hat: ›Ich bin
die Wahrheit‹ ( Joh 14, 6), ist diese
Wahrheit Christi die, die der Heilige
Geist erkennen lässt und verbreitet
(…). Der Geist ist Licht der Seele: 
Lumen cordium , wie wir ihn in der
Pfingstsequenz ansprechen.«63

Wir Christen können freier sein als
alle anderen, wenn wir nicht
zulassen, dass uns die vergänglichen
Trends des jeweiligen Augenblicks
mitreißen. Die Kirche ermuntert ihre
Kinder dazu, sich als 



verantwortliche katholische
Bürger zu verhalten, so dass Kopf
und Herz eines jeden von uns nicht
entzweit sind. Sie dürfen nicht
voneinander getrennt sein. Sie
sollen vielmehr übereinstimmen
und fest sein, damit sie in jedem
Augenblick das tun, was zu tun ist
und deutlich als solches erkannt
wird, ohne sich aus Mangel an
Persönlichkeit und an Treue zum
eigenen Gewissen von
vorübergehenden Trends oder
Moden fortreißen lassen : Wir
sollen nicht mehr unmündige
Kinder sein, ein Spiel der Wellen,
hin und her getrieben von jedem
Widerstreit der Meinungen, dem
Betrug der Menschen ausgeliefert,
der Verschlagenheit, die in die Irre
führt ( Eph 4, 14) . 64

Die Glaubenslehre vertiefen

35 Wenn wir uns danach sehnen,
Gott zu erkennen und zu lieben,



wenn wir wünschen, dass die
anderen ihn erkennen und lieben, ist
es erforderlich, dass die katholische
Lehre immer mehr unseren Verstand
formt und unseren Willen bewegt.
Nun, da sich die vorherrschende
Kultur von Gott zu trennen neigt, ist
diese Pflicht besonders dringlich.

Daher die entscheidende Bedeutung,
uns ohne Unterbrechung in der
Glaubenslehre bilden zu lassen. Gebt
niemals das Studium und besonders
das Studium der Theologie auf. Jeder
soll sich nach seinen Möglichkeiten
bilden, um sich den intellectus fidei
anzueignen, von dem ich vorher
sprach. Wir sollen die mächtige und
freudige innere Spannung des fides
quærens intellectum 65 spüren: die
des vom Glauben geformten
Verstandes, die dazu antreibt, immer
tiefer das zu erkennen, was man
glaubt. Das Studium der Theologie
darf nicht reine Pflichtübung sein
noch sich im bloßen



Auswendiglernen erschöpfen. Es soll
vielmehr etwas Lebendiges sein.
Dann verhilft es in großem Maße
dazu, dass die Glaubenswahrheiten
mit dem Verstand übereinstimmen.
Es hilft, im Glauben und vom
Glauben her zu denken. Nur so ist es
möglich, die verschiedenartigen,
zuweilen komplexen Fragen zu
beurteilen, die sich in der
beruflichen Tätigkeit und in der
Gesellschaftsentwicklung insgesamt
stellen. Gerade deshalb, weil Ihr,
meine Töchter, meine Söhne, frei
seid, weil jeder völlig selbstständig
seine Entscheidungen trifft und
handelt, sollt Ihr Euch darum
besonders bemühen, Euren Verstand
und Euer Gewissen richtig zu bilden.
Auf diese Weise werdet Ihr ein
Rüstzeug an Wissen, nicht nur der
menschlichen Wissenschaften,
sondern auch der theologischen
Wissenschaft erwerben, um in einer
Christen gemäßen Art und Weise zu
denken, zu urteilen und zu handeln.



Wir sollen uns intellektuell rüsten,
um glaubwürdig diejenigen Themen
der katholischen Lehre anzugehen,
die im eigenen Beruf eine spezielle
Stellung einnehmen oder im
jeweiligen Land besonders aktuell
sind. Diese werden vom Land zu
Land verschieden sein. Dennoch gibt
es zur Zeit einige überall gültige
Fragen wie die, die mit Ehe und
Familie, mit Erziehung oder mit
Bioethik zu tun haben.

36 In diesem Zusammenhang habe
ich darauf hingewiesen, dass sich die
Professoren in den verschiedenen 
Studia Generalia der
Personalprälatur weiterbilden und
spezialisieren sollen, dass in den
vom Opus Dei geistlich betreuten
Universitäten anspruchsvolle
Forschungsbereiche gefördert
werden, dass interdisziplinäre
Forschungsgruppen beispielsweise
mit Ärzten, Biologen, Juristen,
Philosophen und Soziologen



zusammengestellt werden, die sich
mit apostolischer Einstellung dieser
Arbeit widmen.

Nicht wenige Gläubige in der
Personalprälatur könnten zusammen
mit anderen Menschen in den
öffentlichen oder privaten
Bildungseinrichtungen, in denen sie
tätig sind, eine ähnliche Arbeit
leisten. Auch wenn sie nicht in
diesen speziellen Bereichen beruflich
arbeiten, sind jedoch sicher viele
weitere Mitglieder ebenfalls in der
Lage, ihr Scherflein beizutragen.
Denn sie können zu einer das
Naturgesetz respektierenden, von
der christlichen Botschaft geprägten
Öffentlichkeit dadurch einen Beitrag
leisten, dass sie die
Kommunikationsmittel gezielt
nutzen. Ihr habt mich oft sagen
hören, dass ein einfacher Brief oder
eine E-mail an eine Zeitung, um
deutlich und einnehmend – mit 
Sprachengabe – einen Aspekt der



katholischen Lehre darzulegen,
häufig mehr bewirkt als ein sperriges
Traktat. Wenn in einem bestimmten
Land die Öffentlichkeit eine
verzerrte Sicht der Kirche bietet,
wenn sogar offen verleumderische
Kampagnen inszeniert werden,
dürfen sich die Katholiken nicht
passiv verhalten. Aus
Gerechtigkeitsgründen gegenüber
Gott und gegenüber der Gesellschaft
müssen wir auf diese Übergriffe
reagieren, die kaschierten oder
offenen Angriffe entlarven und die
Achtung einfordern, die die Kirche
unabhängig von den Fehlern einiger
ihrer Mitglieder verdient.

Dafür sollen wir – ich wiederhole es –
die Dringlichkeit verspüren, in
unserer theologischen Ausbildung
beständig voranzuschreiten und – je
nach den Erfordernissen und den
individuellen Umständen – die in der
Öffentlichkeit diskutierten und mit
grundlegenden Aspekten der



Offenbarung in Verbindung
stehenden Fragen zu vertiefen. Wir
wollen ernsthaft die
Unterrichtsstunden und die Vorträge
über Philosophie, Theologie und
kanonisches Recht nutzen, indem wir
sie mit Interesse, Pünktlichkeit und
mit dem Wunsch besuchen, daraus
reiche Frucht zu ziehen. Denn diese
Veranstaltungen bieten außerdem
die Gelegenheit, anderen Menschen
die von ihnen erwünschte
lehrmäßige und geistliche Katechese
zu erteilen.

37 Bei seinem Studium der Lehren
der Kirchenväter verweilt Benedikt
XVI. bei einem Punkt, dem
heutzutage besondere Bedeutung
zukommt. Er bestätigt, dass der
große Irrtum der antiken Religionen
darin bestand, sich nicht an die von
der göttlichen Weisheit in die Seelen
eingegebenen Wege gehalten zu
haben. Der Untergang der
heidnischen Religion war daher



unvermeidbar: Er ergab sich als
logische Konsequenz der Trennung
der Religion – einer Religion, die
auf ein künstliches Gebilde aus
Zeremonien, Konventionen und
Gewohnheiten reduziert war – von
der Wahrheit des Seins. 66Und er
fügt hinzu, die Kirchenväter und die
christlichen Autoren entschieden
sich für die Wahrheit des Seins
gegen den Mythos der 
Gewohnheit . 67 Der Heilige Vater
zitiert Tertullian, der folgendes
schrieb: › Dominus noster Christus
veritatem se, non consuetudinem,
cognominavit – Christus hat
gesagt: Ich bin die Wahrheit, nicht:
Ich bin die Gewohnheit ‹ 68, und
weist dann darauf hin: Man beachte
in diesem Zusammenhang, dass
das hier von Tertullian in Bezug
auf die heidnische Religion
verwendete Wort consuetudo in
den modernen Sprachen mit den
Ausdrücken ›kulturelle Mode‹,



›Mode der Zeit‹ übersetzt werden
kann . 69

Zweifeln wir nicht daran: Trotz des
vermeintlichen Siegeszuges des
Relativismus mancherorts wird
dieses Denkgebäude, das so viele
Menschen verwirrt, letztlich wie ein
Kartenhaus in sich zusammenfallen,
weil es nicht in der Wahrheit des
Schöpfer- und vorsehenden Gottes,
des Lenkers der Geschichte,
verankert ist. Die Wirklichkeit, die
wir um uns herum wahrnehmen, soll
uns wiederum dazu ermuntern,
weder uns aufzugeben noch die
Menschen aufzugeben, die
enttäuscht und in einer inhaltsleeren
Situation leben.

VEREINIGUNG MIT CHRISTUS
DURCH DAS GEBET UND DAS
OPFER

38 Ich weiß, dass der hl. Josefmaria
die Worte des Ignatius von
Antiochien oft wiederholte und



betrachtete: Auf dem Weg nach Rom,
wo er den Märtyrertod sterben sollte,
hielt er sich für »Weizen Gottes«, der
gemahlen werden soll von den
Zähnen der Raubtiere , »damit ich als
reines Brot Christi erfunden
werde«70 . Auch wir Christen wissen
uns als Weizen Gottes , weil wir die
freudige Pflicht verspüren,
denjenigen geistliche Nahrung zu
vermitteln, die uns auf die eine oder
andere Art und Weise begegnen.

Seien wir zutiefst davon überzeugt,
dass uns Gott als Brot Christi möchte,
um den Hunger der Seelen zu stillen.
Um dies zu erreichen, muss man sich
wie die Ährenkörner ohne
Widerstand mahlen lassen. Dazu
sollen wir nicht halb, sondern voll
und ganz die Gelegenheiten nutzen,
derer sich der Herr bedient, um uns
den Schliff zu geben, um die Kanten
unseres Charakters abzufeilen, um
aus unserem inneren wie äußeren
Verhalten – aus Liebe, auch wenn es



wehtut – dieses Ich auszureißen, das
jeder im Übermaß in sich birgt. Diese
Arbeit der Reinigung ist nötig – wir
wissen es aus eigener Erfahrung –,
um übernatürliche Früchte zu
bringen. Auf plastische Art hat es uns
der Meister beigebracht: Wenn das
Weizenkorn nicht in die Erde fällt und
stirbt, bleibt es allein; wenn es aber
stirbt, bringt es reiche Frucht ( Joh 12,
24).

Vereinigung mit Christus am
Kreuz

39 Jesus Christus will, dass alle
Menschen gerettet werden und zur
Erkenntnis der Wahrheit gelangen (1 
Tim 2, 4). Dieser heilige Ehrgeiz soll
unser Verhalten bestimmen: Allem,
was wir in den unterschiedlichen
Situationen und Augenblicken tun,
sollen wir einen entschiedenen
apostolischen Stempel aufdrücken.
Auf diese Weise wird jedes Mitglied
des Werkes eine sehr fruchtbare,



sehr direkte apostolische Arbeit
entfachen, selbst wenn es aus
Krankheits- oder sonstigen Gründen
– weil es gerade in eine neue Stadt
umgezogen ist oder die
Landessprache nicht kennt – nicht in
der Lage ist, unmittelbar apostolisch
zu wirken. Wir alle werden es
schaffen, wenn wir uns um den
Umgang mit Gott in den
Frömmigkeitsübungen bemühen,
wenn wir bestrebt sind, die Arbeit zu
vollenden und sie Gott jeden Tag in
der Heiligen Messe darzubringen.
Der Herr erwartet, dass wir es ihm
aufopfern, kleine Abtötungen oder
Überwindungen in einem ständigen
Rhythmus wie das Schlagen des
Herzens 71 suchen und sie nutzen.

Um dieses apostolische Programm in
die Tat umzusetzen, kommt der
Vereinigung mit Christus am Kreuz
eine grundlegende Bedeutung zu. Es
gibt keine Möglichkeit, Christus
nachzufolgen, außer wir verleugnen



uns selbst, üben uns im Geist der
Abtötung, tun konkrete Werke der
Sühne. Der Heilige Vater drückt es so
aus: Das Kreuz – die Selbsthingabe
des Sohnes Gottes – ist letztendlich
das ›Zeichen‹ schlechthin, das uns
geschenkt wurde, um die Wahrheit
des Menschen und die Wahrheit
Gottes zu verstehen: Wir alle sind
geschaffen und erlöst worden von
einem Gott, der aus Liebe seinen
einzigen Sohn geopfert hat. ›In
seinem Tod am Kreuz‹, so habe ich
in der Enzyklika Deus caritas est
geschrieben, ›vollzieht sich jene
Wende Gottes gegen sich selbst, in
der er sich verschenkt, um den
Menschen wieder aufzuheben und
zu retten – Liebe in ihrer
radikalsten Form‹ (Nr. 12) . 72

In den Wunden Christi Zuflucht
suchen

40 Wir haben nicht selten einen
Vergleich gehört, den der hl.



Josefmaria gerne verwendete. Er
sagte, die Christen, die Christus aus
der Nähe folgen wollen, sollen in den
verwundeten Händen Christi der
Same sein, den der göttliche
Sämann in die Furche wirft. So wie
der Sämann die Hand in die
Tasche steckt, so müssen wir, ihr
und ich, uns hingeben, ohne auf
Erden irgend etwas zu erwarten,
ohne Leiden zu erfinden. Es ist
aber erforderlich, dass das
Weizenkorn begraben wird und
stirbt, damit es reiche Frucht
bringt (Joh 12, 24). Nur so werden
wir guter Same sein für die Saat,
mit der der Herr auf Erden
göttliche Wege erschließt . 73

Im Licht dieser Überlegungen sollen
wir uns prüfen, ob wir uns ernsthaft
darum bemühen, fromme und
bußfertige Menschen zu sein, fest
davon überzeugt: Das Tun ist ohne
das Gebet nichts wert: das Gebet
wird wertvoller durch das Opfer .



74 Bitten wir den Herrn, dass er uns
täglich Hunger nach mehr Hingabe
sowie den wirksamen Wunsch
gewährt, uns gerne für das Wohl der
Seelen zu verschenken. Dies ist nur
möglich, wenn wir jeden Tag in der
Heiligen Messe das Verlangen
erneuern, in Verbindung mit
Christus ein lebendiges Opfer zu
sein.

Niemand leugnet die Größe und die
Bedeutung dieses Zieles: mit Christus
Opfer zu werden. Dieses heilige
Verlangen sollen wir in den Zeiten
eines länger anhaltenden Umgangs
mit ihm nähren. Wir wollen Jesus
durch seine gebenedeite Mutter,
Lehrmeisterin des Glaubens, bitten,
dass er uns die Gnade schenkt,
täglich den apostolischen Eifer zu
erneuern. Diese Vorsätze sollen sich
in konkreten Werken
niederschlagen, auch in
Übereinstimmung mit den in der



geistlichen Leitung empfangenen
Ratschlägen.

Dann wird uns Jesus Christus in
seine verwundete Hand nehmen.
Nachdem er uns – wie der hl.
Josefmaria immer wieder sagte – mit
seinem kostbaren Blut getränkt hat,
wird er uns weit, sehr weit
auswerfen, ohne dass wir den Ort
verlassen müssten, an den er jede
einzelne, jeden einzelnen von uns
hingestellt hat. Er wird unsere
Hingabe an nahen und fernen Orten
fruchtbar werden lassen. Er wird
sich unserer Arbeit und unserer
Erholung, unserer Freuden und
unserer Leiden, unserer Worte und
unserer Stille bedienen, um den
göttlichen Samen in Milliarden
Herzen einzugeben. Wir werden
wahrhaftig Brot für den Altar und
Brot für den Tisch sein, göttlich
und menschlich . 75 Jesus wird neue
mächtige Wunder wirken, wie er
früher in den Seelen und in den



Leibern der Menschen tat, die ihn
aufsuchten, als die Menge ihn zu
berühren suchte; denn es ging eine
Kraft von ihm aus, die alle heilte ( Lk
6, 19).

Den Heiligen Geist anrufen

41 Wie Jesus Christus die Frohe
Botschaft erfüllt von der Kraft des
Geistes (vgl. Lk 4, 14) verkündete,
sollen auch wir Christen voll
Vertrauen den Tröster anrufen. Dies
empfahl der sel. Johannes Paul II. als
das Jubeljahr 2000 nahte. »Zu den
wichtigsten Aufgaben der
Vorbereitung auf das Jubeljahr«, so
schrieb er in seinem Apostolischen
Schreiben, »gehört daher die 
Wiederentdeckung der Anwesenheit
und Wirksamkeit des Geistes , der in
der Kirche wirkt, sei es in
sakramentaler Gestalt, vor allem
durch die Firmung , sei es vermittels
vielfältiger Gnadengaben, Aufgaben



und Dienste, die von ihm zu ihrem
Wohl geweckt worden sind. «76

Es ist deshalb nur folgerichtig, dass
wir im persönlichen Apostolat und in
jeder apostolischen Arbeit vor allem
auf die tröstliche Wirklichkeit
zählen, dass der Heilige Geist
unaufhörlich im Hinblick auf die
Heiligung der Menschen wirkt,
obwohl sein Wirken in der Regel im
Stillen geschieht. Er ist »auch für
unsere Zeit die Hauptkraft der
Neuevangelisierung (…), der im Laufe
der Geschichte das Reich Gottes
aufbaut und seine volle
Offenbarwerdung in Jesus Christus
dadurch vorbereitet, dass er die
Menschen innerlich anregt und im
menschlichen Erleben die Keime der
endgültigen Rettung, die am Ende
der Zeiten eintreten wird, aufgehen
lässt. «77 Wir dürfen nicht zweifeln:
Wenn wir uns mit Glauben an den
Tröster wenden, wird er uns das
richtige Wort, den geeigneten



Ratschlag und bei irrenden
Verhaltensweisen die liebenswürdige
und demütige Zurechtweisung
eingeben. Dies wird dazu helfen,
dass die Menschen reagieren.

Deshalb sollen wir den Umgang mit
dem Heiligen Geist pflegen. Denn wie
lehrte der hl. Josefmaria, als er über
das Handeln des Herrn in den treuen
Kindern sprach: Gott geht nicht
vorüber. Er bleibt bei uns. Er ist
sozusagen in der Mitte unserer
Seele im Stand der Gnade.
Dadurch verleiht er unserem Tun
übernatürliche Bedeutung,
solange wir keinen Widerstand
leisten und ihn durch die Sünde
aus unserer Mitte verbannen. Gott
ist in euch und in mir, in jedem
einzelnen, verborgen. 78

Die Waffe des Gebets

42 Wir wollen einige Worte erneut
lesen, die der sel. Johannes Paul II.
am Tag der Heiligsprechung des



Opus Dei-Gründers sprach: »Um
diese anspruchsvolle Aufgabe zu
erfüllen, ist ein vom Gebet genährtes
ständiges inneres Wachstum
erforderlich. Der hl. Josefmaria war
ein Lehrer in der Praxis des Gebets,
das er für die wirksamste ›Waffe‹
hielt, um die Welt zu erlösen. Er
empfahl stets: ›Zuerst Gebet, dann
Buße, an dritter Stelle, weit an
›dritter Stelle‹, das Tun‹ ( Der Weg ,
Nr. 82). Es ist kein Paradoxon«, so
fuhr der Papst fort, »sondern eine
ewige Wahrheit: Die Fruchtbarkeit
des Apostolats besteht vor allem im
Gebet und in einem intensiven und
stetigen sakramentalen Leben. Das
ist im Grunde der Schlüssel der
Heiligkeit und des wahren Erfolgs
der Heiligen .«79

Es handelt sich um eine geistliche
Haltung, die dieser heilige Priester –
unser Vater – von dem Augenblick
an, als der Herr an seine Seele
klopfte, in die Tat umsetzte. Sie



spiegelte sich in den ersten Jahren
des Opus Dei unmissverständlich
wider, als noch alles zu tun war.
1930, als das Opus Dei wie ein
Neugeborenes war, schrieb der hl.
Josefmaria an Isidoro Zorzano, das
einzige damalige Mitglied des
Werkes, die folgenden, immer
gültigen Worte: Wenn wir das sein
sollen, was der Herr und wir
möchten, müssen wir die
Grundlagen richtig setzen, vor
allem im Gebet und in der Sühne 
(im Opfer). Beten: Lass niemals,
ich wiederhole es, das Gebet nach
dem Aufstehen aus. Opfere jeden
Tag zur Sühne alle Beschwerden
und Schwierigkeiten des Tages auf.
80

Wir wollen dieser Verhaltensregel
folgen, die unerlässlich ist, um in
unserem Glaubensleben zu wachsen
und um die den Christen vom
Meister anvertraute übernatürliche
Sendung zu erfüllen. Deshalb sollen



wir zunächst einmal täglich im
persönlichen Umgang mit Jesus
Christus wachsen. Sowohl inmitten
der anspruchsvollsten beruflichen
Arbeit als auch in der Stille einer
Kapelle oder einer Kirche oder auch
mitten im Straßenverkehr, in den
Zeiten der Erholung und der
Unterhaltung und natürlich in den
Familienaufgaben, in der Krankheit
und in den Widrigkeiten, in jedem
Augenblick sollen wir mit der Seele,
mit dem Herzen, mit den Sinnen, mit
den Lippen mit Gott sprechen. Dabei
sollen wir uns bemühen, alles, was
wir tun, in ein Gott wohlgefälliges
Gebet zu verwandeln, häufig ohne
Worte. Allerdings, ich wiederhole es,
ist das Gebet eine Folge des
Glaubenslebens. Es ist aber ein
starker Glaube vonnöten, um
wahrhaftig, mit Überzeugung darum
zu bitten, wie der hl. Josefmaria tat: 
Jesus, sag etwas zu mir; sag etwas
zu mir, Jesus .



Wir dürfen nicht vergessen, dass der
Mensch, der wirklich betet, in der
Tugend der Demut vorankommt,
dass er die Freude der
Gotteskindschaft besitzt, dass er die
Dringlichkeit des täglichen
Apostolates verspürt, dass er immer
freundlich und herzlich handelt, zu
dienen versteht, sich zu verbergen
sucht und dass er in der geistlichen
Leitung fügsam ist.

Das Salz der Abtötung

43 Untrennbar verbunden mit dem
Umgang mit dem Herrn brauchen
wir die Abtötung, die sich als das
Gebet der Sinne zu Gott erhebt.
Einige Menschen erschreckt das
Wort ›Sühne‹. Sie stellen sich wer
weiß was für unerträgliche Qualen
darunter vor. Nichts weiter von der
Wirklichkeit entfernt. In der Regel
verlangt Gott von uns einen Geist der
Buße, der sich in der vollendeten
Erfüllung der eigenen



Standespflichten den jeweiligen
Umständen gemäß ausdrückt. Eine
Erfüllung, die beharrlich, mit Freude
– auch wenn es schwerfällt –, ohne
Unterbrechung und mit heroischer
Treue im Kleinen verwirklicht
werden soll.

Der hl. Josefmaria war zwar sehr
großzügig in den großen
Bußübungen, zu denen ihn der Herr
einlud, denn sie gehörten zu seiner
Gründungssendung; doch maß er der
kleinen, aber mit Liebe erfüllten
Sühne sehr viel Bedeutung bei. In
einigen kurzen Aufzeichnungen aus
dem Jahr 1930 über die Art und
Weise, Gewissenserforschung zu
halten, führt er aus: Sühne : Wie
habe ich heute die von Gott
kommenden Widrigkeiten
angenommen? Und die, die mir
durch ihren Charakter meine
Kollegen bereiteten? Und die aus
meinem eigenen Elend
kommenden? Habe ich dem Herrn



zur Sühne selbst den Schmerz
aufgeopfert, den ich empfinde,
weil ich ihn – so oft! – beleidigt
habe? Habe ich ihm die Scham
meines inneren Errötens, der
Demütigung aufgeopfert, weil ich
auf dem Weg der Tugenden kaum
vorankomme? 81

Die Welt braucht heute besonders
Menschen, die das aus Liebe zu Gott
freiwillig angenommene Opfer
lieben – und sie wird sie immer
brauchen. In jedem Augenblick
erhebt es sich als Waffe, um im
Kampf gegen einen Hedonismus zu
siegen, der unter den Christen, aber
auch unter den Nicht-Christen so viel
Zerstörung anrichtet, gegen eine
übermäßige Verwöhnung des Leibes
und der Sinne. Bedenken wir, dass
das Heilmittel, um die ungeordnete
Abhängigkeit vom eigenen Ich
niederzutreten, in einer mit Christus
eng verbundenen, hingegebenen
Aufopferung, in einem wahren



Brandopfer unserer inneren und
äußeren Sinne, unserer Vermögen,
unserer Seele und unseres Leibes
besteht.

Wir sollen unser Leben, unseren
Einsatz, ohne dass wir etwas für
uns zurückhalten oder dass wir
feilschen, zur Sühne für unsere
Sünden sowie für die Sünden aller
Menschen, unserer Brüder,
aufopfern; für die Sünden, die zu
allen Zeiten begangen wurden,
und für die, die bis zum Ende der
Zeiten begangen werden; vor
allem aber für die Katholiken, für
die von Gott Erwählten, die der
Gnade nicht entsprechen und die
Gottes Liebe, die sie auserwählt
hat, verraten . 82 Und wir fügen
einen Aspekt hinzu, den sich unser
Vater immer vor Augen hielt: Diesen
Kampf mit der Zuversicht, mit der
Sicherheit bestehen, dass Gott uns
durch den Glauben, durch das
Vertrauen auf ihn und durch die



Liebe zu Gott und zu den Menschen
zu Siegern macht.

44 Diese Worte des hl. Josefmaria
helfen uns, großzügig die
gewohnheitsmäßigen Abtötungen
anzugehen. Nur so werden wir in der
Lage sein, mit der den Kindern
Gottes eigenen Freude unsere
Umgebung zu heilen. Sühne, und
weit mehr als nur das: die Liebe.
Eine Liebe, die wie ein glühendes
Eisen den Schmutz von unserer
Seele wegbrennt, die wie ein Feuer
unsere armseligen Herzen mit
göttlichen Flammen entzündet . 83
Ich schlage Euch vor, wenn wir uns
in einem bestimmten Augenblick
feige fühlen, dass wir dann auf Jesus
in den Stunden seines aus Liebe zu
uns erlittenen Leidens schauen: 
Kannst du nach all dem die Buße
noch fürchten? 84

Durch diese Koordinaten des
christlichen Verhaltens sollen wir in



den anderen die Dringlichkeit eines
konkreten und beständigen
apostolischen Wirkens wecken: in
Jüngeren und Älteren, in Gesunden
und Kranken, in den Menschen,
denen wir in der beruflichen Arbeit,
durch Freundschafts- und
Verwandtschaftsbeziehungen oder
auch in der Ausübung unserer
Hobbies begegnen. Machen diese
Bereiche doch unsere gewohnte
Lebenswirklichkeit aus. Bitten wir
die Gottesmutter darum, dass sie in
den nächsten Monaten in uns den
apostolischen Eifer wachsen lässt,
damit wir die Freude des Glaubens
an Gott verbreiten können und auch
immer so handeln. Bitten wir sie
ebenfalls darum, dass sie uns
überreiche Gnaden ihres Sohnes
schickt, damit viele Frauen und
Männer der Gnade Gottes ihr Herz
öffnen und es nicht verschließen,
damit sie sich entscheiden, mit
Christus auf dem Weg
voranzukommen, der zur



vollkommenen Glückseligkeit führt,
die er selbst von aller Ewigkeit her
für jeden einzelnen bereitet hat.

DIE APOSTOLISCHE ARBEIT 45 Die
›Sendung‹, die apostolische Arbeit,
die Gott uns anvertraut hat, ist nur
aus diesem ›Glaubensleben‹ möglich,
wie es hier beschrieben wurde. Es
muss eine Art ›Epiphanie‹ des
Glaubens werden. Es ist der Glaube
als Lehre und Leben, was der
christlichen Existenz Festigkeit und
Wirksamkeit sowie höchste
Ausstrahlung verleiht. Dass viele
Menschen ohne Glauben das Glück
und die Sicherheit sowie den Frieden
in denjenigen, die an Gott glauben,
erkennen – vielleicht freilich ohne
dieses Verlangen in die Tat
umzusetzen –, stellt dies unter
Beweis.

Kümmern wir uns also von der
Tugend des Glaubens aus um das
Apostolat. Darauf habe ich gerade



hingewiesen. Deshalb darf unser
tägliches Vertrauen auf Gott nicht
abnehmen. Wir sollen für die
Beleidigungen Gottes und für die den
Seelen zugefügten Schäden sühnen.
Meine Töchter, meine Söhne: Die
Dringlichkeit und die Kontinuität der
Sühne werden uns gerade im
persönlichen Apostolat bewusst: Die
Sühne ist der Lackmustest, der ohne
Zweifel die Tiefe der Empfindungen
unserer christlichen Seele sowie die
Authentizität unseres Schmerzes
wegen der Lage, in der sich die
Gesellschaft befindet, anzeigt. Wenn
wir uns so verhalten, verkennen wir
nicht, dass wir – wie uns unser Vater
sagte – aller Gräueltaten und
Irrtümer fähig sind, die die
gemeinsten Menschen begangen
haben, sollten wir uns von Gott
entfernen. Lehnen wir jede
Möglichkeit ab, untätig zu bleiben.
Jede und jeder Einzelne soll
persönlich dem Herrn die Menschen
anempfehlen, die auf die eine oder



andere Weise dieselben Ideale teilen.
Wir wollen ohne Angst an der
Aussaat des Friedens teilnehmen.
Nutzen wir dabei alle rechtmäßigen
Hilfsmittel, damit die Glockenschläge
des gaudium cum pace bis in den
letzen Winkel der Erde gelangen.

Jeder an seinem Platz

46 Wenn wir mit kräftigem und
ausdauerndem Glauben die
Grundlage unseres Dialogs mit der
Dreifaltigkeit stärken, werden die
konkreten apostolischen Tätigkeiten
wirksam sein. Nutzen wir alle
Gelegenheiten, den Menschen, die
uns begegnen, zu dienen, sowie den
großen Reiz zu entdecken, weitere
Begegnungen zu ermöglichen. Wir
sollen unsere Arbeiten, welche auch
immer, in vollkommener lauterer
Absicht vollenden und dabei bei uns
selbst darauf achten, dass sich in
diese Arbeiten keine Ehrsucht
einschleicht. Die lautere Absicht darf



aus unserem täglichen Tun nicht
verschwinden oder gar fehlen. So
wird jede vollendete und dem
Himmel dargebrachte Tätigkeit zur
Identifikation mit Jesus Christus
werden und zur Einheit des eigenen
Lebens beitragen.

Die Vorsehung hat jedem Menschen
einen bestimmten Platz im Herzen
der Neuevangelisierung der
Gesellschaft zugewiesen. Wir dürfen
uns aber weder passiv verhalten
noch uns mit dem Bemühen
zufriedengeben, selbst treu zu sein.
Suchen wir die Begegnung mit den
Menschen, um ihnen dort zu dienen,
wo sie sich befinden: in den
tausenden Knotenpunkten des
gesellschaftlichen Gefüges, in der
Universität und in den Schulen, in
der Arbeit und der Erholung, in den
Familien, um ihnen die erforderliche
christliche Bildung anzubieten.
Stellen wir uns dem heiligen Druck,
zur Arbeit der Kirche in der Welt



beizutragen, wie es die ersten
Christen taten. Manchmal werden
uns die Hindernisse erbarmungslos
vor Augen stehen. Wenden wir in
dieser Situation auf unsdie Aussagen
aus einem Brief des hl. Josefmaria
an, die sich ausnahmslos auf alle
beziehen:

Es ist nur verständlich, meine
Kinder, dass ihr manchmal (…)
eure Begrenztheit spürt und dann
denkt: Wie soll diese ganze Arbeit
mit mir möglich werden? Mit mir,
der ich nichts besonderes, sondern
voll Fehler und Elend bin? Darauf
antworte ich: Öffnet das
Johannesevangelium und
betrachtet in Ruhe die Passage, in
der über die Heilung des
blindgeborenen Mannes berichtet
wird. Schaut, wie Jesus auf die
Erde spuckt und mit dem Speichel
einen Teig macht, den er dem
Blinden auf die Augen streicht, um
ihm das Licht zu schenken (vgl. Joh



9, 6). Als Augenmittel verwendet
der Herr etwas Schlamm (…). Mit
der Erkenntnis unserer eigenen
Schwäche, unserer Nichtigkeit,
aber mit der Gnade Gottes und
dem guten Willen werden wir zur
Arznei, um Licht zu schenken.
Trotz unserer menschlichen
Kleinheit sind wir göttliche Stärke
für die anderen. 85

Einige von Euch sind bestimmt in der
Lage, unmittelbarer zur Einführung
einer neuen Kultur, einer neuen
Gesetzgebung und einer neuen Mode
beizutragen, die ich bereits mehrfach
angesprochen habe. Diese sind aus
dem Geist des Evangeliums ohne
Unterlass zu fördern. Dennoch wird
jedem einzelnen von uns – ich
wiederhole es – in diesem Krieg der
Liebe und des Friedens ein
bestimmter Platz zugewiesen. Jede
und jeder Einzelne ist in der Lage, sei
es in der Vor- oder in der Nachhut,
ganz unmittelbar apostolisch zu



wirken. Mit der ganzen Kirche
vereint, wird dieses Apostolat die
Erreichung dieser Ziele wirksam
beeinflussen.

Sauerteig in der Welt 47 Wenn Ihr
in einem bestimmten Augenblick am
Arbeitsplatz, unter den eigenen
Verwandten, im Freundes- und
Bekanntenkreis den Druck einer
feindlichen Umgebung besonders
spürt, denkt an die Verantwortung,
die aus dem Ruf des Herrn erwächst,
in der Welt Sauerteig zu sein. Mit
dem Himmelreich ist es wie mit dem
Sauerteig, den eine Frau unter einen
großen Trog Mehl mischte, bis das
Ganze durchsäuert war ( Mt 13, 33).
Johannes Chrysostomus erklärt dazu:
»Wie nämlich der Sauerteig dem
vielen Mehl seine eigene Kraft
mitteilt, so werdet auch ihr die ganze
Welt verändern .«86

So hat Gott in der Weltgeschichte
gehandelt, und so handelt er immer



noch. In seinen Händen liegt die
Möglichkeit, dass alle ihm zu Füßen
niederknien, weil sich kein Geschöpf
seiner Macht widersetzen kann.
Dann würde er jedoch die Freiheit
missachten, die er selbst uns
verliehen hat. Gott möchte nicht
durch Macht zwingen , sondern
durch Liebe überzeugen . Dazu
rechnet er mit der freien und
begeisterten Mitarbeit anderer
Geschöpfe, wobei nicht zu vergessen
ist, dass den Meister die große Menge
interessiert, die Menschen, die keine
Orientierung haben wie Schafe ohne
Hirt. Er möchte seine Wahrheit nicht
gebieterisch aufzwingen, aber er
bleibt auch gegenüber der
Unwissenheit der Menschen oder
den moralischen Verirrungen nicht
gleichgültig. Deshalb sagt der gute
Familienvater, der zum Festmahl
einlädt: Dann geh auf die
Landstraßen und vor die Stadt hinaus
und nötige die Leute zu kommen,



damit mein Haus voll wird ( Lk 14,
23): compelle intrare!

»Obwohl Christus an einem Orte
hätte bleiben und alle hätte zu sich
rufen können, damit sie seine Predigt
hörten, tat er das nicht; denn er
wollte uns ein Beispiel geben, damit
auch wir umherziehen und die
Gefährdeten aufsuchen, wie der Hirt
das verlorene Schäflein und der Arzt
die Kranken .«87

Durch diese beständige Arbeit sind
unzählige Bekehrungen geschehen,
während sich die Kirche durch die
Welt einen Weg bahnte. Selten waren
sie das Ergebnis der Taten einer
außergewöhnlichen Persönlichkeit
oder einer bis in die kleinsten
Einzelheiten durchdachten Strategie.
Sie wurden durch das gute Beispiel
von Frauen und Männern, von
ganzen Familien bewirkt, die mit
Hilfe der Gnade in aller Natürlichkeit
ihren Glauben lebten und beständig



jedem Rede und Antwort standen,
der nach der Hoffnung fragte, die sie
erfüllte (vgl. 1 Petr 3, 15).

Was für eine große Verantwortung
haben die Christen, hat jeder
einzelne! Von unserem Verhalten,
von unserem Seeleneifer hängen so
viele große, höchst wirksame und
anziehende Aufgaben ab. »Wenn die
anderen schal geworden, so können
sie durch euch gebessert werden;
wenn aber ihr selber untauglich
geworden, so zieht ihr mit euch auch
andere ins Verderben. Je größer also
die Aufgabe ist, die euch anvertraut
ist, um so größer muss auch euer
Eifer sein .«88 Hinaus auf die hohe
See!

48 Von den Anfängen des Opus Dei
an wuchs das Apostolat der
Gläubigen in der Personalprälatur,
der Mitarbeiter und Freunde im
Schoß der Kirche als ein Werkzeug in
den Händen Gottes, um trotz unserer



persönlichen Bedeutungslosigkeit
große Dienste in der ganzen Welt zu
leisten. Gratias tibi, Deus! sollen wir
ununterbrochen ausrufen.
Gleichzeitig sollen wir noch mehr
tun. Duc in altum! ( Lk 5, 4), Hinaus
auf die hohe See! Gehen wir ohne
Ängste und ohne Zögern weiter;
stützen wir uns auf das feste
Fundament des Gebotes Christi,
erfüllen wir uns mit sicherem
Glauben an ihn. Was für apostolische
Möglichkeiten eröffnet uns das Jahr
des Glaubens ! Jeder soll sie nutzen.
Denn diese Arbeit kann in jeder Lage
ausgeführt werden, wobei wir vor
allem Gott um konkrete Menschen
und Anliegen bitten sollen.

Schauen wir genauer auf die oben
erwähnten vorrangigen Bereiche für
die Neuevangelisierung. Überprüfen
wir im Hinblick auf das Jahr des
Glaubens , wie wir individuell dazu
beitragen, der eigenen Familie,
unserem Berufsumfeld oder auch



unserem kulturellen,
gesellschaftlichen oder
Erholungsumfeld eine christlichere
Prägung geben. Halten wir bei dieser
Prüfung mutig inne, aber auch mit
Schmerz aus Liebe, wenn dies
erforderlich ist. Das Fazit wird
gelegentlich die Überzeugung sein,
dass wir zu kurz gegriffen haben,
dass wir mit mehr Intensität,
Vertrauen und Beharrlichkeit hätten
beten können, dass es uns an
Großzügigkeit gefehlt hat, Opfer zu
bringen, dass wir in den
apostolischen Gesprächen im Dienst
an den anderen mehr von uns
verlangen müssen oder dass wir die
Bildung in der Glaubenslehre
vernachlässigen. Bei anderen
Gelegenheiten werden wir aber Gott
dafür danken, dass er sich für seine
Ernte unser hat bedienen wollen.

Diese Realität anzunehmen, darf uns
nicht entmutigen. Ganz im Gegenteil:
Sie soll ein weiterer Ansporn sein,



den Himmel um einen lebendigeren
Glauben zu bitten und dann wieder
zu beginnen. Nunc cœpi! wiederholte
der hl. Josefmaria mit den Worten
des Psalms: Jetzt fange ich an; diese
Änderung bewirkte die Rechte des
Höchsten (vgl. Ps 76, 11, Vg). So sollen
wir reagieren, wenn wir erkennen,
dass die Ergebnisse nicht so weit
reichen wie unsere Wünsche oder
wenn sogar unsere persönliche
Begrenztheit oder die scheinbare
Unwirksamkeit unserer
Bemühungen deutlich zu Tage treten.
Dann besteht die Lösung noch
eindringlicher darin, wieder zu
beginnen: euntes docete! ( Mt 28, 19),
wobei wir auf das Wort des Herrn
genauso vertrauen wie damals, als
Jesus die Jünger aussandte.

49 Dazu lud der sel. Johannes Paul II.
die Katholiken am Ende des Jahres
2000 ein: »Zu Beginn des neuen
Jahrtausends, während (…) sich für
die Kirche ein neuer Wegabschnitt



eröffnet, hallen in unserem Herzen
die Worte wider, mit denen einst
Jesus, nachdem er vom Boot des
Simon aus zur Volksmenge
gesprochen hatte, den Apostel
aufforderte, zum Fischen auf den See
hinauszufahren: › Duc in altum! ‹ ( Lk
5,4). Petrus und die ersten Gefährten
vertrauten dem Wort Christi und
warfen ihre Netze aus. ›Das taten sie
und fingen eine große Menge Fische 
‹.«89

Diese Szene, die unser Vater zeit
seines Lebens häufig erwog und in
seine Predigten einbezog, können
wir sehr unmittelbar im Evangelium
der Heilige Messe am Gedenktag des
hl. Josefmaria betrachten. Ich lade
Euch dazu ein, wieder einmal in
Ruhe über jeden Vers nachzudenken,
weil auch heutzutage – wie in Zeiten
Jesu – die Menge Hunger nach dem
Wort Gottes hat.



Der Herr ist in das Boot des Petrus
gestiegen, damit sein Wort die Menge
erreichen kann. Dann bittet er Simon
und die anderen Jünger um ihre
Mitarbeit – hier dass sie hinaus auf
den See fahren, bei anderen
Gelegenheiten aber dass sie seine
Botschaft immer mehr verbreiten.
Einerseits wird daran eine erste Art
und Weise deutlich, an der
Evangelisierung teilzunehmen:
Ähnlich Petrus mit seinem ärmlichen
Boot der Kirche geeignete materielle
Mittel zur Verfügung zu stellen,
damit sie zum Wohl der Menschen
wirksamer arbeiten kann. Allerdings
ist dieses Bemühen nicht
ausreichend. Der Herr bittet uns
darum, dass wir uns persönlich am
Apostolat beteiligen, ein jeder nach
seiner persönlichen Situation, indem
er seine Möglichkeiten großzügig
ausnutzt. Es gibt einen dringenden
Bedarf an Frauen und Männern, die
sich ernsthaft in der faszinierenden
Arbeit engagieren wollen, die Seelen



Christus zu Füßen zu legen, wie die
ersten Jünger es taten.

Der wunderbare Fischfang erweist
sich als Zeichen der apostolischen
Wirksamkeit im Gehorsam auf das
Wort des Meisters. Nachdem er die
Menschenmenge belehrt hat, wendet
er sich an Petrus und die anderen
mit den Worten: Fahr hinaus auf den
See! Dort werft eure Netze zum Fang
aus ( Lk 5, 4). Simon hört auf den
Befehl des Herrn, obwohl er kurz
vorher eine negative Erfahrung
gemacht und keine Ergebnisse erzielt
hatte. Dann wird aufgrund dieser
Fügsamkeit das Wunder gewirkt: Sie
fingen eine so große Menge Fische,
dass ihre Netze zu reißen drohten ( Lk
5, 6).

» Duc in altum! Dieses Wort erklingt
heute für uns und lädt uns ein,
dankbar der Vergangenheit zu
gedenken, leidenschaftlich die
Gegenwart zu leben und uns



vertrauensvoll der Zukunft zu
öffnen: ›Jesus Christus ist derselbe
gestern, heute und in Ewigkeit‹ ( 
Hebr 13, 8).«90

Wegen ihrer Aktualität möchte ich
Euch an die Predigt Benedikts XVI. in
der Heiligen Messe zu seiner
Amtseinführung erinnern:

Auch heute ist es der Kirche und
den Nachfolgern der Apostel
aufgetragen, ins hohe Meer der
Geschichte hinauszufahren und
die Netze auszuwerfen, um
Menschen für das Evangelium – für
Gott, für Christus, für das wahre
Leben – zu gewinnen. (…) Wir
Menschen leben entfremdet, in
den salzigen Wassern des Leidens
und des Todes; in einem Meer des
Dunkels ohne Licht. Das Netz des
Evangeliums zieht uns aus den
Wassern des Todes heraus und
bringt uns ans helle Licht Gottes,
zum wirklichen Leben. In der Tat –



darum geht es beim Auftrag des
Menschenfischers in der Nachfolge
Christi, die Menschen aus dem
Salzmeer all unserer
Entfremdungen ans Land des
Lebens, zum Licht Gottes zu
bringen. In der Tat: Dazu sind wir
da, den Menschen Gott zu zeigen.
Und erst wo Gott gesehen wird,
beginnt das Leben richtig. Erst wo
wir dem lebendigen Gott in
Christus begegnen, lernen wir, was
Leben ist. 91

Alle Mittel einsetzen

50 Die unabdingbare und erste
Voraussetzung, um apostolische
Früchte zu ernten, besteht darin – ich
wiederhole es –, das Leben aus dem
Glauben zu pflegen. Dies bedeutet
wiederum, auf die übernatürlichen
Mittel zurückzugreifen. Wenn wir
die Freundschaft mit Jesus im
persönlichen Gebet vertiefen, wenn
wir das Bußsakrament und die



Eucharistie aufsuchen, wenn wir mit
der Gottesmutter, den Engeln und
den Heiligen, unseren Fürsprechern
bei Gott, Umgang pflegen, werden
wir als wirksame Mitarbeiter am
göttlichen Fischfang teilnehmen – ein
Fischfang, an dem der Herr Jesus uns
beteiligen möchte. Dafür müssen wir
nach dem Beispiel des Meisters die
Freunde, die Berufskollegen, alle
Menschen aufrichtig lieben und
dadurch das mandatum novum in die
Tat umsetzten, das neue Gebot, an
dem die Menschen erkennen
werden, dass wir seine Jünger sind
(vgl. Joh 13, 34–35).

Andererseits möchte der Herr auch,
dass wir ihm unsere materiellen
Mittel zur Verfügung stellen. Dies
können wir der ersten Lesung aus
der Heiligen Messe am Gedenktag
des hl. Josefmaria entnehmen.
Nachdem er durch seine Allmacht
die Welt und mit besonderer Liebe
den ersten Mann und die erste Frau



erschaffen hatte, legte Gott, der Herr,
in Eden, im Osten, einen Garten an
und setzte dorthin den Menschen, den
er geformt hatte (…), damit er ihn
bebaue und hüte ( Gen 2, 8–15).

Diese Passage der Heiligen Schrift
prägte sich dem Opus Dei-Gründer
sehr tief ein. Von dem Augenblick an,
als der Herr ihn seinen Willen
erkennen ließ, verstand er diese
Worte aus der Genesis als einen
Schlüssel, um der Pflicht
nachzukommen, die Arbeit zu
heiligen und sich durch die Arbeit zu
heiligen. Als entscheidend dabei
erweist sich das Beispiel Jesu, der
dreißig Jahre lang in der Werkstatt
von Nazaret einer beruflichen
Tätigkeit nachging und dadurch die
Verpflichtung verdeutlichte, auch die
menschlichen Mittel zur Errichtung
des Reiches Gottes einzusetzen.

Bei jeder apostolischen Tätigkeit
sollen wir vor allem auf die Hilfe



Gottes vertrauen, gleichzeitig aber
auch die menschlichen Mittel dazu
einsetzen. Die Initiativen des Opus
Dei benötigen beispielsweise das
Gebet und die tatkräftige Hilfe vieler
Menschen. Mit der Gnade Gottes und
dem großzügigen Beitrag an
Frömmigkeit, an Opfer, an Spenden
von Menschen aus sehr
unterschiedlicher gesellschaftlicher
Stellung wird im Dienst an der
Weltkirche eine immer breitere
Evangelisierungsarbeit
vorangebracht.

Der hl. Josefmaria schlug vor, dass
wir uns jeden Tag fragen sollten: Was
habe ich heute getan, um Bekannte
Gott näherzubringen? Je nach
Gelegenheit werden wir diese
Dringlichkeit in ein Gespräch
umsetzen, das Orientierung gibt, in
eine Einladung, das Bußsakrament
aufzusuchen, in einen Ratschlag, der
einen Aspekt des christlichen Lebens
besser verstehen hilft. Ambrosius



kommentiert die Schriftstelle, als
Zacharias, der Vater des Täufers,
Mund und Zunge wieder gebrauchen
kann (vgl. Lk 1, 64), und schreibt:
»Mit Recht ›ward sogleich seine
Zunge gelöst‹; denn der Glaube löste
sie, nachdem der Unglaube sie
gebunden hatte. «92 Wenn der
Glaube lebendig ist, löst er unsere
Zunge, damit wir durch das
Apostolat der Freundschaft und des
vertraulichen Gesprächs Zeugnis von
Christus geben können. Immer ist
eine großzügige Aufopferung des
persönlichen Gebetes, der
persönlichen Buße, einer gut getanen
Arbeit nötig. Darin finden wir die
wichtigsten Werkzeuge, die wir zur
Erreichung apostolischer Ziele
einsetzen sollen.

EINE ART ABSCHLUSS

51 Ehe ich zum Schluss komme,
schlage ich Euch drei Ziele vor, damit
Ihr in den kommenden Monaten



Euer ›Glaubensleben‹ stärkt:
Eucharistische Frömmigkeit, Umgang
mit dem Heiligen Geist und
Verehrung der Mutter Gottes. Jede
und jeder einzelne kann sie mit Hilfe
der geistlichen Leitung den
persönlichen Umständen anpassen.

Eucharistische Frömmigkeit

52 Im Apostolischen Schreiben Porta
fídei drückt Benedikt XVI. seinen
Wunsch aus, dass das Jahr des
Glaubens in jedem Gläubigen das
Verlangen wecke, den Glauben
vollständig und mit erneuerter
Überzeugung, mit Vertrauen und
Hoffnung zu bekennen . Und er fügt
hinzu: Es wird eine günstige
Gelegenheit sein, um auch die 
Feier des Glaubens in der Liturgie
zu verstärken, besonders in der
Eucharistie, die der ›Höhepunkt
[ist], dem das Tun der Kirche
zustrebt, und zugleich die Quelle,
aus der all ihre Kraft strömt‹ ( 



Sacrosanctum Concilium, 10).
Zugleich wünschen wir uns, dass
das Zeugnis des Lebens der
Gläubigen an Glaubwürdigkeit
gewinnt. Die Inhalte des Glaubens,
der bekannt, gefeiert, gelebt und
im Gebet ausgedrückt wird,
wiederzuentdecken und über den
Glaubensakt selbst nachzudenken,
ist eine Verpflichtung, die jeder
Gläubige übernehmen muss, vor
allem in diesem Jahr . 93

Im Jahr 2012 haben wir einige
besondere Jahrestage der Geschichte
des Opus Dei gefeiert, oder wir
werden sie noch feiern. Ich denke an
den hundertsten Jahrestag der
Erstkommunion des hl. Josefmaria
am 23. April, an den zwanzigsten
Jahrestag seiner Seligsprechung (17.
Mai) und den zehnten Jahrestag
seiner Heiligsprechung (6. Oktober);
an den dreißigsten Jahrestag der
päpstlichen Errichtung der
Personalprälatur (28. November) …



Diese und noch weitere Augenblicke
unserer Geschichte sollen im
Rahmen der Vorbereitung und des
Fortgangs des Jahres des Glaubens zu
gut genutzten Gelegenheiten werden,
um unsere Dankbarkeit gegenüber
der Heiligsten Dreifaltigkeit sowie
deren Lobpreisung zu erneuern. Wie
könnten wir es besser tun, als im
Opfer Christi, der in der Heiligen
Messe sakramental zugegen ist?

Im Laufe des Jahres des Glaubens
sollen wir also einer starken, festen
Frömmigkeit im Zusammenhang mit
der Heiligen Eucharistie neuen
Schwung geben. Sie ist ein
Geheimnis, das alle Geheimnisse
des Christentums in sich vereint
94. Wir wollen bewusster und tiefer
die Bedeutung der Gaben vertiefen,
die wir durch unsere Teilnahme am
einzigen Priestertum Christi erhalten
haben. Wir alle haben in der Taufe
das allgemeine Priestertum der
Gläubigen, einige darüber hinaus bei



der Priesterweihe das
Amtspriestertum empfangen. Ich
lade Euch dazu ein, die Ausübung
der priesterlichen Seele stärker zu
betonen, wenn Ihr an der Heiligen
Messe teilnehmt oder sie feiert.
Bringt auf dem Altar jeden Tag Eure
Arbeit, Eure Hoffnungen, die
Schwierigkeiten, Leiden und Freuden
dar. Jesus Christus wird sie mit
seinem Opfer verbinden und alles
Gottvater aufopfern und dadurch die
Augenblicke und Umstände Eures
Weges auf Erden in ein Gott
wohlgefälliges Opfer verwandeln, so
dass es wirklich Lob, Danksagung
und Sühne für die Sünden wird. So
wird das Streben, das der hl.
Josefmaria im tiefsten Herzen hegte,
Wirklichkeit: Die vierundzwanzig
Stunden eines jeden Tages werden zu
einer Messe , weil sie mit dem Opfer
des Altares eng verbunden sind.

53 Ich lade Euch dazu ein, in diesen
Monaten die Glaubensakte an die



Realpräsenz Christi in der
Eucharistie zu vermehren. Mit
welcher Liebe, mit welcher Tiefe
sprach unser Vater vom
Allerheiligsten Altarsakrament! Jedes
Mal, wenn er bei seinen
Katechesereisen von diesem Schatz
der Kirche sprach, setzte er einen
tiefen Glaubensakt: Der Herr ist
nicht nur auf dem Altar
gegenwärtig. Wenn der Priester
die eucharistischen Spezies des
Brotes im Tabernakel verwahrt,
bleibt dort Jesus Christus, der
Sohn der immerwährenden
Jungfrau Maria, in deren Schoß er
Mensch geworden ist, derjenige,
der in Nazaret im Stillen
gearbeitet hat, nachdem er in
Bethlehem geboren wurde,
derjenige, der predigte, die
Passion und den Kreuzestod erlitt,
der auferstanden und in den
Himmel aufgefahren ist . 95



Zu Beginn des Jahres 2012 habe ich
Euch ermuntert, das
Glaubensbekenntnis des Apostels
Thomas zu wiederholen: Dominus
meus et Deus meus! ( Joh 20, 28). Ich
schlage Euch auch vor, dass wir bei
der Betrachtung des in der Heiligen
Eucharistie verborgenen Herrn diese
oder folgende Worte des hl.
Josefmaria sprechen: Herr, ich
glaube, dass Du es bist. Jesus, der
Sohn Gottes und der
immerwährenden Jungfrau Maria,
bist wirklich gegenwärtig mit
Deinem Leib, mit Deinem Blut, mit
Deiner Seele und mit Deiner
Gottheit. Ich bete Dich an. Ich
möchte Dein Freund sein, weil Du
mich erlöst hast. Ich möchte für
Dich Deine Liebe sein, weil Du es
für mich bist . 96

Meine Töchter, meine Söhne: Als gute
Kinder wollen wir einem so guten
Vater, dem hl. Josefmaria, dadurch
nacheifern, dass wir auf dem von



ihm gezeichneten Weg
voranschreiten. Bemühen wir uns
darum, das heilige Streben
hochzuhalten, jeden Tag in der
eucharistischen Frömmigkeit
feinfühliger zu sein. Wenn wir Jesus
im Altarsakrament beim Hinein- und
Hinausgehen aus einer Kirche oder
einer Kapelle in unseren Zentren
begrüßen, wollen wir ihm unsere
ganze Aufmerksamkeit eines
Freundes schenken. Wäre es nicht
folgerichtig, dass wir häufig mit dem
Herzen Liebesworte an ihn richten?
So sollen wir uns am Arbeitsplatz
verhalten, indem wir Stoßgebete und
geistliche Kommunionen sprechen.
Darüber hinaus sollen wir auch
sühnen, wenn wir etwas sehen oder
hören, was eine Beleidigung Gottes
oder eine Nachlässigkeit darstellt.
Prüfen wir auch, ob unsere
Kniebeugen eine wahre Anbetung
sind.



Dies sind lediglich einige
Pinselstriche – es gibt noch viele
weitere – der eucharistischen Liebe
von Menschen, die das Opus Dei sein
und das Opus Dei verwirklichen
wollen.

Veni, Sancte Spíritus!

54 Wir wollen mit Glauben und
Hoffnung den Tröster anrufen, damit
in unserer Zeit in der Kirche die
Wundertaten des ersten Pfingsttages
erneuert werden. Ich meine, dass wir
uns immer wieder über den
tiefgreifenden Wandel wundern
sollen, den der heilige Geist in den
Zwölf bewirkte. Nachdem sie ihre
Ängste weit vor sich gewiesen hatten,
gingen sie auf die Straße, um mit
sicherem Mut allen von Jesus zu
erzählen, denen sie begegneten. Als
größere Schwierigkeiten auftraten,
suchten sie Zuflucht im Gebet. Dabei
vertrauten sie auf die Worte des
Herrn, der ihnen eine besondere



Hilfe des Trösters für diese
Augenblicke versprochen hatte (vgl. 
Joh 14, 15–18; Lk 21, 12–15). Die
Apostelgeschichte berichtet davon: 
Als sie gebetet hatten, bebte der Ort,
an dem sie versammelt waren, und
alle wurden mit dem Heiligen Geist
erfüllt und sie verkündeten freimütig
das Wort Gottes ( Apg 4, 31).

Der Meister hat den Aposteln
verkündet: Wenn aber jener kommt,
der Geist der Wahrheit, wird er euch
in die ganze Wahrheit führen ( Joh 16,
13). Der Tröster inspirierte die
Apostel solange, bis nach dem Tod
des letzten Apostels die von Jesus
Christus bewirkte Offenbarung
abgeschlossen war. Darüber hinaus
erzählen diese Worte Jesu, dass zu
allen Zeiten der Kirche die
Unterstützung des Geistes der
Wahrheit, insbesondere dem
authentischen Lehramt, nie gefehlt
hat noch fehlen wird. Wenn wir uns
an ihn wenden, führt uns der Tröster



selbst zu einer immer tieferen
Erkenntnis des Geheimnisses des
Erlösers. Diese Erkenntnis ist
gleichzeitig Liebe, die durch den
Heiligen Geist in unsere Herzen
ausgegossen ist (vgl. Röm 5, 5).

55 Der Herr hat außerdem
versprochen, dass der Geist die Welt
überführen wird, was Sünde ist: dass
sie nicht an ihn glaubt (vgl. Joh 16, 8–
9). Auch wir brauchen diese
Überzeugung, das wir mehr an den
Herrn glauben , dass wir ihm
umfassend vertrauen, dass wir
unsere Sicherheit und unsere Freude
auf ihn setzen und nicht auf uns
selbst, auf unsere Fähigkeiten und
unsere Mittel.

Bitten wir den heiligmachenden
Geist, dass er uns diese
Notwendigkeit verstehen hilft, damit
wir der Gefahr entgehen, nicht ganz
an Jesus zu glauben. Bitten wir den
Tröster auch darum, dass er uns



durch sein Licht und sein Feuer von
dieser Beschränkung befreit, so dass
unser Glaube an Christus und unsere
Liebe zu ihm immer mehr wachsen.
Vielleicht können wir häufig – ich
würde sagen, täglich – die Worte
betrachten und auskosten, die unser
Vater in den 1930er Jahre zu einem
Gebet zusammenfügte: Komm,
Heiliger Geist: Erleuchte meinen
Verstand, damit ich Deine Gebote
erkennen kann. Stärke mein Herz
gegen die Anfechtungen des
Feindes. Entzünde meinen Willen
…

Ich habe Deine Stimme
vernommen. Ich möchte mich nicht
verhärten und widersetzen, indem
ich sage: später … morgen. Nunc
cœpi ! Jetzt! Denn es könnte sein,
dass das Morgen mir nicht
gegeben wird.

Oh, Geist der Wahrheit und der
Weisheit, Geist der Wissenschaft



und des Rates, Geist des Friedens
und der Freude! Ich will, was Du
willst. Ich will, weil Du willst. Ich
will, wie Du willst. Ich will, wann
Du willst. 97

Wenn wir diese Bitte vertiefen,
bereichern wir uns immer mehr mit
der engen Freundschaft mit dem
Tröster. Dann werden wir – so
schrieb der hl. Josefmaria – gar nicht
mehr anders können, als jede
einzelne der drei göttlichen Personen
zu kennen und anzubeten.98

Bitten wir auch den
heiligmachenden Geist darum, dass
er in unsere Worte und unsere Taten
dieses sein Feuer hineinlegt, das die
Seelen zu verwandeln vermag.
Streben wir ernsthaft danach, dass er
uns mit seiner Flamme entzündet,
um überall apostolisch zu wirken.
Beten wir mit dem Glauben des hl.
Josefmaria: Ure igne Sancti



Spiritus! Entzünde mich mit dem
Feuer Deines Geistes!

Die marianische Verehrung

56 Alle großen Gestalten der Heiligen
Schrift finden ihren Gipfel in der
Mutter Gottes. Maria ragt als das
Vorbild schlechthin dafür heraus,
dass es notwendig ist, sich Gottes
Willen freiwillig zu überlassen, um
Gott zu lieben und sich mit ihm zu
identifizieren. Die Kirche verweist
uns besonders auf sie als Vorbild für
das Jahr des Glaubens: »Im Lauf
dieses Jahres sollen die Gläubigen
dazu eingeladen werden, sich mit
besonderer Hingabe an Maria, das
Urbild der Kirche, zu wenden, denn
sie ›vereinigt (…) die größten
Glaubensgeheimnisse in sich und
strahlt sie wider‹ (Lumen gentium
65). Daher ist jede Initiative zu
begrüßen, die den Gläubigen hilft,
die besondere Rolle Marias im
Geheimnis der Erlösung zu



begreifen, sie kindlich zu lieben und
ihr im Glauben und in den Tugenden
zu folgen. Zu diesem Zweck eignen
sich besonders Pilgerfahrten,
Gottesdienste und Begegnungen an
den größeren Heiligtümern.«99

An erster Stelle sollen wir uns
während dieser Zeit besonders
darum bemühen, die Feier der
liturgischen Gedenktage der
Gottesmutter im Laufe des Kalenders
auszukosten. Ich bitte Euch darum,
dass wir sie wirklich als
Familienfeste feiern, in denen sich
die Kinder über die Jahrestage ihrer
Mutter sehr freuen und sie mit
feinfühliger Liebe ehren.

Stellen wir der Heiligen Maria bei
den Besuchen marianischer
Heiligtümer oder Wallfahrtsorte mit
besonderer Sorgfalt unser Ich und
das der anderen dar, wenn wir
zusammen mit unseren Verwandten,
Freunden oder Berufskollegen in



Einheit mit dem Heiligen Vater,
seinen Mitarbeitern und auch mit
allen anderen Hirten der Kirche
diese Orte besuchen. So werden sich
die Anliegen erfüllen, die Benedikt
XVI. dazu bewogen haben, das Jahr
des Glaubens auszurufen. Wie
könnten wir Gott diese Wünsche
besser ausdrücken, als wenn wir die
Fürsprache der Mutter Gottes
suchen, die mit Christus in der
Erlösung aufs Engste verbunden ist?

Im Vertrauen auf ihre mächtige
Fürsprache werden wir sie
eindringlich bitten, dass sie uns von
der Heiligsten Dreifaltigkeit die
Gnade erwirkt, dass die Welt und die
Gesellschaft zu Gott zurückkehren.
Ich erinnere Euch daran, dass unser
Vater auch zu diesem Zweck stets auf
die Notwendigkeit hinwies, die Reue
zu pflegen. Denn er war davon
überzeugt, dass diese Art zu beten
den Beschränkungen und der
mangelnden Großzügigkeit der



Menschen, zunächst von uns,
entspricht. Wir wollen für die
persönlichen Beleidigungen und
Unterlassungen sühnen, für die des
christlichen Volkes, für die der
gesamten Menschheit.

57 Den Lobgesang Mariens, das
Magnificat kommentierend, sagte
Benedikt XVI.: Maria möchte, dass
der Herr in der Welt, in ihrem
Leben groß ist, dass er unter uns
allen gegenwärtig ist. Sie hat keine
Angst, dass der Herr ein
›Konkurrent‹ in unserem Leben
sein könnte, dass er uns durch
seine Größe etwas von unserer
Freiheit, unserem Lebensraum
nehmen könnte. Sie weiß, dass,
wenn Gott groß ist, auch wir groß
sind. Unser Leben wird nicht
unterdrückt, sondern es wird
erhöht und weitet sich: gerade
dann wird es groß im Glanz Gottes.
100



Wenn wir die sichere Fürsprache der
Fürbittenden Allmacht aufsuchen,
sollen wir den Herrn beharrlich
darum bitten, dass unsere
Bemühungen um die
Neuevangelisierung der Gesellschaft
wirksam werden. Dorthin soll uns
dieses Jahr beata Maria intercedente ,
die Fürsprache der Gottesmutter
führen: Dass wir viele Menschen aus
ihrem eingeschlafenen oder
beeinträchtigten Glauben aufwecken
und in anderen Menschen einen
nicht vorhandenen Glauben
erwecken. Wir dürfen keine
Gelegenheit ungenutzt lassen,
Christus und seine Lehre
bekanntzumachen und im Dienst an
der Kirche den Geist des Opus Dei
durch ein entschiedenes Apostolat
der Freundschaft und des
vertrauliches Gesprächs zu
verbreiten. So werden viel mehr
Männer und Frauen in der
apostolischen Arbeit mithelfen.



58 Wir wollen prüfen, inwieweit sich
jede und jeder einzelne von uns
täglich engagiert, um diese Wünsche
umzusetzen. Dabei sollen wir uns
selbst gegenüber aufrichtig sein, um
zu beurteilen, wie wir die
unterschiedlichen Umstände in der
gewohnten Umgebung unserer
gesellschaftlichen Beziehung dazu
nutzen. Zu diesen Umständen
gehören auch die Wochenenden, die
Urlaubszeiten, die notwendige
Erholung. So werden wir weiter
gehen, mehr Menschen
kennenlernen und ihnen dienen. Mit
anderen Worten: Es ist zu prüfen,
wie wir die Straßen und andere Orte
mit apostolischem, proselitistischem
Gebet erfüllen.

Die Mutter Gottes ist Meisterin des
Glaubens. »Wie der Patriarch des
Volkes Gottes hat auch Maria auf
dem Weg ihres kindlichen und
mütterlichen Fiat ›geglaubt voll
Hoffnung gegen alle Hoffnung‹. Vor



allem in einigen Etappen dieses
Weges offenbart sich die
Seligpreisung derjenigen, ›die
geglaubt hat‹, mit besonderer
Deutlichkeit .«101 Die Zeit in der
Kirchengeschichte, die wir
durchschreiten, muss sich durch die
besondere mütterliche Gegenwart
Unserer Lieben Frau auszeichnen.
»Ihr außergewöhnlicher Pilgerweg
des Glaubens stellt so einen
bleibenden Bezugspunkt dar für die
Kirche, für die einzelnen und für die
Gemeinschaften, für die Völker und
Nationen und in gewissem Sinne für
die ganze Menschheit.«102

59 Nach der Himmelfahrt Christi
erwarteten die ersten Jünger im
Abendmahlssaal die Ankunft des
Heiligen Geistes. Sie waren um Maria
versammelt. Mit der Mutter Gottes
und durch die Mutter Gottes zu
beten, bietet uns die feste Gewähr,
dass wir schnell erhört werden.
Wenden wir uns deshalb in allen



apostolischen Aufgaben an Maria,
die Mutter Gottes und unsere Mutter
ist. Wir tun dies erneut mit Worten
des hl. Josefmaria:

Heilige Maria, Regina apostolorum
, Königin aller, die sich danach
sehnen, die Liebe deines Sohnes
bekanntzumachen: bitte du, die so
gut unsere Erbärmlichkeit
versteht, um Vergebung für unser
Leben: für das, was in uns hätte
Glut sein können und nur Asche
war; für das Licht, das nicht mehr
leuchtet; für das Salz, das schal
geworden ist. Mutter Gottes, du
allmächtige Fürsprecherin: gib
uns mit der Vergebung die Kraft
eines Lebens ganz aus dem
Glauben und aus der Liebe, damit
wir den anderen den Glauben an
Christus bringen können . 103

In Liebe segnet Euch

Euer Vater



+ Javier

Rom, 29. September 2012

Anmerkungen

1 Benedikt XVI., Apostolisches
Schreiben Porta fídei, 11.10.2011, Nr.
2.

2 Hl. Josefmaria, Brief 24.10.1965 ,
Nr. 4.

3 Benedikt XVI., Apostolisches
Schreiben Porta fídei, 11.10.2011, Nr.
3.

4 Vgl. Kongregation für die
Glaubenslehre, Note mit pastoralen
Hinweisen, 6.1.2012, III, 3.

5 Ibid ., II, 5.

6 Ehrwürdiger Álvaro del Portillo, 
Brief , 25.12.1985, Nr. 4.

7 Hl. Josefmaria, Brief 28.3.1973 , Nr.
18.



8 Seliger Johannes Paul II.,
Nachsynodales Apostolisches
Schreiben Ecclesia in Europa ,
28.6.2003, Nr. 46.

9 Ibid .

10 Hl. Josefmaria, Instruktion Mai
1935/14.9.1950, Anm. 231.

11 Seliger Johannes Paul II.,
Nachsynodales Apostolisches
Schreiben Ecclesia in Europa ,
28.6.2003, Nr. 47.

12 Hl. Josefmaria, Brief 28.3.1973 ,
Nr. 4.

13 Hl. Josefmaria, Brief 19.3.1954 ,
Nr. 27.

14 Hl. Josefmaria, Freunde Gottes ,
Nr. 186.

15 Seliger Johannes Paul II., 
Ansprache , 9.9.1995.



16 Hl. Josefmaria, Brief 24.10.1965 ,
Nr. 13.

17 Justin, Apologia 2, 10 (PG 6, 462).

18 Minutius Felix, Octavius , Nr. 38
(PL 3, 357).

19 Seliger Johannes Paul II.,
Apostolisches Schreiben Tertio
millennio adveniente , 10.11.1994, Nr.
6.

20 Hl. Josefmaria, Notizen aus einer
Familienzusammenkunft, 7.4.1974.

21 Benedikt XVI., Predigt , 21.8.2005.

22 Ibid .

23 Augustinus, Bekenntnisse , I, 1, 3
(CCL 27, 1).

24 Hl. Josefmaria, Notizen aus einer
Familienzusammenkunft, 2.6.1974.

25 Benedikt XVI., Predigt am Fest der
Erscheinung des Herrn, 6.1.2007.



26 Hl. Josefmaria, Christus begegnen ,
Nr. 33.

27 Seliger Johannes Paul II., Die
Schwelle der Hoffnung überschreiten ,
S. 140.

28 Hl. Josefmaria, Rede bei der
Verleihung der Ehrendoktorwürde
durch die Universität Navarra,
7.10.1967.

29 Hl. Josefmaria, Der Weg , Nr. 944.

30 Hl. Josefmaria, Rede bei der
Verleihung der Ehrendoktorwürde
durch die Universität Navarra,
9.5.1974.

31 Seliger Johannes Paul II.,
Enzyklika Fides et ratio , 14.9.1998,
Nr. 17.

32 Hl. Josefmaria, Brief 9.1.1951 , Nr.
12.



33 Seliger Johannes Paul II.,
Apostolisches Schreiben Novo
millennio ineunte , 6.1.2001, Nr. 51.

34 Benedikt XVI., Rede vor einer
Gruppe Europaparlamentarier,
30.3.2006.

35 Ibid .

36 Ehrwürdiger Álvaro del Portillo, 
Brief , 1.1.1994.

37 Hl. Josefmaria, Der Weg , Nr. 493.

38 Gregor von Nazianz, Oratio II, 71
(PG 35, 479); zit. in Seliger Johannes
Paul II., Nachsynodales Apostolisches
Schreiben Pastores gregis ,
16.10.2003, Nr. 12.

39 Hl. Josefmaria, Brief 28.3.1973 ,
Nr. 10.

40 Benedikt XVI., Ansprache an die
Teilnehmer eines Kurses der
Apostolischen Pönitentiarie, 9.3.2012.



41 Hl. Josefmaria, Der Weg , Nr. 121.

42 Hl. Josefmaria, Notizen aus einer
Familienzusammenkunft, 20.5.1973.

43 Hl. Josefmaria, Freunde Gottes ,
Nr. 26.

44 Ibid ., Nr. 27.

45 Benedikt XVI., Apostolisches
Schreiben Porta fídei, 11.10.2011, Nr.
6.

46 Römisches Missale,
Eucharistisches Hochgebet I.

47 Seliger Johannes Paul II., Brief
über die Pilgerfahrt zu den Stätten, die
mit der Heilsgeschichte verbunden
sind , 29.6.1999, Nr. 5.

48 Benedikt XVI., Apostolisches
Schreiben Porta fídei, 11.10.2011, Nr.
13.

49 Ibid .



50 Hl. Josefmaria, Instruktion ,
19.3.1934, Nr. 45.

51 Hl. Josefmaria, In der Feuer der
Schmiede , Nr. 235.

52 Benedikt XVI., Apostolisches
Schreiben Porta fídei, 11.10.2011, Nr.
9.

53 Ibid .

54 Ibid ., Nr. 10.

55 Ibid .

56 Hl. Josefmaria, Christus begegnen ,
Nr. 144.

57 Hl. Josefmaria, Brief 9.1.1959 , Nr.
34.

58 Benedikt XVI., Predigt beim
Abschluss der Gebetswoche für die
Einheit der Christen, 25.1.2006.

59 Hl. Josefmaria, Brief 9.1.1959 , Nr.
34.



60 Notizen aus einer
Familienzusammenkunft, 6.5.1968.

61 Heiliger Josefmaria, Notizen aus
einer Betrachtung, 21.11.1954.

62 Seliger Johannes Paul II.,
Ansprache in der Generalaudienz,
24.4.1991.

63 Ibid.

64 Hl. Josefmaria, Brief 6.5.1945 , Nr.
35.

65 Anselmus von Canterbury, 
Proslogion , prœm. (PL 158, 225).

66 Benedikt XVI., Ansprache in der
Generalaudienz, 21.3.2007.

67 Ibid.

68 Ibid . Das Tertullian-Zitat befindet
sich in De virginibus velandis , I, 1 (PL
2, 889).

69 Ibid .



70 Ignatius von Antiochien, Brief an
die Römer IV, 1 (Funk I, 216).

71 Heiliger Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede , Nr. 518.

72 Benedikt XVI., Predigt, 26.3.2006.

73 Hl. Josefmaria, Notizen aus einer
Familienzusammenkunft, 28.5.1964.

74 Hl. Josefmaria, Der Weg , Nr. 81.

75 Hl. Josefmaria, Brief 31.5.1954 ,
Nr. 29.

76 Seliger Johannes Paul II.,
Apostolisches Schreiben Tertio
millennio adveniente , 10.11.1994, Nr.
45.

77 Ibid .

78 Hl. Josefmaria, Notizen aus einer
Familienzusammenkunft, 8.12.1971.



79 Seliger Johannes Paul II., Predigt
bei der Heiligsprechung des hl.
Josefmaria, 6.10.2002.

80 Heiliger Josefmaria, Brief an
Isidoro Zorzano, 23.11.1930.

81 Heiliger Josefmaria, 28.7.1930, in 
Aufzeichnungen , Nr. 75.

82 Heiliger Josefmaria, Brief
9.1.1932 , Nr. 83.

83 Heiliger Josefmaria, Der
Rosenkranz , 4. freudenreiches
Geheimnis.

84 Ibid ., 2. schmerzensreiches
Geheimnis.

85 Heiliger Josefmaria, Brief
29.9.1957 , Nr. 16.

86 Johannes Chrysostomus, 
Kommentar zum Evangelium des Hl.
Matthäus , 46. Homilie, 2 (PG 58,
478).



87 Johannes Chrysostomus, zit. nach
Thomas von Aquin, Summa
Theologica , III, q. 40, a. 1 ad 2.

88 Johannes Chrysostomus, 
Kommentar zum Evangelium des Hl.
Matthäus , 15. Homilie, 7 (PG 57,
231).

89 Seliger Johannes Paul II.,
Apostolisches Schreiben Novo
millennio ineunte , 6.1.2001, Nr. 1.

90 Ibid .

91 Benedikt XVI., Predigt in der
Heiligen Messe zu seiner
Amtseinführung, 24.4.2005.

92 Ambrosius von Mailand, 
Lukaskommentar , II, 32 (CCL 14, 45).

93 Benedikt XVI., Apostolisches
Schreiben Porta fídei, 11.10.2011, Nr.
9.

94 Heiliger Josefmaria, Gespräche ,
Nr. 113.



95 Hl. Josefmaria, Notizen aus einer
Familienzusammenkunft,11.11.1972.

96 Hl. Josefmaria, Notizen aus einer
Familienzusammenkunft, 22.11.1972.

97 Hl. Josefmaria, handschriftliches
Gebet, Jahr 1934.

98 Vgl. Hl. Josefmaria, Freunde
Gottes , Nr. 306.

99 Kongregation für die
Glaubenslehre, Note mit pastoralen
Hinweisen, 6.1.2012, I, 3.

100 Benedikt XVI., Predigt beim
Hochfest der Aufnahme Mariens in
den Himmel, 15.8.2005.

101 Seliger Johannes Paul II.,
Enzyklika Redemptoris Mater ,
25.3.1987, Nr. 14.

102 Ibid ., Nr. 6.

103 Hl. Josefmaria, Christus
begegnen , Nr. 175.



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/brief-des-pralaten-zum-jahr-

des-glaubens/ (12.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/brief-des-pralaten-zum-jahr-des-glaubens/
https://opusdei.org/de-de/article/brief-des-pralaten-zum-jahr-des-glaubens/
https://opusdei.org/de-de/article/brief-des-pralaten-zum-jahr-des-glaubens/

	Brief des Prälaten zum Jahr des Glaubens

