opusdei.org

Brief des Pralaten
(September 2008)

"Wie nehmen wir das an, was
uns schwer ankommt?
Krankheit, berufliche
Fehlschldge, ungerechte
Beleidigungen, Schwierigkeiten
im gesellschaftlichen oder
familidren Leben." Die Antwort,
die der Pralat des Opus Dei in
seinem Brief vorschlagt, findet
sich im Kreuz Christi.

08.09.2008

Bevor ich zum eigentlichen Inhalt
dieses Briefes komme, einige wenige



Worte des Dankes an Gott dafir, dass
wir geradezu physisch das omnes
cum Petro erleben konnten: dadurch,
dass der Heilige Vater in seinem
Haus - in Kenthurst — wohnte, haben
wir zur Arbeit des Nachfolgers des
hl. Petrus und zu seiner Erholung
beitragen konnen. Helfen wir
weiterhin dem Papst, und beten wir
auch fir seine Mitarbeiter!

Wiederholt hat Benedikt XVI. vom
Apostel Paulus gesprochen, und
dabei wollen wir ihm folgen. Jetzt
lade ich euch ein zu betrachten, wie
Saulus nach seiner Bekehrung auf
dem Weg nach Damaskus sehr klar
vor Augen hatte, dass seine Berufung
und seine Sendung mit dem
Geheimnis des Kreuzes zuinnerst
verbunden waren. Als Ananias sich
straubte, ihm entgegenzugehen und
ihn zu taufen, gab Jesus selbst ihm
diese Erklarung: ,,Geh nur! Denn
dieser Mann ist mein auserwéahltes
Werkzeug: Er soll meinen Namen vor



Volker und Konige und die S6hne
Israels tragen. Ich werde ihm auch
zeigen, wie viel er fiir meinen
Namen leiden muss.“[1]

Diese Worte des Herrn sollten im
ganzen weiteren Leben des hl.
Paulus Wirklichkeit werden. Ohne
Bedingungen zu stellen, wirkte er mit
der Gnade mit und richtete sein
ganzes Bestreben darauf, Jesus
Christus kennenzulernen und ihn
anderen bekanntzumachen, indem
er den neuen Christen die Gestalt des
Gottessohnes vor Augen stellte, der
fir unser Heil Mensch wurde, starb
und auferstand. Im Brief an die
Galater spricht er von diesem Leben
in Christus, das er selbst vom
Augenblick seiner Bekehrung an
immer wieder suchte: Christo
confixus sum cruci[2], mit Jesus bin
ich ans Kreuz geschlagen. Und
gerade durch diese innige
Vereinigung konnte er auf mystische
Weise mit ihm eins werden, in einer



stdndigen und ganzlichen
Vereinigung:ich lebe, aber nicht mehr
ich lebe, sondern Christus lebt in
mir[3].

Diese Vereinigung mit Christus war
fir den Apostel nicht blof3 ein
,ldeal®, etwas Theoretisches. In
einem der autobiographischen Texte,
die in seinen Briefen enthalten sind,
legt er dar, was diese Notwendigkeit,
mit Christus zu sterben, konkret fiir
ihn bedeutete. ,,Fiinfmal erhielt ich
von Juden die neununddreifdig
Hiebe; dreimal wurde ich
ausgepeitscht, einmal gesteinigt,
dreimal erlitt ich Schiffbruch, eine
Nacht und einen Tag trieb ich auf
hoher See. Ich war oft auf Reisen,
gefahrdet durch Flusse, gefahrdet
durch Rauber, gefahrdet durch das
eigene Volk, gefahrdet durch Heiden,
gefahrdet in der Stadt, gefahrdet in
der Wiiste, gefahrdet auf dem Meer,
gefahrdet durch falsche Briider. Ich
erduldete Miihsal und Plage,



durchwachte viele Nachte, ertrug
Hunger und Durst, haufiges Fasten,
Kalte und Blofse. Um von allem
anderen zu schweigen, weise ich
noch auf den taglichen Andrang zu
mir und die Sorge fiir alle
Gemeinden hin. Wer leidet unter
seiner Schwachheit, ohne dass ich
mit ihm leide? Wer kommt zu Fall,
ohne dass ich von Sorge verzehrt
werde?“[4]

Das sind Worte aus dem zweiten
Brief an die Korinther, die man nicht
ohne Bewegung und Dankbarkeit
liest. Denn Paulus erinnert sich
obendrein voller Freude dieser
seiner Leiden fiir den Herrn, mit ihm
ans Kreuz geheftet zu sein: ,,Viel
lieber will ich mich also meiner
Schwachheit rihmen, damit die
Kraft Christi auf mich herabkommt.
Deswegen bejahe ich meine
Ohnmacht, alle Misshandlungen und
Note, Verfolgungen und Angste, die
ich fur Christus ertrage; denn wenn



ich schwach bin, dann bin ich
stark.“[5]

Als Kommentar zu ahnlichen Worten
des Apostels sagt Benedikt XVI.: ,Der
hl. Paulus lebt nicht mehr fiir sich
selbst, flir seine eigene Gerechtigkeit.
Er lebt von Christus und mit
Christus: Er gibt sich ganz hin; er
sucht nicht mehr sich selber, er baut
nicht sich selber auf. Das ist die neue
Gerechtigkeit, die neue Orientierung,
die der Herr uns gibt, die der Glaube
uns gibt. Im Angesicht des Kreuzes
Christi, dem aufdersten Zeichen
seiner Hingabe, kann niemand mehr
sich seiner selbst rihmen.“[6]

In der Zeit des hl. Paulus — und heute
genauso - suchten viele Menschen
nach esoterischen Erkenntnissen,
Aufsehen erregenden Lehren, in der
Hoffnung, dort das Heil zu finden;
der Apostel aber weist sie darauf hin,
dass die gottliche Vorsehung nicht in
diese Richtung geht. Er predigt das



verbum crucis[7], das Wort vom
Kreuz. Und damit kein Zweifel
aufkommt, will er uns allen
klarmachen: ,Die Juden fordern
Zeichen, die Griechen suchen
Weisheit. Wir dagegen verkindigen
Christus als den Gekreuzigten: Fur
Juden ein empdérendes Argernis, fir
Heiden eine Torheit, fur die
Berufenen aber, Juden wie Griechen,
Christus, Gottes Kraft und Gottes
Weisheit. Denn das Torichte an Gott
ist weiser als die Menschen, und das
Schwache an Gott ist starker als die
Menschen.“[8]

Das sind inhaltsreiche und
anstofdende Worte von bleibender
Aktualitit. Sie zu betrachten ist fiir
uns besonders in diesen Tagen sehr
nutzlich, wihrend wir uns
anschicken, den 14. September, das
Fest Kreuzerhohung, zu feiern. Von
alters her ist dieses Fest in der
Kirche, und besonders in diesem Teil
der Kirche, dem Opus Dei, tief



verwurzelt. Die Tatsache, dass wir
uns in einem dem hl. Paulus
gewidmeten Jahr befinden, der so
viel iber das Geheimnis des Kreuzes
geschrieben hat, fordert uns dazu
auf, dieses Fest besser vorzubereiten
und mit noch mehr Freude zu
begehen. In welcher Weise suchen
wir denn jeden Tag uns selbst zu
verleugnen? Mit welcher Andacht
schauen wir auf das Holzkreuz, das
uns so viel bedeutet? Lieben wir das
Opfer?

Im Leben des hl. Josefmaria war der
Wunsch, sich mit Christus am Kreuz
zu identifizieren, seit dem 2. Oktober
1928 immer préasent. Aber auch
vorher schon, als er noch sehr jung
war, hat ihn der Herr darauf
vorbereitet mit den kleinen und
grofden Widrigkeiten, die er in seiner
Kindheit und Jugend zuliefs.
Nachdem er spdter das Opus Dei
gegrundet hatte, flihrte Gott ihm sehr
deutlich vor Augen, dass das Werk



seine Wurzeln in das Heilige Kreuz
hineinsenken miusse. Bei
verschiedenen Gelegenheiten und in
jeweils unterschiedlicher Weise lief3
er ihn das erkennen; und auch wenn
unser Vater manchmal den Grund
solcher Leiden nicht verstand, liefs er
sich auf seinem Weg doch nicht
beirren, denn er war davon
uberzeugt, dass das gottliche
Liebkosungen waren. In einer
Betrachtung, die er im Jahre 1948
hielt, gab er einige der Erinnerungen
aus jenen Jahren - in der dritten
Person sprechend — wieder. Diese
autobiographischen Worte konnen
uns helfen, seine Reaktion auf die
wiederholten Begegnungen mit dem
Kreuz Jesu besser zu verstehen.

Der Herr erlaubte, dass unzahlige
Schwierigkeiten auf ihn hernieder
prasselten: sie waren die Schmiede,
in der seine Seele geformt wurde.
»,Ich erinnere mich an jemand, der
allein mit seinem Schmerz durch die



Armenviertel von Madrid lief. Er
wollte den Willen Gottes erfiillen,
aber ihm fehlten die Mittel, um den
Auftrag zu erfillen, den er
empfangen hatte. Er sah keine
andere Losung, er hatte kein anderes
Mittel als das Kreuz; und er leerte
den Kelch bis zur Neige. Als er sich
entschloss, den Schmerz zu
umarmen, war er wie betrunken
vom Bitter-SiifSen des Leidens. Und
er spurte jene Worte des Psalmisten:
et calix tuus inebrians quam
praeclarus est! (Ps 22, 5 nach der
Vulgata) Dein Kelch, der mich
berauscht, wie gliicklich macht er
mich!“[9]

Ein jeder von uns kann sich noch
weitere Fragen stellen; sie werden
uns helfen, unsere eigene Liebe zum
Kreuz einzuschitzen: wie sie
wirklich ist und wie sie sich in
entsprechenden Werken zeigt. Wie
nehmen wir das an, was uns schwer
ankommt? Krankheit, berufliche



Fehlschldge, ungerechte
Beleidigungen, Schwierigkeiten im
gesellschaftlichen oder familidren
Leben. Wie reagieren wir auf all das
Unerfreuliche, das in unserem Leben
auftaucht, ohne dass wir es suchen?
Versuchen wir, es unter einem
ubernaturlichen Blickwinkel zu
sehen? Korrigieren wir uns rasch -
vielleicht nach einem kurzen
Anfangsmoment von
Verstandnislosigkeit oder sogar
Auflehnung — und sehen in allem den
Willen Gottes, der das zu unserem
Wohl zulédsst? Was fur eine gute
Gelegenheit, um wieder einmal jenes
Wort aus dem Weg zu sprechen oder,
noch besser, im Herzen zu erwdagen:
,Du willst es, Herr? ... Dann will ich
es auch!“[10]

Es geht nicht darum, dem
korperlichen oder geistigen Schmerz
gegenuber gefiihllos zu sein, sondern
wir sollen die Augen uiber das blof3
Diesseitige erheben. Dazu wird uns



die Hilfe Gottes nie fehlen. Schlecht
ist es dagegen, um jeden Preis vor
den Widerwartigkeiten zu fliehen;
und das erst recht, wenn unsere
Treue zur Wahrheit der Grund fiir
solche Widerspriuche ist.

Benedikt XVI. driickte das sehr
uberzeugend aus, als er bei der
Eroffnung des Paulus-Jahres tiber die
Mission des hl. Paulus sprach: ,,Der
Auftrag zur Verkiindigung und die
Berufung zum Leiden fir Christus
gehoren untrennbar zusammen. Die
Berufung zum Lehrer der Volker ist
zugleich und in sich selbst eine
Berufung zum Leiden in der
Gemeinschaft mit Christus, der uns
durch sein Leiden erlost hat. Die
Wahrheit kostet Leiden in einer Welt,
in der die Luge Macht hat. Wer dem
Leiden ausweichen, es von sich
fernhalten will, der weicht dem
Leben und seiner Grofde selber aus;
er kann nicht Diener der Wahrheit
und so des Glaubens sein.



Liebe gibt es nicht ohne Leid - ohne
das Leid des Verzichts auf sich selbst,
der Umwandlung und Reinigung des
Ich in die wahre Freiheit hinein. Wo
nichts ist, das des Leidens wert wiére,
da verliert auch das Leben selbst
seinen Wert. Die Eucharistie — die
Mitte unseres Christseins — beruht
auf der Hingabe Jesu Christi fir uns,
sie ist aus der Passion der Liebe
geboren, die im Kreuz ihren
Hohepunkt fand. Von dieser sich
schenkenden Liebe leben wir. Sie
gibt uns den Mut und die Kraft, mit
Christus und fir ihn in dieser Welt
zu leiden, wissend, daf3 gerade so
unser Leben grofd und reif und wahr
wird.

Aus allen Briefen des hl. Paulus
sehen wir, wie sich in seinem Weg
als Lehrer der Volker die Vorhersage
erfullt hat, die in der Stunde seiner
Berufung an Hananias ergangen
war: »Ich werde ihm zeigen, wieviel
er flir meinen Namen leiden mufs.«



Sein Leiden beglaubigt ihn als Lehrer
der Wahrheit, der nicht seinen
Gewinn, seinen Ruhm, seine eigene
Erfillung sucht, sondern fiir den
einsteht, der uns alle geliebt und sich
fir uns hingegeben hat.“[11]

In den nachsten Wochen wird uns
die Liturgie verschiedene
marianische Fest- und Gedenktage
vor Augen fihren: die Geburt der
Jungfrau Maria, der liebenswerte
Name Mariens, ihre Schmerzen zu
FufSen des Kreuzes, Unsere Liebe
Frau vom Loskauf der Gefangenen.
Sehen wir in diesen Festtagen eine
Einladung, uns oft an unsere Mutter
zu wenden, von ihr zu lernen, wie
wir Christus ganz aus der Nahe
folgen konnen, um schliefdlich mit
ihm eins zu werden.

Wenn wir das Salve Regina beten,
sagen wir: Zeige uns Jesus, die
gebenedeite Frucht deines Leibes! Die
Seligste Jungfrau zeigt uns nicht nur



Jesus, vielmehr fiihrt sie uns mit
miitterlicher Sanftheit und
Liebenswirdigkeit zu ihm hin. Das
Evangelium beschreibt in zwei
Szenen auf eine ganz besondere
Weise, wie Maria uns ihren Sohn
»Zeigt“. Die eine am Beginn des
Lebens Jesu, als sie ihn den Hirten
und den Weisen aus dem
Morgenland darbot, damit sie ihn
anbeteten; die andere Szene, derer
wir am 15. dieses Monats gedenken,
das heilige Geschehen auf dem Berg
Golgotha.

Mit ihrer schweigenden Anwesenheit
zu Fufden des Kreuzes, ladt uns
unsere Mutter dazu ein, auf ihren
Sohn zu schauen. Die Augen auf
Christus am Kreuz zu richten, drangt
uns dazu, uns wieder einmal klar zu
machen, dass ,,Gott die Welt nicht
durch das Schwert erlost hat,
sondern durch das Kreuz. Sterbend
breitet Jesus die Arme aus. Dies ist
zunachst die Gebarde der Passion, in



der er sich fiir uns annageln lasst,
um uns sein Leben zu geben. Aber
die ausgebreiteten Arme sind
zugleich die Haltung des Betenden,
die der Priester mit seinen im Gebet
ausgebreiteten Armen aufnimmt:
Jesus hat die Passion, sein Leiden
und seinen Tod in Gebet
umgewandelt und so umgewandelt
in einen Akt der Liebe zu Gott und zu
den Menschen. Darum sind die
ausgebreiteten Arme des
Gekreuzigten endlich auch ein
Gestus der Umarmung, mit der er
uns an sich zieht, in die Hinde seiner
Liebe hineinnehmen will. So ist er
ein Bild des lebendigen Gottes, Gott
selbst, ihm diirfen wir uns
anvertrauen.“[12]

Wie oft haben wir von unserem
Vater gehort, dass Christus als
Hoherpriester seine Arme ausbreitet,
um uns alle anzunehmen - jeden
und jede. Unser Vater begleitete
seine Worte mit einer



entsprechenden Geste und fugte
dann eindringlich hinzu, dass die
Teilhabe am Kreuz Christi ein
Zeichen gottlicher Erwahlung
darstellt, auch wenn es manchmal
schwerfillt, das so zu sehen. ,,Aber
schleife dein Kreuz nicht hinter dir
her ... Nimm es fest auf deine
Schultern, weil dein Kreuz, wenn du
es so tragst, nicht mehr irgendein
Kreuz sein wird ... sondern das
Heilige Kreuz Werde nicht mutlos
unter dem Kreuz. Resignation ist ein
wenig grofdziigiges Wort. Liebe das
Kreuz. Wenn du es wirklich liebst,
wird dein Kreuz ... ein Kreuz ohne
Kreuz sein. Und ganz sicher wirst du
wie er Maria auf dem Weg
begegnen.“[13]

Vom 12. bis zum 15. September wird
Benedikt XVI. aus Anlass des 150.
Jahrestages der Muttergottes-
Erscheinungen von Lourdes in
Frankreich sein. Wir wollen ihn im
Geiste auf seiner Reise begleiten und



dabei die Gelegenheit nutzen,
intensiv fur alle diejenigen zu beten,
die an Leib oder Seele leiden, auf
dass der Herr ihre Schmerzen
lindere. Suchen wir die Firsprache
der Muttergottes, Salus infirmorum,
Consolatrix afflictorum; auch mit der
Bitte, dass sie die Kranken verstehen
lasse, dass ihre Leiden — vereint mit
den Leiden Christi am Kreuz - fir
das Wohl der Kirche und das Heil der
Seelen sehr wirksam werden
konnen.

Der 15. September! Unwillkurlich
gehen unsere Gedanken auch zu
unserem geliebten Don Alvaro, der
an diesem Tag — mit der ihm eigenen
Gelassenheit und mit grofSem
Frieden - die heilige Last des Werkes
auf sich nahm: Gebe Gott, dass du
und ich mit der gleichen
Grofdherzigkeit dem Willen Gottes
entsprechen!



Jetzt kann ich zu unserer Reise in
den Fernen Osten nichts mehr sagen.
Oft habe ich an unseren Vater
gedacht, an den geliebten Don Alvaro
und auch an die vielen anderen,
Méanner wie Frauen. Was fir eine
Ernte wartet auf uns! In Indien,
Hongkong, Macao, Australien,
Neuseeland, Philippinen, Singapur
und Malaysia, ja, man kann jetzt
bereits sehen, wie reif diese Ernte
schon ist. Und wenn wir alle uns
bemiihen — wie weit kOnnen wir
kommen!

[1] Apg 9, 15-16
[2] Gal 2, 19

[3] Ebd. 20

[4] 2 Kor 11, 24-29

[5] Ebd. 12, 9-10



[6] Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 8.11.2006

[711 Kor 1, 18
[8] Ebd. 22-25

[9] HI. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einer Betrachtung, 15.12.1948

[10] HI. Josefmaria, Der Weg, Nr. 762

[11] Benedikt XVI., Predigt bei der
Eroffnung des Paulusjahres,
28.6.2008

[12] Benedikt XVI., Predigt in
Mariazell, 8.9.2007

[13] HI. Josefmaria, Der Rosenkranz,
4. Schmerzensreiches Geheimnis

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-


https://opusdei.org/de-de/article/brief-des-pralaten-september-2008/

de/article/brief-des-pralaten-
september-2008/ (12.01.2026)


https://opusdei.org/de-de/article/brief-des-pralaten-september-2008/
https://opusdei.org/de-de/article/brief-des-pralaten-september-2008/

	Brief des Prälaten (September 2008)

