
opusdei.org

Brief des Prälaten
(Oktober 2013)

"Ich bekenne die eine Taufe zur
Vergebung der Sünden": diesen
Artikel des Credo kommentiert
Bischof Echevarria in seinem
Monatsbrief.

11.10.2013

In den vergangenen Wochen ist auf
Einladung des Papstes an vielen
Orten zu Gott gebetet worden – ein
unablässiger Ruf um Frieden in der
Welt und in den Gewissen der
Menschen. Dabei stand mir ein
Stoßgebet vor Augen, das uns der hl.



Josefmaria im Jahr 1952
vorschlug:Cor Iesu Sacratissimum,
dona nobis pacem! Jahre später fügte
er et Misericors hinzu. Wir sollten
vom Heiligsten und Barmherzigen
Herzen Jesu den Frieden für die
ganze Welt erflehen, den Frieden des
Herzens, der eine Folge der
Einwohnung Gottes in der Seele ist,
und auch den Frieden unter den
Menschen und Völkern, so dass jeder
Feindseligkeit und Gewalt abgesagt
wird. Auch Johannes Paul II. und
Benedikt XVI. beteten für den
Weltfrieden und forderten auf, dafür
zu beten.

Allerdings – darauf wies auch der
Heilige Vater hin, als er zu einem
Welttag des Fastens und des Gebetes
aufrief – wird man umsonst den
Frieden in der Gesellschaft erbitten,
wenn die Menschen sich nicht
bemühen, dauerhaft im Frieden mit
Gott zu leben, der die Folge eines
entschlossenen Kampfes gegen die



Sünde ist. Während wir für das Ende
der Kriege, der Rachezüge und der
Feindseligkeiten beteten, kamen mir
Worte des hl. Josefmaria in den Sinn,
die er in den ersten Jahren seines
priesterlichen Wirkens geschrieben
hatte: „Ein Geheimnis. Ein offenes
Geheimnis: Es gibt Weltkrisen, weil
es an Heiligen fehlt. – Gott wünscht
eine Handvoll „seiner“ Leute in jeder
menschlichen Tätigkeit. Dann – „pax
Christi in regno Christi“ – der Friede
Christi im Reich Christi.“[1]

Diese weiterhin gültigen Gedanken
sind am Vorabend der Gründung des
Werkes von besonderer Relevanz. An
jenem 2. Oktober 1928 ließ Gott
unser Herr in seiner unendlichen
Barmherzigkeit unseren Vater sehen,
dass es sein Wille war, allen
Menschen in Erinnerung zu rufen,
dass sie zur Heiligkeit berufen sind.
Und zu gleicher Zeit überließ er ihm
das Opus Dei, diesen Weg der
Heiligung in der beruflichen Arbeit



und den gewöhnlichen
Lebensumständen – er legte es
gleichsam in seine Hände, seine Seele
und sein Herz. Und er gab ihm den
Geist und die geeigneten
apostolischen Werkzeuge an die
Hand, um zu diesem Ziel zu
gelangen.

Seit damals sind fünfundachtzig
Jahre vergangen, in denen das Opus
Dei dank der Güte Gottes die ihm von
Gott zugewiesene Aufgabe, der
Kirche und den Menschen zu dienen,
erfüllt. Bleiben wir stets wachsam,
um diesem ausdrücklichen
göttlichen Auftrag nachzukommen.
„Ohne zu prahlen können wir
sagen“, so schrieb unser Gründer vor
vielen Jahren, „dass sich mit dem
Werk Gottes die göttlichen Wege der
Erde als Wege einer Berufung
geöffnet haben.“[2] Erheben wir
unser Herz in Dankbarkeit zur
Heiligsten Dreifaltigkeit und zu
unserer Mutter Maria, durch die der



Welt alle Himmelsgnaden zuteil
werden. Und halten wir auch
Gewissenserforschung: Was kann ich
noch tun, damit diese Botschaft tiefer
in mein eigenes Herz und in das Herz
der Menschen dringt? Gewiss kann
ich noch mehr beten und mehr Opfer
bringen, in meinem Beruf intensiver
und mit mehr Lauterkeit arbeiten;
auch sollte ich neue Gelegenheiten
suchen, um zu anderen Menschen zu
gelangen und für sie da zu sein.

In den letzten Monaten haben wir
uns Gedanken zum Geheimnis der
einen, heiligen, katholischen und
apostolischen Kirche gemacht. Aber
sie ist auch unsere Mutter, die Heilige
Mutter Kirche, denn in ihrem Schoß
hat uns der Heilige Geist zum neuen
Leben der Kinder Gottes gezeugt. Die
Kirche selbst sorgt sich als gute
Mutter beständig um ihre Kinder, 
damit wir alle zur Einheit im Glauben
und in der Erkenntnis des Sohnes
Gottes gelangen, damit wir zum



vollkommenen Menschen werden und
Christus in seiner vollendeten Gestalt
darstellen[3].

Dennoch – und das schmerzt uns
nicht wenig – sprechen einige, selbst
unter Katholiken, mit Verachtung
von der Kirche und schreiben ihr die
Sünden und Fehler zu, die wir, ihre
Kinder, in unserem Verhalten
aufweisen, da wir trotz der
empfangenen Würde weiterhin
armselige, zum Bösen geneigte
Frauen und Männer sind. Die
Einstellung der Kirchenväter und
ebenso die von Millionen heiliger
Seelen, die die Kirche zum Himmel
geführt hat, war eine ganz andere.
Der hl. Augustinus zum Beispiel
forderte die Christen auf: „Lieben
wir den Herrn, unseren Gott; lieben
wir seine Kirche. Ihn als Vater, sie als
Mutter.“[4] Und der hl. Cyprian sagte
zwei Jahrhunderte zuvor
kategorisch: „Niemand kann Gott



zum Vater haben, der nicht die
Kirche zur Mutter hat.“[5]

Vor kurzem hat Papst Franziskus
diese Wahrheit unseres Glaubens
von neuem erläutert. „Der Glaube ist
ein Geschenk, er ist eine Gabe Gottes,
die uns in der Kirche und durch die
Kirche gegeben wird. Und die Kirche
schenkt uns das Glaubensleben in
der Taufe: Das ist der Augenblick, in
der sie uns als Kinder Gottes
gebiert.“[6] Der Tag, an dem wir
durch das Taufwasser im Namen und
durch die Kraft der Heiligsten
Dreifaltigkeit wiedergeboren
wurden, ist ein ganz wichtiger Tag in
unserem Erdenleben. Fragen wir uns
mit dem Heiligen Vater: „Wie sehe
ich die Kirche? Wenn ich meinen
Eltern dankbar bin, weil sie mir das
Leben geschenkt haben, bin ich auch
der Kirche dankbar, weil sie mich
durch die Taufe im Glauben geboren
hat?“[7] Im Opus Dei sind wir uns –
Dank sei Gott und Dank sei dem hl.



Josefmaria – dieser Wirklichkeit voll
bewusst und ihretwegen sehr
dankbar. Denn das Werk – so schrieb
es Paul VI. eigenhändig in einem
Brief, den er an einem Tag wie dem
heutigen an unseren Vater richtete –
ist in unserer Zeit entstanden „als
Ausdruck der immerwährenden
Jugend der Kirche“[8]. Vereint mit
unserem heiligen Gründer und den
vielen Gläubigen des Werkes, die
bereits im Himmel sind, rufen wir
aus: „Es ist eine Freude, aus tiefster
Seele sagen zu können: Ich liebe
meine Mutter, die heilige Kirche.“[9]

Wir fahren mit unseren
Überlegungen zum Credo fort und
nehmen uns im Anschluss an das,
was ich Euch bisher geschrieben
habe, heute den folgenden
Glaubensartikel vor: Ich bekenne die
eine Taufe zur Vergebung der
Sünden[10]. Der Grund, warum man
uns diesen Artikel am Ende des
Credo beten lässt, ist nicht ohne



Bedeutung. „Das apostolische
Glaubensbekenntnis verbindet den
Glauben an die Sündenvergebung
mit dem Glauben an den Heiligen
Geist, aber auch mit dem Bekenntnis
zur Kirche und zur Gemeinschaft der
Heiligen. Als Christus den Aposteln
den Heiligen Geist spendete,
übertrug er ihnen seine göttliche
Vollmacht, Sünden zu vergeben:
‚Empfanget den Heiligen Geist! Wem
ihr die Sünden vergebt, dem sind sie
vergeben; wem ihr die Vergebung
verweigert, dem ist sie
verweigert‘ (Joh 20, 22-23).“[11]

Die Kirche bewahrt die Mittel, die
Christus zu unserer Heiligung
eingesetzt hat, in ihrer ganzen Fülle.
Während seines irdischen Lebens
waren die Worte und Taten unseres
Herrn im vollen Sinne heilsmächtig,
und so überrascht es nicht, sondern
scheint uns im Gegenteil nur
natürlich, dass die Volksscharen zu
Jesus kamen, um ihn zu hören und



zu berühren, denn es ging eine Kraft
von ihm aus, die alle heilte[12]. Die
Wirksamkeit seines
Ostergeheimnisses, mit dem er
endgültig den Teufel, die Sünde und
den Tod besiegen würde, wurden
durch diese Worte und diese
Handlungen angekündigt und
vorweggenommen. Sie bereiteten
vor, was er der Kirche übergeben
würde, sobald sich alles erfüllt hatte.
„Die Mysterien des Lebens Jesu sind
die Grundlagen für das, was Christus
nun durch die Amtsträger seiner
Kirche in den Sakramenten spendet,
denn ‚was an unserem Erlöser
sichtbar war, ist in seine Mysterien
übergegangen‘.“[13]

Die Sakramente gewähren die
Gnade, die sie bezeichnen. „Was sind
die Sakramente anderes, schrieb
unser Vater 1967, als Spuren der
Menschwerdung des göttlichen
Wortes, ein klares Zeichen der Art,
die Gott – niemand außer ihm konnte



das tun – gewählt und bestimmt hat,
um uns zu heiligen und zum Himmel
zu führen, den Sinnen zugängliche
Werkzeuge, derer sich der Herr
bedient, um uns wahrhaft die Gnade
zu übermitteln, die jedem von ihnen
eigen ist.“[14]

Wie dankbar müssen wir der
Heiligen Mutter Kirche sein, dass sie
diesen Schatz in Treue zu Jesus
Christus für uns bewahrt und uns
zur Verfügung stellt! Unsere Aufgabe
ist es, ihn zu schützen und zu
verteidigen, damit er unversehrt
bleibt. Danken wir in besonderer
Weise für die Taufe, die uns in die
große Familie der Gotteskinder
eingeführt hat. Sie so früh wie
möglich zu empfangen ist ungemein
wichtig, denn dieses Sakrament –
oder der zumindest implizite
Wunsch danach – ist nötig, um das
Heil zu erlangen: Wenn jemand nicht
aus Wasser und Geist geboren wird,
kann er nicht in das Reich Gottes



kommen[15], verkündete Jesus vor
Nikodemus. Sicherlich – so lehrt die
Kirche – kann der Heilige Geist
außerhalb der sichtbaren Grenzen
der Kirche wirken und tut es in der
Tat auch. Aber Gott selbst hat die
Taufe als den normalen Weg
festgelegt, auf dem wir in die Kirche
eingegliedert werden und damit am
Tod und an der Auferstehung Christi
teilhaben, durch die wir gerettet
werden; daher „ist es eine uralte
Tradition der Kirche, schon die
kleinen Kinder zu taufen“[16]. Im 
Katechismus der Katholischen Kirche
lesen wir ebenfalls: „Dass die
Heilsgnade ganz ungeschuldet ist,
tritt in der Kindertaufe besonders
klar zutage. Die Kirche und die
Eltern würden dem Kind die
unschätzbare Gnade vorenthalten,
Kind Gottes zu werden, wenn sie ihm
nicht schon bald nach der Geburt die
Taufe gewährten.“[17] Und im
Anschluss stellt er fest: „Die
christlichen Eltern sollen erkennen,



dass dieser Brauch ihrem Auftrag
entspricht, das Leben, das Gott ihnen
anvertraut hat, zu fördern.“[18]

Die Taufe vergibt nicht nur die
Sünden und gießt die
heiligmachende Gnade ein, sondern
sie ist die Tür zu den anderen
Sakramenten. So ermöglicht sie den
Christen, Christus immer ähnlicher
zu werden, bis sie ihm völlig
gleichförmig geworden sind. In allen
Getauften, Kindern wie
Erwachsenen, müssen nach der
Taufe Glaube, Hoffnung und Liebe
wachsen; und das geschieht
innerhalb der Kirche, die – wie
bereits gesagt – die Heilsmittel
aufbewahrt. So drückte es der Papst
in einer seiner Katechesen im
vergangenen Monat aus. „Eine
Mutter“, so sagte er, „beschränkt sich
nicht darauf, das Leben zu schenken,
sondern mit viel Hingabe hilft sie
ihren Kindern zu wachsen, gibt
ihnen Milch, nährt sie, lehrt sie den



Weg des Lebens, begleitet sie immer
mit ihrer Aufmerksamkeit, mit ihrer
Zuneigung, mit ihrer Liebe, auch
wenn sie groß sind. Und dafür weiß
sie auch zurechtzuweisen, zu
vergeben, zu verstehen, sie weiß in
Krankheit, im Leiden nahe zu sein
…“[19]. Genau so verhält sich die
Kirche gegenüber ihren Kindern, die
sie mittels der Taufe geboren hat:
„Sie begleitet unser Wachstum,
indem sie das Wort Gottes weitergibt
(…) und indem sie die Sakramente
spendet. Sie nährt uns mit der
Eucharistie, sie bringt uns die
Vergebung Gottes durch das
Sakrament der Buße, sie stützt uns
im Augenblick der Krankheit durch
die Krankensalbung. Die Kirche
begleitet uns in unserem ganzen
Glaubensleben, in unserem ganzen
christlichen Leben.“[20]

Wie groß ist die Barmherzigkeit
unseres Vaters Gott! Da er weiß, dass
wir schwach sind und trotz unseres



guten Willens immer wieder in
Sünden und Fehler fallen, hat er
seiner Braut das Sakrament der
Vergebung anvertraut „für alle
sündigen Glieder seiner Kirche, vor
allem für jene, die nach der Taufe in
schwere Sünde gefallen sind und so
die Taufgnade verloren und die
kirchliche Gemeinschaft verletzt
haben“[21]. Dieses Sakrament
vergibt auch die lässlichen Sünden
und die Fehler, es vermittelt neue
Kräfte für den inneren Kampf und
stellt sich uns – mit Worten der
Kirchenväter – dar als „die zweite
[Rettungs]planke nach dem
Schiffbruch des Verlusts der
Gnade“[22].

Ich erinnere mich gut an die große
Liebe des hl. Josefmaria zum
Sakrament der Versöhnung, das er
gerne das Sakrament der Freude
nannte. Immer spornte er an, es
häufig zu empfangen und machte
Mut zu einem beständigen Apostolat



der Beichte. Ich beschränke mich
jetzt darauf einige Worte von ihm
aus einem katechetischen Treffen
mit vielen Leuten wiederzugeben.

„Geht zur Beichte, geht zur Beichte!
Christus hat seine Barmherzigkeit
mit den Menschen in Fülle
ausgegossen! Die Dinge
funktionieren nicht, weil wir nicht zu
ihm gehen, um uns zu reinigen, zu
läutern und zu entzünden. Viel
Baden, viel Sport … gut, wunderbar!
Und wie steht es mit dem anderen
Sport, dem der Seele? Und die
Duschen, die uns regenerieren, die
uns säubern, reinigen und
entzünden? Warum sollen wir diese
Gnade Gottes nicht empfangen? Geht
zum Sakrament der Buße und zur
Kommunion. Aber kommuniziert
nicht, wenn ihr nicht sicher seid, ob
eure Seele rein ist.“[23]

Zu einem anderen Zeitpunkt kam er
auf das Thema zurück: „Meine



Kinder, bringt eure Freunde, eure
Verwandten, die Menschen, die ihr
liebt, zur Beichte. Sie sollen keine
Angst haben. Wenn sie etwas
abschneiden müssen, dann sollen sie
es tun. Sagt ihnen, dass es nicht
reichen wird, ein einziges Mal zur
Beichte zu gehen, dass sie oft werden
gehen müssen, viele Male; so wie
man ab einem bestimmten Alter oder
wenn man eine Krankheit hat, nicht
nur einmal zum Arzt geht, sondern
öfter, und da wird dann der
Blutdruck gemessen und Blut
abgenommen. Nun, so wird es auch
mit der Seele gemacht (…).

Gott wartet auf viele Menschen,
damit sie ein gutes Bad im
Sakrament der Buße nehmen! Und
dann hat er ein großes Festmahl für
sie vorbereitet, ein Hochzeitsmahl,
das Mahl der Eucharistie; den Ring
des Bundes, der Treue und der
Freundschaft für immer. Sie sollen
beichten gehen! (…) Ich wünschte, es



kämen viele Leute zu Gott, damit er
ihnen vergibt!“[24]

Am 6. des Monats feiern wir den
Jahrestag der Heiligsprechung von
Josemaría Escrivá. An jenem Tag
ertönte mit neuer Kraft der Ruf zur
Heiligkeit im Alltag. So haben wir
eine wunderbare Möglichkeit, dies
wieder vielen Menschen ins Ohr zu
sagen und sie einzuladen, das
Sakrament der göttlichen
Barmherzigkeit zu empfangen. Am
26. Oktober ist ein weiterer Jahrestag
der Weihe des Werkes an das
Heiligste und Barmherzige Herz Jesu,
die unser Vater an jenem Datum im
Jahr 1952 vollzog und wünschte, dass
sie jedes Jahr am Christkönigsfest
erneuert würde.

Ich will zum Schluss kommen.
Bleiben wir eng mit den Anliegen des
Papstes verbunden, beten wir täglich
für alles, was ihm am Herzen liegt,
und auch für seine Mitarbeiter in der



Leitung der Kirche; beten wir für den
Frieden der Gewissen und den
Frieden in der ganzen Welt. Bleiben
wir darin eng vereint, bemühen wir
uns alle täglich mehr um diese
Einheit im Gebet, denn es darf kein
Tag vergehen, ohne dass wir intensiv
um den Frieden beten.

© Prælatura Sanctæ Crucis et Operis
Dei

------------ [1] Hl. Josefmaria, Der Weg,
Nr. 301

[2] Hl. Josefmaria, Brief 15.8.1953, Nr.
12

[3] Eph 4, 13

[4] Hl. Augustinus, Enarratio in
Psalmos 88, 2, 14 (PL 37, 1140)

[5] Hl. Cyprian, De catholicae unitate
ecclesiae, 6 (PL 4, 519)

[6] Papst Franziskus, Ansprache bei
der Generalaudienz, 11.9.2013



[7] Ebd.

[8] Paul VI., Handschriftlicher Brief an
den hl. Josefmaria, 1.10.1964

[9] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 518

[10] Messbuch, Glaubensbekenntnis

[11] Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 976

[12] Lk 6, 19

[13] Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 1115. Vgl. Leo der Große, 
Predigt 74, 2 (PL 54, 398)

[14] Hl. Josefmaria, Brief 19.3.1967,
Nr. 74

[15] Joh 3, 5

[16] Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 1252

[17] Ebd., Nr. 1250. Vgl. CIC can. 867

[18] Ebd., Nr. 1251



[19] Papst Franziskus, Ansprache bei
der Generalaudienz, 11.9.2013

[20] Ebd.

[21] Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 1446

[22] Ebd., zitiert nach dem Konzil von
Trient und Tertullian

[23] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen, 2.7.1974

[24] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen, 6.7.1974

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/brief-des-pralaten-
oktober-2013/ (12.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/brief-des-pralaten-oktober-2013/
https://opusdei.org/de-de/article/brief-des-pralaten-oktober-2013/
https://opusdei.org/de-de/article/brief-des-pralaten-oktober-2013/

	Brief des Prälaten (Oktober 2013)

