
opusdei.org

Brief des Prälaten
(November 2013)

Ein Kommentar zu den beiden
letzten Artikeln des
Glaubensbekennisses: "Ich
glaube an die Auferstehung der
Toten und an das ewige Leben".

13.11.2013

In wenigen Wochen geht das Jahr des
Glaubens zu Ende: Der Heilige Vater
wird es am 24. November, dem
Christkönigsfest, abschließen. Aus
diesem Anlass lade ich Euch ein,
einige Worte unseres Vaters
nachzulesen, die er in einer seiner



Homilien schrieb: „Wenn wir das
Credo beten, bekennen wir unseren
Glauben an Gott, den allmächtigen
Vater, an seinen Sohn Jesus Christus,
der gestorben und auferstanden ist,
und an den Heiligen Geist, den Herrn
und Lebensspender. Wir bekennen,
dass die eine, heilige, katholische
und apostolische Kirche der Leib
Christi ist, vom Heiligen Geist
beseelt. Wir bekennen freudig den
Nachlass der Sünden und die
Hoffnung auf das ewige Leben. Aber:
dringen diese Wahrheiten bis ins
Herz, oder bleiben sie an den Lippen
hängen?“[1]

Das Hochfest Allerheiligen, das wir
heute feiern, und der Gedenktag
Allerseelen von morgen laden uns
ein, unser ewiges Ziel zu bedenken.
Diese liturgischen Feste entsprechen
den letzten Glaubensartikeln des
Credo. „Das christliche Credo – das
Bekenntnis unseres Glaubens an Gott
den Vater, den Sohn und den



Heiligen Geist und an sein
schöpferisches, erlösendes und
heiligendes Wirken – gipfelt in der
Verkündigung, dass die Toten am
Ende der Zeiten auferstehen und
dass es ein ewiges Leben gibt.“[2]

Das Glaubensbekenntnis fasst in
wenigen Worten die letzten Dinge –
sowohl des Einzelnen wie der
Gesamtheit der Menschen –
zusammen, also das, was jeden
Menschen und das ganze Universum
am Ende erwartet. Schon die
menschliche Vernunft ist imstande
zu erahnen, dass es nach dem
irdischen Leben ein Jenseits geben
muss, in dem die Gerechtigkeit, die
hier unten so häufig schwer verletzt
wird, in Fülle herrschen wird. Aber
nur im Licht der göttlichen
Offenbarung und ganz besonders
dank der Erleuchtung durch die
Menschwerdung, den Tod und die
Auferstehung Jesu Christi erlangen
diese Wahrheiten klare Umrisse,



obwohl sie natürlich weiterhin unter
dem Schleier des Mysteriums
verborgen bleiben.

Dank der Verkündigung Christi
verlieren die letzten Wirklichkeiten
ihren düsteren und schicksalhaften
Sinn, den viele Menschen im Laufe
der Geschichte gefürchtet haben. Der
leibliche Tod ist für jeden ganz
offensichtlich, aber in Christus
bekommt er einen neuen Sinn. Er ist
nicht mehr nur eine Konsequenz
unserer Geschöpflichkeit, der
Materialität des physischen Körpers,
der natürlicherweise zur Auflösung
neigt, und er ist auch nicht mehr nur
eine Strafe für die Sünde, wie es
schon im Alten Testament offenbart
wurde. Der hl. Paulus schreibt: Denn
für mich ist Christus das Leben, und
Sterben Gewinn. Und an anderer
Stelle fügt er hinzu: Das Wort ist
glaubwürdig. Wenn wir mit Christus
gestorben sind, werden wir auch mit
ihm leben.[3] „Das wesentlich Neue



am christlichen Tod liegt darin:
Durch die Taufe ist der Christ
sakramental schon ‚mit Christus
gestorben’, um aus einem neuen
Leben zu leben. Wenn wir in der
Gnade Christi sterben, vollendet der
leibliche Tod dieses ,Sterben mit
Christus’ und vollzieht so endgültig
unsere Eingliederung in ihn durch
seine Erlösungstat.“[4]

Die Kirche ist immer und in jedem
Augenblick Mutter. Sie hat uns im
Wasser der Taufe zum neuen Leben
in Christus geboren und uns zugleich
die künftige Unsterblichkeit
verheißen; dann hat sie sich durch
die übrigen Sakramente – vor allem
die Beichte und die Eucharistie –
darum gesorgt, dass dieses „Sein“
und „Vorangehen“ in Christus in
unserer Seele Gestalt annimmt;
später, wenn die schwere Krankheit
und vor allem der Todeskampf
kommt, beugt sie sich von neuem
über ihre Töchter und Söhne und



stärkt sie durch die Krankensalbung
und die Heilige Kommunion als
Wegzehrung; sie versorgt uns mit
allem Nötigen, um diese letzte Reise,
die mit der Gnade Gottes in den
Armen unseres himmlischen Vaters
enden wird, voller Hoffnung, Friede
und Freude anzutreten. So erklärt
sich, dass der hl. Josefmaria wie viele
andere Heilige vor und nach ihm
deutliche und optimistische Worte
niedergeschrieben hat, als er vom
Tod des Christen sprach: „Hab keine
Angst vor dem Tod. – Nimm ihn
schon jetzt großmütig an … wann
Gott will … wie Gott will … wo Gott
will. – Sei ganz sicher: er kommt zu
einer Zeit, an einem Ort und in einer
Weise, wie es für dich am besten ist
… gesandt von deinem Vater Gott. –
Willkommen sei unser Bruder
Tod!“[5]

Mir kommen so viele Menschen in
den Sinn, Frauen und Männer vom
Opus Dei, ihre Verwandten, Freunde



und Mitarbeiter, die in diesen
Augenblicken ihre Seele Gott
übergeben. Für alle erbitte ich die
Gnade eines heiligen Übergangs,
voller Frieden und in inniger
Vereinigung mit Christus. „Der
auferstandene Herr ist die
unvergängliche Hoffnung, die nicht
zugrunde gehen lässt (Röm 5, 5). Wie
oft in unserem Leben schwinden die
Hoffnungen, wie oft werden die
Erwartungen, die wir im Herzen
tragen, nicht erfüllt! Die Hoffnung,
die wir Christen haben, ist wahr,
stark, sicher auf dieser Erde, wohin
Gott uns berufen hat, um unseren
Weg zu gehen, und sie ist offen auf
die Ewigkeit hin, weil sie auf Gott
gründet, der immer treu ist.“[6]

Ich schlage Euch vor, im Laufe dieses
Monats, der den Armen Seelen
gewidmet ist, die Abschnitte des 
Katechismus der Katholischen Kirche
von neuem zu lesen und zu
betrachten, die von den letzten



Dingen handeln. Das wird Euch
Gründe zur Hoffnung und zu
übernatürlichem Optimismus geben
und Euch jeden Tag neu zum
geistlichen Kampf anspornen. Auch
die Besuche auf den Friedhöfen, die
vielerorts eine fromme Tradition
dieser Tage darstellen, können eine
Gelegenheit sein, damit diejenigen,
mit denen wir apostolischen Umgang
pflegen, die ewigen Wahrheiten
betrachten und immer mehr diesen
unseren Gott suchen, der als
liebender Vater um uns weiß und
uns beständig ruft.

Mit dem Tod endet die Zeit, um gute
Werke zu verrichten und vor Gott
Verdienste zu erwerben, und es folgt
sofort das persönliche Gericht eines
jeden. Es ist der feste Glaube der
Kirche, dass „jeder Mensch im
Moment des Todes in seiner
unsterblichen Seele die ewige
Vergeltung empfängt. Dies geschieht
in einem besonderen Gericht, das



sein Leben auf Christus bezieht –
entweder durch eine Läuterung
hindurch oder indem er unmittelbar
in die himmlische Seligkeit eintritt
oder indem er sich selbst sogleich für
immer verdammt“[7].

Die wichtigste Materie dieses
Gerichts ist die Liebe zu Gott und
zum Nächsten, die sich in der treuen
Erfüllung der Gebote und der
Standespflichten gezeigt hat.
Heutzutage blenden viele Leute diese
Wirklichkeit aus, als könnten sie so
das gerechte Gericht Gottes
umgehen, das jedoch auch immer
von Barmherzigkeit geprägt ist. Die
Kinder Gottes „dürfen keine Angst
vor dem Leben und keine Angst vor
dem Tod haben“, wie der hl.
Josefmaria immer sagte. Wenn wir
fest im Glauben verankert sind,
wenn wir im Bußsakrament reuevoll
vor Gott hintreten, nachdem wir ihn
beleidigt haben, oder auch, um uns
von unseren Unvollkommenheiten



zu reinigen, wenn wir häufig den
Leib Christi in der Eucharistie
empfangen, wird es keinen Grund
zur Angst vor diesem Augenblick
geben. Betrachten wir, was unser
Vater vor vielen Jahren schrieb:
„Beinahe belustigend, Sie von
der ,Abrechnung’ reden zu hören, die
unser Herr von Ihnen verlangen
werde. Nein, für Sie wird Er kein
Richter im strengen Sinne des Wortes
sein, sondern einfach Jesus. – Dieser
Satz, von einem heiligmäßigen
Bischof niedergeschrieben, der schon
mehr als ein bedrücktes Herz
aufgerichtet hat, kann auch dein
Herz aufrichten.“[8]

Außerdem – und das gibt Anlass zu
noch größerer Freude – verlässt die
Kirche ihre Kinder auch nach dem
Tod nicht, sondern tritt als gute
Mutter in jeder Messe für die Seelen
der verstorbenen Gläubigen ein,
damit sie in den Himmel
aufgenommen werden. Besonders im



Monat November treibt ihre
Anteilnahme sie an, die Fürbitten zu
intensivieren. Im Werk, diesem 
kleinen Teil der Kirche, kommen wir
diesem Wunsch nach und erfüllen in
Liebe und Dankbarkeit die
Anregungen des hl. Josefmaria für
diese Wochen. Großzügig opfern wir
das heilige Messopfer und die
Kommunion für die verstorbenen
Gläubigen des Opus Dei, ihre
Verwandten und die Mitarbeiter und
für alle Seelen im Fegefeuer auf. Seht
Ihr, wie die Betrachtung der letzten
Dinge nichts Trauriges hat, sondern
eine Quelle übernatürlicher Freude
ist? Voller Vertrauen erwarten wir
den endgültigen Ruf Gottes und die
Vollendung der Welt am Jüngsten
Tag, wenn Christus in Begleitung
aller Engel kommen wird, um sein
Reich in Besitz zu nehmen. Dann
werden alle Menschen, die je auf der
Erde gelebt haben, vom ersten bis
zum letzten, auferstehen.



Der Katechismus der Katholischen
Kirche sagt in der Tat, dass „der
Glaube an die Auferstehung der
Toten von Anfang an ein
wesentlicher Bestandteil des
christlichen Glaubens war“[9]. Daher
ist er auch von Anbeginn auf
Unverständnis und Widerstand
gestoßen. Es kommt vor, dass „man
allgemein annimmt, dass das Leben
der menschlichen Person nach dem
Tod geistig weitergeht. Wie kann
man aber glauben, dass dieser so
offensichtlich sterbliche Leib zum
ewigen Leben auferstehen
wird?“[10] Und doch wird dies am
Ende der Zeiten durch die Allmacht
Gottes so geschehen, wie es im
Athanasianischen
Glaubensbekenntnis ausdrücklich
gesagt ist: „Bei seiner Ankunft
werden alle Menschen mit ihren
Leibern auferstehen und
Rechenschaft ablegen über ihre
eigenen Handlungen. Und die,
welche Gutes getan haben, werden



eingehen zum ewigen Leben, die
aber Böses getan haben, ins ewige
Feuer.“[11]

Die liebevolle Herablassung unseres
Vaters Gott wirkt Wunder. Er hat uns
als Wesen aus Seele und Leib, aus
Geist und Materie geschaffen, und es
ist sein Plan, dass wir so zu ihm
zurückkehren, um uns auf ewig an
seiner Güte, seiner Schönheit und
seiner Weisheit zu erfreuen. Ein
Geschöpf ist uns aufgrund einer
einzigartigen Bestimmung Gottes in
dieser Auferstehung
vorausgegangen: die Seligste
Jungfrau Maria, die Mutter Jesu und
unsere Mutter, die mit Leib und Seele
in die Herrlichkeit des Himmels
aufgenommen wurde. Ein weiterer
Grund, zu hoffen, zu vertrauen und
optimistisch zu sein!

Halten wir uns diese göttlichen
Verheißungen vor Augen, die nicht
trügen können, vor allem in



Augenblicken des Schmerzes, der
Müdigkeit und des Leidens … Schaut,
wie sich der hl. Josefmaria
ausdrückte, als er einmal über die
letzten Dinge predigte: „Herr, ich
glaube, dass ich auferstehen werde;
ich glaube, dass mein Leib sich
wieder mit meiner Seele verbinden
wird, um auf ewig mit dir zu
herrschen – wegen deiner
unendlichen Verdienste, auf die
Fürsprache deiner Mutter hin und
wegen der Bevorzugung, die du mir
gezeigt hast.“[12] Ihr solltet diesen
Brief in keiner Weise als
pessimistisch ansehen; im Gegenteil,
er erinnert uns daran, dass uns die
Umarmung Gottes erwartet, wenn
wir treu sind.

Nach der Auferstehung der Toten
kommt das Endgericht. Nichts wird
sich in bezug auf das, was bereits
beim besonderen Gericht
entschieden wurde, ändern, aber bei
jenem „werden wir den letzten Sinn



des ganzen Schöpfungswerkes und
der ganzen Heilsordnung erkennen
und die wunderbaren Wege
begreifen, auf denen Gottes
Vorsehung alles zum letzten Ziel
geführt hat. Das Letzte Gericht wird
zeigen, dass die Gerechtigkeit Gottes
über alle Ungerechtigkeiten, die von
seinen Geschöpfen verübt wurden,
siegt und dass seine Liebe stärker ist
als der Tod“[13].

Weder weiß jemand, wann und wie
dieses allerletzte Ereignis der
Geschichte sich ereignen noch wie
die Erneuerung der materiellen Welt,
die es begleitet, vor sich gehen wird,
da Gott alles seiner Vorsehung
vorbehalten hat. An uns ist es zu
wachen, denn nach den Worten Jesu 
wisst ihr weder den Tag noch die
Stunde[14].

In einer seiner Katechesen über das
Glaubensbekenntnis mahnt uns
Papst Franziskus: „Der Blick auf das



Jüngste Gericht darf uns keine Angst
machen. Vielmehr sollte er uns
anspornen, die Gegenwart besser zu
leben. Mit Barmherzigkeit und
Geduld schenkt Gott uns diese Zeit,
damit wir täglich lernen, ihn in den
Armen und Geringen zu erkennen,
damit wir uns für das Gute einsetzen
und wachsam sind im Gebet und in
der Liebe.“[15] Die Betrachtung der
ewigen Wahrheiten wird
übernatürlichere Züge annehmen,
wenn wir in der Gottesfurcht leben,
einer Gabe des Heiligen Geistes, die
uns mit Worten des hl. Josefmaria
antreibt, die Sünde in all ihren
Formen zu verabscheuen, da sie das
einzige ist, das uns von den
barmherzigen Plänen Gottes, unseres
Vaters ausschließen kann.

Meine Töchter und Söhne, denken
wir tief über diese letzten
Wahrheiten nach. So wird unsere
Hoffnung wachsen, wir werden
angesichts der Schwierigkeiten



optimistisch bleiben, wir werden uns
einmal und immer wieder erheben,
wenn wir tief gefallen oder auch nur
gestolpert sind, denn Gott wird uns
seine Gnade nicht verweigern. Das
alles in dem Gedanken an die ewige
Glückseligkeit, die Christus uns
versprochen hat, wenn wir treu sind.
„Dieses vollkommene Leben mit der
allerheiligsten Dreifaltigkeit, diese
Lebens- und Liebesgemeinschaft mit
ihr, mit der Jungfrau Maria, den
Engeln und allen Seligen wird ‚der
Himmel’ genannt. Der Himmel ist
das letzte Ziel und die Erfüllung der
tiefsten Sehnsüchte des Menschen,
der Zustand höchsten, endgültigen
Glücks.“[16]

„Der Himmel: Kein Auge hat gesehen,
kein Ohr gehört, in keines Menschen
Herz ist es gedrungen, was Gott denen
bereitet hat, die Ihn lieben. – Treiben
dich diese Verheißungen des
Apostels nicht an zu kämpfen?“[17]
Ich wage hinzuzufügen: Denkst Du



häufig an den Himmel? Bist Du ein
Mensch der Hoffnung, da Gott Dich
unendlich liebt? Erheben wir unser
Herz zum dreifaltigen Gott, der
niemals aufhört, mit uns unterwegs
zu sein.

Sicher habt ihr die Nachricht
erhalten, dass der Heilige Vater mich
am 18. Oktober in Audienz
empfangen hat. Wie gut ist es, mit
dem Papst zusammen zu sein! Er
äußerte seine Liebe und Dankbarkeit
der Prälatur gegenüber für die
apostolische Arbeit, die sie in der
ganzen Welt leistet. Das ist ein Grund
mehr, meine Töchter und Söhne, im
Gebet für ihn, seine Anliegen und
seine Mitarbeiter nicht
nachzulassen. Vor wenigen Tagen
lasen wir in einer der Lesungen der
Messe, wie Aaron und Hur die Arme
des Mose vom Morgen bis zum
Abend stützten, damit der Führer
Israels ohne zu ermüden für sein
Volk eintreten konnte[18]. Es ist



unsere Aufgabe und die aller
Christen, den römischen Bischof mit
unserem Gebet und unserem Opfer
in der Erfüllung der Sendung, die
Christus ihm in der Kirche
anvertraut hat, zu unterstützen.

Am 22. November jährt sich ein
weiteres Mal der Tag, an dem der hl.
Josefmaria während des Übergangs
über die Pyrenäen die Rose von Rialp
fand. Es geschah am Tag nach dem
Fest der Darstellung Mariens im
Tempel. Daher interpretierte unser
Vater jenen Fund als Zeichen des
göttlichen Willens, dass er seinen
Weg fortsetzen sollte, um sein
priesterliches Amt erneut an Orten
ausüben zu können, wo die
Religionsfreiheit geachtet wurde. Für
uns eine weitere Aufforderung, uns
mehr an Maria zu wenden.

Betet weiter für meine Anliegen.
Empfehlt in diesen Tagen besonders
Eure Brüder, die ich am 9. des



Monats zu Diakonen weihen werde.
Bereiten wir uns auf das Hochfest
Christkönig vor; dabei wird die
Betrachtung der ewigen Wahrheiten
in unseren Herzen immer mehr der
Hoffnung und dem Optimismus
Raum geben. Und sagen wir am 28.
November Gott Dank für den
neuerlichen Jahrestag der
päpstlichen Errichtung der Prälatur
Opus Dei.

© Prælatura Sanctæ Crucis et Operis
Dei

------------------------------

[1] Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 129

[2] Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 998

[3] Phil 1, 21 und 2 Tim 2, 11

[4] Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 1010



[5] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 739

[6] Papst Franziskus, Ansprache bei
der Generalaudienz, 10.4.2013

[7] Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 1022

[8] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 168

[9] Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 991

[10] Ebd., Nr. 996

[11] Quícumque oder
Athanasianisches
Glaubensbekenntnis

[12] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einer Betrachtung, 13.12.1948

[13] Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 1040

[14] Mt 25, 13



[15] Papst Franziskus, Ansprache bei
der Generalaudienz, 24.4.2013

[16] Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 1024

[17] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 751

[18] Vgl. Ex 17, 10-13

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/brief-des-pralaten-
november-2013/ (04.02.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/brief-des-pralaten-november-2013/
https://opusdei.org/de-de/article/brief-des-pralaten-november-2013/
https://opusdei.org/de-de/article/brief-des-pralaten-november-2013/

	Brief des Prälaten (November 2013)

