
opusdei.org

Brief des Prälaten
(November 2009)

Das Priesterjahr erinnert alle
Christen daran, dass sie
Christus durch ihr Leben den
Mitmenschen näherbringen
müssen. Das ist das zentrale
Thema des Hirtenbriefes des
Prälaten des Opus Dei.

07.11.2009

Zu Beginn des Monats November im
Priesterjahr kommen mir die
liturgischen Festtage in den Sinn, die
ihn beginnen und beschließen. Beide
Hochfeste, Allerheiligen und



Christkönig, weisen auf den
priesterlichen Charakter des Volkes
Gottes hin. Das erste, das wir heute
feiern, zeigt uns das Priestertum
Christi in seinen Gliedern, den
Christen, auf; das zweite, am 22.
November, macht uns bewusst, dass
unser Haupt, Christus, ewiger
Priester und König der ganzen
Schöpfung[1] ist, der bei seiner
glorreichen Ankunft am Ende der
Zeiten sein Reich in Besitz nehmen
und es Gott Vater übergeben wird[2].

Beide Feste laden uns ein, über die
Würde der christlichen Berufung
nachzudenken. Der hl. Petrus richtet
in seinem ersten Brief folgende
Worte an die Getauften: "Ihr aber
seid ein auserwähltes Geschlecht, eine
königliche Priesterschaft, ein heiliger
Stamm, ein Volk, das sein besonderes
Eigentum wurde, damit ihr die großen
Taten dessen verkündet, der euch aus
der Finsternis in sein wunderbares
Licht gerufen hat. Einst war ihr nicht



sein Volk, jetzt aber seid ihr Gottes
Volk; einst gab es für euch kein
Erbarmen, jetzt aber habt ihr
Erbarmen gefunden."[3]Der
Apostelfürst bringt also zum
Ausdruck, dass Gott uns durch die
Gnade des Heiligen Geistes zu seinen
Kindern gemacht und so in ein neues
Gottesvolk – die Kirche – eingepflanzt
hat. Zu diesem gehört man nicht
durch menschliche Abstammung,
sondern durch Eingliederung in
Jesus Christus. Aufgrund dieser
unglaublichen Erwählung, die uns
unverdienterweise zuteil wird – wir
nehmen am Priestertum Christi teil!
–, sind wir eingeladen, die
Wundertaten Gottes mit dem
Beispiel, in Wort und Tat zu
verkünden.

Bewundern wir die Güte Gott Vaters
und sagen wir ihm Dank. Er hat nicht
nur seinen Sohn in die Welt gesandt,
um uns zu retten, sondern er hat
auch gewollt, dass die Erlösung bis



zum Ende der Zeiten zu allen
Menschen gelangt, und zwar durch
die Kirche, die der Leib Christi und
die rettende Gegenwart des Herrn in
Raum und Zeit ist. Der hl. Augustinus
schrieb: „So, wie wir alle [Getauften]
kraft der einzigen Salbung Christen
nennen, so nennen wir auch alle
Priester, weil sie Glieder des einzigen
Priesters sind.“[4] Unser Vater
betrachtete häufig in seinem Gebet
dieses große Geschenk und forderte
uns auf, ebenso gesinnt zu sein wie
Christus[5]; daher sollten wir uns
fragen, inwieweit wir uns bemühen,
diesen Reichtum zu verinnerlichen.

Der allgemeine Ruf zur Heiligkeit
und zum Apostolat erwächst wie aus
seiner Wurzel aus dem Taufsiegel.
Das gemeinsame Priestertum geht
dem Amtspriestertum voraus, und
dieses wiederum steht im Dienst an
jenem. Ohne die Wiedergeburt in der
Taufe gäbe es keine geweihten
Amtsträger, denn dieses Sakrament



öffnet allen anderen Sakramenten
die Tür; und ohne das
Amtspriestertum, durch das die
Kirche den Menschen die Lehre
Christi verkündet, sie mittels der
Sakramente – besonders der
Eucharistie – in ihr Leben eingliedert
und zum Himmel führt, könnten wir
auf dem Weg der Heiligkeit nicht
vorankommen. „Das gemeinsame
Priestertum der Gläubigen aber und
das Priestertum des Dienstes, das
heißt das hierarchische Priestertum,
unterscheiden sich zwar dem Wesen
und nicht bloß dem Grade nach.
Dennoch sind sie einander
zugeordnet: das eine wie das andere
nämlich nimmt je auf besondere
Weise am Priestertum Christi teil.“[6]

Der Pfarrer von Ars sprach
eindringlich über die Notwendigkeit
des Amtspriestertums. In seinem
Brief anlässlich des Priesterjahres
zitiert Benedikt XVI. diesbezügliche
Aussagen des Heiligen: „Ohne den



Priester würden der Tod und das
Leiden unseres Herrn zu nichts
nützen. Der Priester ist es, der das
Werk der Erlösung auf Erden
fortführt … Was nützte uns ein Haus
voller Gold, wenn es niemanden
gäbe, der uns die Tür dazu öffnet?
Der Priester besitzt den Schlüssel zu
den himmlischen Schätzen: Er ist es,
der die Tür öffnet; er ist der
Haushälter des lieben Gottes, der
Verwalter seiner Güter … Der
Priester ist nicht Priester für sich
selbst, er ist es für euch.“[7] Beten
wir täglich voller Glauben für
genügend heiligmäßige Priester?
Bitten wir, wie es unser Christsein
verlangt, den Herrn der Ernte,
Arbeiter für seine Ernte
auszusenden, zahlreich genug, um
den vielen Bedürfnissen der ganzen
Welt nachzukommen?

Aber kehren wir zu den liturgischen
Texten des heutigen Tages zurück,
die den priesterlichen Charakter des



Gottesvolkes betonen. In einer
beeindruckenden Vision zeigt uns die
Offenbarung „eine große Schar aus
allen Nationen und Stämmen,
Völkern und Sprachen; niemand
konnte sie zählen. Sie standen in
weißen Gewändern vor dem Thron
und vor dem Lamm und trugen
Palmzweige in den Händen. Sie
riefen mit lauter Stimme: Die Rettung
kommt von unserem Gott, der auf
dem Thron sitzt, und von dem
Lamm“[8]. Diese vielen Menschen
die sich mit den Engeln anbetend vor
der Heiligsten Dreifaltigkeit
niederwerfen, sind die Heiligen.
Einige kennen wir, der größte Teil
von ihnen ist unbekannt. Dieses Volk,
das man dort am Ende der Zeiten
versammelt sieht, „umfasst die
Heiligen des Alten Testaments, vom
gerechten Abel und vom treuen
Erzvater Abraham an, die des Neuen
Testaments, die unzähligen Märtyrer
aus der Anfangszeit des
Christentums und die Seligen und



Heiligen der nachfolgenden
Jahrhunderte bis hin zu den Zeugen
Christi unserer Zeit. Sie alle
verbindet der Wille, in ihrem Leben
das Evangelium zu verkörpern, unter
dem Antrieb des Heiligen Geistes, der
das Gottesvolk auf ewig beseelt“[9].

Das Amtspriestertum wie das
allgemeine Priestertum soll die
Menschen heiligen. Die geweihten
Diener, die Christus, dem Haupt der
Kirche, gleichgestaltet sind, üben ihr
Amt aus, indem sie das Wort Gottes
verkünden, die Sakramente spenden,
und ihre Gläubigen als Hirten zum
ewigen Leben führen. Sie sind
sichtbare Werkzeuge des Ewigen
Hohenpriesters. Aber kraft des
königlichen Priestertums nehmen
auch die Christgläubigen auf ihre Art
an diesem dreifachen Amt Christi,
des Priesters, teil. Der heilige
Josefmaria erklärte, dass wir
Christen ohne Ausnahme „durch die
Taufe zu Priestern unseres eigenen



Daseins bestellt worden sind: um
geistige Opfer darzubringen, die durch
Jesus Christus Gott wohlgefällig sind
(1 Petr 2, 5), damit wir jede unserer
Handlungen im Geiste des
Gehorsams gegenüber dem
göttlichen Willen verrichten und so
die Sendung des Gott-Menschen
fortsetzen“[10].

Niemand bedarf eines besonderen
Auftrags seitens der kirchlichen
Autorität, um sich zur Teilnahme an
der Heilssendung der Kirche
aufgefordert zu fühlen. „Apostel: das
ist der Christ, der sich, durch die
Taufe Christus einverleibt, eins mit
ihm weiß; der durch die Firmung
zum Kampf für Christus gerüstet ist,
der gerufen ist, Gott in der Welt zu
dienen auf Grund des allgemeinen
Priestertums aller Gläubigen, das
eine gewisse – wenngleich von der
des Amtspriestertums wesentlich
verschiedene – Teilnahme am
Priestertum Christi verleiht und dazu



befähigt, am Kult der Kirche
teilzunehmen und den Menschen auf
ihrem Weg zu Gott zu helfen im
Zeugnis von Wort und Beispiel,
durch Gebet und Sühne.“[11]

Bedenken wir häufig, was es
bedeutet, Christ zu sein, die Aufgabe
zu haben, Christus zu den Menschen
und die Menschen zu Christus zu
bringen.

Im Laufe des Priesterjahres wollen
wir für die Heiligkeit der Priester
beten, aber ebenso für die Heiligkeit
des ganzen christlichen Volkes. Wenn
es Familien gibt, die durch ihr
beispielhaftes christliches Leben ihre
Kinder in der Liebe zu Gott erziehen,
wenn es Männer und Frauen gibt, die
sich ernsthaft darum bemühen,
Christus in den normalen
Lebensumständen zu finden, dann
wird es viele junge Menschen geben,
die sich von Gott zum Priestertum
berufen fühlen. Diese Monate geben



uns allen die Gelegenheit, uns der
allgemeinen Berufung zur Heiligkeit
und zum Apostolat bewusster zu
werden. Dann werden wir diesem
Ruf feinfühliger und entschiedener
folgen, ohne Halbheiten, ohne uns
von wechselnden
Gemütsverfassungen beherrschen zu
lassen. Wie sehr und bis zu welchem
Ausmaß beeinflussen uns Müdigkeit,
Widrigkeiten und Niederlagen?
Verlieren wir leicht den Frieden, weil
wir unsere Zuflucht nicht bei Gott
suchen? Bedenken wir, dass das
Kreuz das Fundament und die Krone
der Kirche ist?

Der heilige Josefmaria empfing von
Gott ein besonderes Licht, um zu
verkünden, wie man an der
Ausbreitung des Reiches Gottes
mittels der irdischen
Beschäftigungen mitarbeiten kann.
Noch an seinem Todestag erinnerte
er einige Frauen vom Opus Dei
daran, dass auch sie wie alle Christen



eine priesterliche Seele haben. Viele
Jahre vorher hatte er geschrieben:
„Immer und in allem sollen wir –
Priester wie Laien – eine wahrhaft
priesterliche Seele und eine ganz
laikale Mentalität besitzen. So
können wir in unserem persönlichen
Leben jene Freiheit verstehen und
ausüben, derer wir uns in der Kirche
und in den zeitlichen Dingen
erfreuen, und wir verstehen uns
zugleich als Bürger der Stadt Gottes
(vgl. Eph 2, 19) und der Stadt der
Menschen.“[12]

Die priesterliche Seele führt – ich
wiederhole es – die Getauften dahin,
wie Christus gesinnt zu sein, Hunger
nach Vereinigung mit ihm in der
Heiligen Messe und während des
ganzen Tages zu haben. Der
priesterliche Geist drängt uns, immer
mehr dienen zu wollen, uns ehrlich
und praktisch für das geistliche und
materielle Wohl unserer
Mitmenschen einzusetzen; er führt



uns dazu, einen wirklichen Eifer für
die Seelen zu entwickeln,
sehnsüchtig danach zu verlangen,
Miterlöser mit Christus zu sein, und
das eng verbunden mit Maria und in
kindlicher Anhänglichkeit an den
Papst; er weckt in uns die
Bereitschaft, für die eigenen Sünden
und die aller Menschen zu sühnen …
kurz, Gott und den Nächsten zu
lieben, ohne je genug zu sagen im
Einsatz zum Wohl der Kirche und
der Seelen. Der hl. Josefmaria fasste
diesen Geist folgendermaßen
zusammen: „Mit dieser
priesterlichen Seele, die ich von Gott
für euch alle erbitte, ist euch die
Aufgabe übertragen, euer Leben
mitten in den gewöhnlichen
Tätigkeiten in ein ununterbrochenes
Lob Gottes zu verwandeln:
beständiges Beten und Sühnen,
Bittgebet und Opfer für alle
Menschen. Und all das in enger und
beständiger Vereinigung mit Christus
Jesus im heiligen Messopfer.“[13]



Die Heilige Messe gibt unseren
Werken einen Wert für die Ewigkeit.
In diesen Augenblicken wird dem
Christen mit großer Intensität
bewusst, dass er verpflichtet ist,
durch die Aufopferung seines Lebens
und Tuns bei der Heiligung der
irdischen Wirklichkeiten mit Jesus
zusammenzuarbeiten. „Altare Dei est
cor nostrum“[14], sagte Gregor der
Große, unser Herz ist ein Altar
Gottes. „Dienen wir ihm nicht nur
am Altar, sondern in der ganzen
Welt, die für uns ein Altar ist. Alle
Werke der Menschen werden wie auf
einem Altar verrichtet, und jeder von
euch liest dank dieser Einheit
beschaulicher Seelen im Laufe des
Tages gewissermaßen seine Messe.
Diese dauert vierundzwanzig
Stunden bis zur nächsten Messe, die
wiederum vierundzwanzig Stunden
dauert, und so fort bis zum Ende
unseres Lebens.“[15]



Als Zeichen ihrer Teilnahme am
prophetischen Amt Christi müssen
sich die Gläubigen zudem bemühen,
die Lehre Gottes und der Kirche an
andere weiterzugeben. Natürlich gibt
es viele Möglichkeiten, am
Evangelisierungsauftrag der Kirche
mitzuwirken; in jedem Fall gründet
jedwede apostolische Arbeit auf dem
Befehl Jesu an alle Christen: Geht zu
allen Völkern, und macht alle
Menschen zu meinen Jüngern. (…)
Lehrt sie, alles zu befolgen, was ich
euch geboten habe.[16]

In gleicher Weise treibt die
Teilnahme am königlichen Amt
Christi die Christen an, alle irdischen
Wirklichkeiten zu heiligen; für die
Laien konkretisiert sich diese
Aufgabe in ihrem Bemühen, die
zeitlichen Dinge gottgemäß zu
regeln[17] und nach Art des
Sauerteigs in der Welt zu wirken[18],
um Christus an der Spitze all ihrer
Tätigkeiten aufleuchten zu lassen.



„Das allgemeine Priestertum, das wir
in der Taufe empfangen haben –
erklärte Don Alvaro entsprechend
der Lehre des hl. Josefmaria –, ist
königlich (vgl. 1 Pe 2, 9), denn wenn
wir Gott alles, was wir sind und
haben, aufopfern und wenn wir ihm
alle ehrbaren Tätigkeiten der
Menschen, die dem Willen Gottes
entsprechend verrichtet werden, als
Opfer darbringen, dann sind wir
Christi Reich und herrschen mit
ihm.“[19]

Der heilige Josefmaria sprach oft
über die laikale Mentalität sowohl
der Priester als auch der Laien,
denen es eigen ist, in der Welt zu. Es
war Teil der besonderen Sendung,
die Gott ihm anvertraut hatte, zu
verkünden, dass sie eine wesentliche
Art und Weise ist, das Priestertum
Christi gemäß dem Geist des Opus
Dei in der Welt präsent zu machen.
So arbeiten Priester und Laien nach
den je empfangenen Gaben an der



Erfüllung der einzigen Sendung der
Kirche mit und respektieren sich
gegenseitig in ihrer spezifischen
Situation. Die Laien kommen ihrer
Aufgabe im Rahmen der zeitlichen
Strukturen nach, die sie mit dem
Geist Christi zu beleben versuchen;
die Priester dienen den anderen
durch die Verkündigung des Wortes
Gottes und die Spendung der
Sakramente. „Das begünstigt“,so
schrieb der heilige Josefmaria, „dass
weder die Kleriker die Laien
behindern, noch die Laien die
Kleriker; dass es weder Kleriker gibt,
die sich in die Dinge der Laien
einzumischen wünschen, noch Laien,
die sich in das einmischen, was den
Klerikern vorbehalten ist.“[20]

Am nächsten 28. November begehen
wir einen weiteren Jahrestag der
Errichtung des Opus Dei als
Personalprälatur. Danken wir Gott
und setzen wir uns ein, um die tiefe
theologische und geistliche



Bedeutung der organischen
Zusammenarbeit von Priestern und
Laien im Opus Dei bekannt zu
machen, denn auf diese Weise
nehmen sie an der Sendung der
Kirche teil; besonders tun sie dies mit
dem Zeugnis eines kohärenten
christlichen Lebens, gemäß den
Worten des Apostels: Jeder soll in
dem Stand bleiben, in dem ihn der Ruf
Gottes getroffen hat[21], d.h. hundert
Prozent Priester oder Laie. So
werden wir der Kirche wirksam
dienen, wie wir es seit jeher versucht
haben, in der heutigen Zeit aber mit
mehr Nachdruck tun müssen, da
viele die Laikalität mit dem
Laizismus verwechseln, dessen
Absicht es ist, Gott aus den
weltlichen Gegebenheiten zu
verbannen, und wir werden einen
gesunden laikalen Geist fördern, auf
den der Papst bei mehreren
Gelegenheiten Bezug genommen hat.
[22]



In einigen Tagen, am 7. November,
werde ich 32 Gläubigen des Opus Dei
die Diakonweihe spenden. Bitten wir
Gott, dass sie ihm gut und
heiligmäßig dienen. Beten wir auch
weiterhin für den Heiligen Vater und
seine Anliegen, für seine Mitarbeiter,
für die Priester und Diakone und die
Priesteramtskandidaten auf der
ganzen Welt. Rufen wir uns auch den
Tag in Erinnerung, an dem Maria als
Zeichen ihrer besonderen Zuneigung
unseren Vater die „Rose“ von Rialp
finden ließ, um unsere heilige Mutter
zu bitten, sie möge uns von Gott die
duftende „Rose“ der Treue erwirken.
Wir rechnen auch mit der Hilfe
derjenigen, die uns vorangegangen
sind; stärken wir in den Wochen
dieses Monats durch das Gebet für
die Verstorbenen die Einheit der
triumphierenden, der leidenden und
der kämpfenden Kirche.

--------------------------------



[1] Messbuch, Hochfest Christkönig, 
Präfation [2] Vgl. 1 Kor 15, 24

[3] 1 Petr 2, 9-10

[4] Hl. Augustinus, Die Stadt Gottes
XX, 10 (CCL 48, 720)

[5] Vgl. Phil 2, 5

[6] Zweites Vatikanisches Konzil,
Dogm. Konst. Lumen gentium, Nr. 10

[7] Hl. Johannes Maria Vianney; Zitat
von Benedikt XVI. im Brief an die
Priester, 16.6.2009

[8] Offb 7, 9-10

[9] Benedikt XVI., Predigt am
Hochfest Allerheiligen, 1.11.2006

[10] Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 96

[11] Ebd., Nr. 120



[12] Hl. Josefmaria, Brief 2.2.1945, Nr.
1

[13] Hl. Josefmaria, Brief 28.3.1955,
Nr. 4

[14] Gregor der Große, Moralia 25,
7,15 (PL 76, 328)

[15] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einer Betrachtung, 19.3.1968

[16] Mt 28, 19-20

[17] Vgl. Zweites Vatikanisches
Konzil, Dogm. Konst. Lumen gentium,
Nr. 31

[18] Vgl. Zweites Vatikanisches
Konzil, Dekr. Apostolicam
actuositatem, Nr. 2

[19] Bischof Alvaro del Portillo, 
Hirtenbrief, 9.1.1993, Nr. 11

[20] Hl. Josefmaria, Brief 19.3.1954,
Nr. 21



[21] 1 Kor 7, 20

[22] Vgl. Benedikt XVI., Ansprachen
vom 18.5.2006 und vom 11.6.2007

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/brief-des-pralaten-
november-2009/ (19.02.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/brief-des-pralaten-november-2009/
https://opusdei.org/de-de/article/brief-des-pralaten-november-2009/
https://opusdei.org/de-de/article/brief-des-pralaten-november-2009/

	Brief des Prälaten (November 2009)

