
opusdei.org

Brief des Prälaten
(März 2010)

In seinem Brief zu Beginn der
Fastenzeit schlägt uns Bischof
Echevarría vor, "uns Tag für
Tag in einem konkreten Punkt
unseres Lebens zu Gott zu
bekehren".

07.03.2010

In diesem Jahr behandelt der Papst
in seiner Fastenbotschaft das weite
Thema der Gerechtigkeit.
Bezugnehmend auf die klassische
Definition dieser Tugend – jedem das
Seine geben – erklärt Benedikt XVI.:



„Das für den Menschen Notwendige
kann ihm nicht vollkommen durch
ein Gesetz zugesprochen werden.
Für ein wahrhaft erfülltes Leben
braucht es etwas Tieferes, das nur
geschenkt werden kann: Wir
könnten sagen, dass der Mensch aus
jener Liebe lebt, die allein Gott dem
geben kann, den er nach seinem
Abbild und ihm ähnlich erschaffen
hat.“[1] Jedem das Seine zu geben ist
auf dem Feld der menschlichen
Beziehungen eine unverzichtbare
Voraussetzung für die Entwicklung
einer gerechten und wahrhaft
menschlichen Gesellschaft; in diesem
Sinn muss sich jeder bemühen, seine
Pflichten den anderen gegenüber so
gut wie möglich zu erfüllen, sei es
individuell, sei es im Schoß der
Gemeinschaft – der Familie, der
Firma, der bürgerlichen Gesellschaft
–, zu der er gehört. Aber damit
können wir uns noch nicht zufrieden
geben. Der hl. Josefmaria riet daher:
„Übe Gerechtigkeit und geh über sie



hinaus mit dem Gnadengeschenk der
Liebe.“[2]

Die ehrliche und redliche Erfüllung
der Pflichten dem Nächsten
gegenüber bildet die Basis für ein
recht geordnetes Zusammenleben
der Bürger, obwohl dies allein nicht
ausreicht. Es lag Christus am Herzen,
die Kranken zu heilen und denen zu
essen zu geben, die Hunger litten,
usw., aber er kümmerte sich auch
und vor allem darum, die geistliche
Not – die Unkenntnis des Göttlichen,
die Krankheit der Sünde – zu lindern.
Denn, so schreibt der hl. Augustinus,
wenn “die Gerechtigkeit die Tugend
ist, die jedem das Seine gibt (…), dann
gehört das, was den Menschen vom
wahren Gott trennt, nicht zur
menschlichen Gerechtigkeit“[3].

Darum sagte unser Vater immer
wieder:“ Seid überzeugt, dass ihr mit
der Gerechtigkeit allein niemals die
großen Fragen der Menschheit



werdet lösen können. Wundert euch
nicht, wenn Menschen, die nur
trockene Gerechtigkeit erfahren, sich
verletzt fühlen, denn die Würde des
Menschen, der ja Kind Gottes ist,
verlangt viel mehr. Die Liebe muss
alles von innen beleben und von
außen begleiten, dann mildert sie
alles, vergöttlicht sie alles: Gott ist die
Liebe (1 Joh 4, 16). Die Gottesliebe
muss immer unser Beweggrund sein,
dann wird die Nächstenliebe leichter
und jede irdische Liebe reiner und
sinnvoller.“[4]

Diese Überlegungen helfen uns auch
zu Beginn der Fastenzeit, die
Einladung zur Umkehr, die die
Liturgie in diesen Wochen der
Vorbereitung auf Ostern an uns
richtet, anzunehmen und ihr
nachzukommen. Um wirksam an der
Einpflanzung einer gerechteren
Ordnung in der Gesellschaft
mitzuarbeiten, muss jeder an erster



Stelle in sich selbst Ordnung
schaffen.

Als Christus den Pharisäern
Vorwürfe bezüglich der „reinen“ und
„unreinen“ Speisen machte, wies er
darauf hin, dass nichts, was von
außen in den Menschen hineinkommt,
ihn unrein machen kann, sondern
dass ihn unrein macht, was aus dem
Menschen herauskommt[5]. In der Tat
ist das Herz des Menschen, das durch
die Erbsünde und die persönlichen
Sünden verwundet ist, die Quelle der
größten Übel; andererseits findet
sich im menschlichen Herzen, das
durch die Gnade geheilt und erhoben
ist, auch der Ursprung der größten
Güter.

Die Erbsünde war die Ursache für
die Zerstörung der ursprünglichen
innigen Einheit der Menschen mit
Gott und untereinander. Die
persönlichen Sünden vertiefen noch
diesen Bruch bis hin zu einer



völligen Trennung. Wir stoßen in
vielen Aspekten des individuellen
und gemeinschaftlichen Lebens
darauf. Obwohl der Mensch von
Natur aus offen ist für die anderen,
„spürt er in sich eine seltsame
Schwerkraft, die ihn dazu bringt, sich
in sich zu verkrümmen, sich über
und gegen die anderen
durchzusetzen: Dies ist der
Egoismus, die Folge der Erbschuld.
Als Adam und Eva, verführt durch
die Lüge Satans, wider das göttliche
Gebot nach der geheimnisvollen
Frucht gegriffen haben, setzten sie
an die Stelle der Logik der Liebe jene
des Misstrauens und des
Widerstreitens, an die Stelle der
Logik des Empfangens, der
vertrauensvollen Erwartung
gegenüber dem Nächsten jene gierige
des Raffens und des Selbermachens
(vgl. Gen 3,1-6). So spürten sie am
Ende ein Gefühl der Unruhe und
Unsicherheit. Wie kann sich der
Mensch aus diesem egoistischen



Zwang befreien und sich für die
Liebe öffnen?“[6]

Diese Frage drückt das tiefste Sehnen
jedes Menschen aus, denn da sie aus
Liebe und für die Liebe geschaffen
sind, streben alle Männer und
Frauen – so sehr sie es auch
manchmal zu verbergen scheinen –
danach, ihr Herz mit einer reinen
und großen Liebe zu füllen, die darin
besteht, sich Gott und um Gottes
willen den anderen zu schenken, so
dass kein Raum bleibt für die
ungeordnete Eigenliebe. Das aber ist
nur möglich mit Hilfe der göttlichen
Gnade, die unsere Seele heilt, stärkt
und erhebt; eine Gnade, die uns
reichlich zuteil wird, besonders
durch die Sakramente der Buße und
der Eucharistie.

Wecken wir also während dieser
Fastenzeit den Wunsch nach
geistlicher Erneuerung: Bereiten wir
uns besser vor, um mit der



angebrachten Häufigkeit zur Beichte
zu gehen, und bereiten wir unsere
Seele jeden Tag sorgfältig für den
Empfang des Herrn in der
Eucharistie. Tun wir außerdem
unser Möglichstes, damit die
Menschen, mit denen wir
normalerweise zusammen sind,
denselben Weg gehen. Haben wir für
uns schon die Fastenvorsätze
konkretisiert, die die Kirche für diese
Wochen empfiehlt? Verstärkt den
Umgang mit Christus und Maria
suchen, großzügiger Buße tun, sich
konkrete Ziele setzen für die
Hilfsbereitschaft, auch und
besonders im Apostolat – das könnte
ein Weg sein, die Seele auf den
Empfang der geistlichen Früchte des
Osterfestes einzustimmen.

Auf diesem Weg kommt dem
Bemühen, uns Tag für Tag in einem
konkreten Punkt unseres Lebens zu
Gott zu bekehren, eine große
Bedeutung zu. Diese aufeinander



folgenden Besserungen mögen sich
auf kleine Dinge beziehen, sie sind
aber, wenn wir sie so entschieden
angehen, als seien es wichtige
Angelegenheiten, äußerst
bedeutsame Momente für unsere
Heiligung. Gott verlangt es mit
brennender Liebe nach diesen
Änderungen in uns, aber er braucht
unsere persönliche Mitarbeit.
Denken wir an jene Worte des hl.
Augustinus: „Gott, der dich ohne dich
erschuf, wird dich nicht ohne dich
retten.“[7]

Durch die Anregungen des Heiligen
Geistes verleihen uns diese kleinen
täglichen Fortschritte die Kraft, die
Tore unseres Ich weit zu öffnen,
damit die göttliche Gnade es reinigt
und in der Liebe zu Gott und dem
Nächsten entzündet. „Daher“, so
schrieb der hl. Josefmaria, „müssen
wir in dieser Fastenzeit mehr sehen
als nur eine beliebige Zeitspanne, die
im liturgischen Jahr regelmäßig



wiederkehrt. Dieser Augenblick ist
unwiederbringlich, er ist ein
göttliches Hilfsangebot, das wir
entgegennehmen müssen. Der Herr
tritt an unsere Seite und erwartet
von uns – hier und jetzt –, dass wir
uns ernsthaft ändern.“[8]

Bedenken wir, dass das Wort
„Gerechtigkeit“ in der Heiligen
Schrift eine tiefe Bedeutung hat,
besonders wenn es von Gott
ausgesagt wird. Dann bezeichnet es
vor allem die göttliche Heiligkeit, die
Gott uns durch den Glauben an Jesus
Christus ohne unser Verdienst
mitteilen möchte, wie Paulus im
Brief an die Römer lehrt. Denn es gibt
keinen Unterschied: Alle haben
gesündigt und die Herrlichkeit Gottes
verloren. Ohne es verdient zu haben,
werden sie gerecht, dank seiner
Gnade, durch die Erlösung in Christus
Jesus. Ihn hat Gott dazu bestimmt,
Sühne zu leisten mit seinem Blut,



Sühne, wirksam durch Glauben. So
erweist Gott seine Gerechtigkeit.[9]

Nur in enger Verbundenheit mit
Jesus durch den Glauben und die
Sakramente machen wir uns diese
Heiligkeit zu eigen, die er uns durch
seinen Kreuzestod für unsere
Sünden und durch seine
Auferstehung zu unserer
Rechtfertigung erworben hat.
„Wahrhaftig, hier enthüllt sich die
göttliche Gerechtigkeit, die
grundverschieden von jener der
Menschen ist. Gott hat für uns mit
seinem Sohn den Kaufpreis bezahlt,
wirklich einen ungeheuer hohen
Preis. Im Angesicht der Gerechtigkeit
des Kreuzes kann der Mensch
rebellieren, weil dieser Anblick
aufzeigt, dass er sich selbst nicht
genügt, sondern eines anderen
bedarf, um wahrhaft er selbst zu
sein. Sich zu Christus zu bekehren,
an das Evangelium zu glauben, hat
im letzten diese Bedeutung: sich aus



der Illusion der Selbstgenügsamkeit
zu befreien und die eigene Not
einzugestehen – das Bedürfnis der
anderen und das Bedürfnis Gottes,
seines Erbarmens und seiner
Freundschaft.“[10]

Wie gut versteht man in diesem
Zusammenhang, warum unser Vater
– als erstes mit seinem Beispiel –
beständig davon sprach, dass wir in
unserem eigenen Leben täglich neu
„die Rolle des verlorenen Sohnes“
spielen sollen. Diese Lehre sollten
wir jeden Augenblick vor Augen
haben, besonders aber in den
kommenden Wochen. „In gewisser
Weise ist das menschliche Leben eine
ständige Heimkehr ins Haus unseres
Vaters. Heimkehr durch die Reue,
diese Bekehrung des Herzens, die
den Wunsch, uns zu ändern, in sich
schließt, den festen Entschluss, unser
Leben zu bessern, und die sich daher
auch in Werken des Opfers und der
Hingabe äußert. Wir kehren heim ins



Haus unseres Vaters durch das
Sakrament der Vergebung, indem
wir, unsere Sünden bekennend,
Christus anziehen und so seine
Brüder werden, Glieder der Familie
Gottes.

Gott erwartet uns, wie der Vater im
Gleichnis, mit ausgebreiteten Armen,
obgleich wir es nicht verdienen.
Unsere Schuld spielt keine Rolle. Wie
beim verlorenen Sohn zählt allein,
dass wir unser Herz öffnen,
Sehnsucht nach dem Hause des
Vaters haben und uns freuen über
die Gabe Gottes, durch die wir
Kinder Gottes heißen und es
tatsächlich sind, obwohl wir so oft
der Gnade nicht entsprechen.“[11]

Es wird uns leichter fallen, diesen
Weg zu gehen ohne müde zu werden,
wenn wir nahe bei Maria, unserer
Mutter, und Josef, ihrem reinsten
Bräutigam, bleiben. Wenden wir uns
in diesem marianischen Jahr, das wir



im Werk begonnen haben, voller
Vertrauen an sie, um am Fest des
heiligen Patriarchen unsere Hingabe
im Werk zu erneuern. Folgende
Worte des hl. Josefmaria, die wir in
ihrer ganzen Tiefe ausloten sollten,
haben mich von neuem bewegt. Als
er mit seinen Töchtern über den
Beginn der apostolischen Arbeit des
Opus Dei unter Frauen sprach, sagte
er: „Ich hatte gedacht, dass es im
Opus Dei nur Männer geben würde.
Nicht als ob ich etwas gegen die
Frauen gehabt hätte (…), aber vor
dem 14. Februar 1930 wusste ich
nichts von eurer Existenz im Opus
Dei; allerdings war in meinem
Herzen immer der Wunsch lebendig,
in allem den Willen Gottes zu
erfüllen.“[12] Meine Töchter und
Söhne, ist es uns ein Anliegen, zu
jeder Zeit diese Bereitschaft – den
Wunsch, den Willen Gottes zu
erfüllen – wach zu halten? Ist uns
klar, dass nur sie unserem Verhalten



als christliche Frau oder christlicher
Mann Sinn verleiht?

Im vergangenen Monat bin ich, einer
Einladung des Erzbischofs der
Erzdiözese im Rahmen des
Priesterjahres folgend, kurz in
Valencia und in Palma de Mallorca
auf den Balearen gewesen, wo die
Arbeit der Prälatur einen großen
Aufschwung nimmt. An beiden Orten
habe ich wieder einmal mit Händen
greifen können, wie sehr die
Menschen Gott brauchen. Und ich
habe sehen dürfen, wie dankbar sie
den Geist des Opus Dei aufnehmen,
der es ihnen erleichtert, die Heiligste
Dreifaltigkeit im alltäglichen Tun zu
suchen und ihr zu begegnen. Wie
immer, wenn ich solche Reisen
unternehme, habe ich mich auf das
Gebet aller gestützt. Begleitet mich
auch weiterhin!

Am 23. März jährt sich ein weiteres
Mal der Todestag unseres geliebten



Don Alvaro. Im Gedenken daran,
dass er uns immer neu anregte,
unsere Zuflucht zu Maria zu
nehmen, schlage ich Euch vor, ihn
privat um seine Fürsprache zu
bitten, damit die Gnaden dieses
marianischen Jahres tief in unsere
Seele dringen.

Gegen Ende des Monats, am 28.,
gedenken wir eines weiteren
Jahrestages der Priesterweihe
unseres Vaters. Bitten wir ihn für
den Papst und seine Mitarbeiter, für
alle Bischöfe, für die Priester auf der
ganzen Welt, für Priester- und
Ordensberufungen, für die Heiligkeit
des ganzen Volkes Gottes, das
Christus um den Preis seines Blutes
erkauft hat[13]. 

--------------------

[1] Benedikt XVI., Botschaft für die
Fastenzeit des Jahres 2010,
30.10.2009



[2] Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 77

[3] Hl. Augustinus, Die Gottesstadt
XIX, 21

[4] Hl. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 172

[5] Mk 7, 15

[6] Benedikt XVI., Botschaft für die
Fastenzeit des Jahres 2010,
30.10.2009

[7] Hl. Augustinus, Predigt 169, 13 (PL
38, 923)

[8] Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 59

[9] Röm 3, 22-25

[10] Benedikt XVI., Botschaft für die
Fastenzeit des Jahres 2010,
30.10.2009



[11] Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 64

[12] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
von einem Familientreffen, 11.7.1974

[13] Vgl. 1 Kor 6, 20; 7. 23

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/brief-des-pralaten-marz-2010/
(12.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/brief-des-pralaten-marz-2010/
https://opusdei.org/de-de/article/brief-des-pralaten-marz-2010/

	Brief des Prälaten (März 2010)

