opusdei.org

Brief des Pralaten
(Marz 2010)

In seinem Brief zu Beginn der
Fastenzeit schlagt uns Bischof
Echevarria vor, "uns Tag fur
Tag in einem konkreten Punkt
unseres Lebens zu Gott zu
bekehren".

07.03.2010

In diesem Jahr behandelt der Papst
in seiner Fastenbotschaft das weite
Thema der Gerechtigkeit.
Bezugnehmend auf die klassische
Definition dieser Tugend — jedem das
Seine geben — erklart Benedikt XVI.:



,Das fir den Menschen Notwendige
kann ihm nicht vollkommen durch
ein Gesetz zugesprochen werden.
Fir ein wahrhaft erfiilltes Leben
braucht es etwas Tieferes, das nur
geschenkt werden kann: Wir
konnten sagen, dass der Mensch aus
jener Liebe lebt, die allein Gott dem
geben kann, den er nach seinem
Abbild und ihm dhnlich erschaffen
hat.“[1] Jedem das Seine zu geben ist
auf dem Feld der menschlichen
Beziehungen eine unverzichtbare
Voraussetzung fur die Entwicklung
einer gerechten und wahrhaft
menschlichen Gesellschaft; in diesem
Sinn muss sich jeder bemiihen, seine
Pflichten den anderen gegentuber so
gut wie moglich zu erfillen, sei es
individuell, sei es im Schofs der
Gemeinschaft — der Familie, der
Firma, der burgerlichen Gesellschaft
—, zu der er gehort. Aber damit
konnen wir uns noch nicht zufrieden
geben. Der hl. Josefmaria riet daher:
,Ube Gerechtigkeit und geh tiber sie



hinaus mit dem Gnadengeschenk der
Liebe.“[2]

Die ehrliche und redliche Erfillung
der Pflichten dem Néachsten
gegenuber bildet die Basis fir ein
recht geordnetes Zusammenleben
der Burger, obwohl dies allein nicht
ausreicht. Es lag Christus am Herzen,
die Kranken zu heilen und denen zu
essen zu geben, die Hunger litten,
usw., aber er kiimmerte sich auch
und vor allem darum, die geistliche
Not — die Unkenntnis des Gottlichen,
die Krankheit der Siinde — zu lindern.
Denn, so schreibt der hl. Augustinus,
wenn “die Gerechtigkeit die Tugend
ist, die jedem das Seine gibt (...), dann
gehort das, was den Menschen vom
wahren Gott trennt, nicht zur
menschlichen Gerechtigkeit“[3].

Darum sagte unser Vater immer
wieder:“ Seid Uiberzeugt, dass ihr mit
der Gerechtigkeit allein niemals die
grofsen Fragen der Menschheit



werdet 1osen konnen. Wundert euch
nicht, wenn Menschen, die nur
trockene Gerechtigkeit erfahren, sich
verletzt fiihlen, denn die Wiirde des
Menschen, der ja Kind Gottes ist,
verlangt viel mehr. Die Liebe muss
alles von innen beleben und von
aufden begleiten, dann mildert sie
alles, vergottlicht sie alles: Gott ist die
Liebe (1 Joh 4, 16). Die Gottesliebe
muss immer unser Beweggrund sein,
dann wird die Nachstenliebe leichter
und jede irdische Liebe reiner und
sinnvoller.“[4]

Diese Uberlegungen helfen uns auch
zu Beginn der Fastenzeit, die
Einladung zur Umkehr, die die
Liturgie in diesen Wochen der
Vorbereitung auf Ostern an uns
richtet, anzunehmen und ihr
nachzukommen. Um wirksam an der
Einpflanzung einer gerechteren
Ordnung in der Gesellschaft
mitzuarbeiten, muss jeder an erster



Stelle in sich selbst Ordnung
schaffen.

Als Christus den Pharisdern
Vorwtrfe beziiglich der ,,reinen®“ und
ysunreinen“ Speisen machte, wies er
darauf hin, dass nichts, was von
aufsen in den Menschen hineinkommt,
ihn unrein machen kann, sondern
dass ihn unrein macht, was aus dem
Menschen herauskommt[5]. In der Tat
ist das Herz des Menschen, das durch
die Erbstinde und die personlichen
Siinden verwundet ist, die Quelle der
grofsten Ubel; andererseits findet
sich im menschlichen Herzen, das
durch die Gnade geheilt und erhoben
ist, auch der Ursprung der grofiten
Glter.

Die Erbsiinde war die Ursache fir
die Zerstorung der ursprunglichen
innigen Einheit der Menschen mit
Gott und untereinander. Die
personlichen Stinden vertiefen noch
diesen Bruch bis hin zu einer



volligen Trennung. Wir stofden in
vielen Aspekten des individuellen
und gemeinschaftlichen Lebens
darauf. Obwohl der Mensch von
Natur aus offen ist fiir die anderen,
»Spurt er in sich eine seltsame
Schwerkraft, die ihn dazu bringt, sich
in sich zu verkrimmen, sich tiber
und gegen die anderen
durchzusetzen: Dies ist der
Egoismus, die Folge der Erbschuld.
Als Adam und Eva, verfiihrt durch
die Lige Satans, wider das gottliche
Gebot nach der geheimnisvollen
Frucht gegriffen haben, setzten sie
an die Stelle der Logik der Liebe jene
des Misstrauens und des
Widerstreitens, an die Stelle der
Logik des Empfangens, der
vertrauensvollen Erwartung
gegenuber dem Nachsten jene gierige
des Raffens und des Selbermachens
(vgl. Gen 3,1-6). So spurten sie am
Ende ein Gefiihl der Unruhe und
Unsicherheit. Wie kann sich der
Mensch aus diesem egoistischen



Zwang befreien und sich fir die
Liebe 6ffnen?“[6]

Diese Frage druckt das tiefste Sehnen
jedes Menschen aus, denn da sie aus
Liebe und fur die Liebe geschaffen
sind, streben alle Manner und
Frauen — so sehr sie es auch
manchmal zu verbergen scheinen -
danach, ihr Herz mit einer reinen
und grofien Liebe zu fillen, die darin
besteht, sich Gott und um Gottes
willen den anderen zu schenken, so
dass kein Raum bleibt fir die
ungeordnete Eigenliebe. Das aber ist
nur moglich mit Hilfe der gottlichen
Gnade, die unsere Seele heilt, starkt
und erhebt; eine Gnade, die uns
reichlich zuteil wird, besonders
durch die Sakramente der Bufse und
der Eucharistie.

Wecken wir also wahrend dieser
Fastenzeit den Wunsch nach
geistlicher Erneuerung: Bereiten wir
uns besser vor, um mit der



angebrachten Hiufigkeit zur Beichte
zu gehen, und bereiten wir unsere
Seele jeden Tag sorgfaltig fir den
Empfang des Herrn in der
Eucharistie. Tun wir aufSerdem
unser Moglichstes, damit die
Menschen, mit denen wir
normalerweise zusammen sind,
denselben Weg gehen. Haben wir fiir
uns schon die Fastenvorsatze
konkretisiert, die die Kirche fiir diese
Wochen empfiehlt? Verstarkt den
Umgang mit Christus und Maria
suchen, grofdzluigiger Bufde tun, sich
konkrete Ziele setzen fiir die
Hilfsbereitschaft, auch und
besonders im Apostolat — das konnte
ein Weg sein, die Seele auf den
Empfang der geistlichen Friichte des
Osterfestes einzustimmen.

Auf diesem Weg kommt dem
Bemiuhen, uns Tag fir Tag in einem
konkreten Punkt unseres Lebens zu
Gott zu bekehren, eine grofe
Bedeutung zu. Diese aufeinander



folgenden Besserungen maogen sich
auf kleine Dinge beziehen, sie sind
aber, wenn wir sie so entschieden
angehen, als seien es wichtige
Angelegenheiten, dufSerst
bedeutsame Momente fiir unsere
Heiligung. Gott verlangt es mit
brennender Liebe nach diesen
Anderungen in uns, aber er braucht
unsere personliche Mitarbeit.
Denken wir an jene Worte des hl.
Augustinus: ,,Gott, der dich ohne dich
erschuf, wird dich nicht ohne dich
retten.“[7]

Durch die Anregungen des Heiligen
Geistes verleihen uns diese kleinen
taglichen Fortschritte die Kraft, die
Tore unseres Ich weit zu 6ffnen,
damit die gottliche Gnade es reinigt
und in der Liebe zu Gott und dem
Nachsten entziindet. ,,Daher®, so
schrieb der hl. Josefmaria, ,,miissen
wir in dieser Fastenzeit mehr sehen
als nur eine beliebige Zeitspanne, die
im liturgischen Jahr regelmafig



wiederkehrt. Dieser Augenblick ist
unwiederbringlich, er ist ein
gottliches Hilfsangebot, das wir
entgegennehmen missen. Der Herr
tritt an unsere Seite und erwartet
von uns — hier und jetzt —, dass wir
uns ernsthaft andern.“[8]

Bedenken wir, dass das Wort
»,Gerechtigkeit” in der Heiligen
Schrift eine tiefe Bedeutung hat,
besonders wenn es von Gott
ausgesagt wird. Dann bezeichnet es
vor allem die gottliche Heiligkeit, die
Gott uns durch den Glauben an Jesus
Christus ohne unser Verdienst
mitteilen mochte, wie Paulus im
Brief an die Romer lehrt. Denn es gibt
keinen Unterschied: Alle haben
gestindigt und die Herrlichkeit Gottes
verloren. Ohne es verdient zu haben,
werden sie gerecht, dank seiner
Gnade, durch die Erlosung in Christus
Jesus. Ihn hat Gott dazu bestimmt,
Stihne zu leisten mit seinem Blut,



Siihne, wirksam durch Glauben. So
erweist Gott seine Gerechtigkeit.[9]

Nur in enger Verbundenheit mit
Jesus durch den Glauben und die
Sakramente machen wir uns diese
Heiligkeit zu eigen, die er uns durch
seinen Kreuzestod fiir unsere
Stinden und durch seine
Auferstehung zu unserer
Rechtfertigung erworben hat.
»Wahrhaftig, hier enthillt sich die
gottliche Gerechtigkeit, die
grundverschieden von jener der
Menschen ist. Gott hat fiir uns mit
seinem Sohn den Kaufpreis bezahlt,
wirklich einen ungeheuer hohen
Preis. Im Angesicht der Gerechtigkeit
des Kreuzes kann der Mensch
rebellieren, weil dieser Anblick
aufzeigt, dass er sich selbst nicht
genugt, sondern eines anderen
bedarf, um wahrhaft er selbst zu
sein. Sich zu Christus zu bekehren,
an das Evangelium zu glauben, hat
im letzten diese Bedeutung: sich aus



der Illusion der Selbstgentigsamkeit
zu befreien und die eigene Not
einzugestehen — das Bedurfnis der
anderen und das Bedirfnis Gottes,
seines Erbarmens und seiner
Freundschaft.“[10]

Wie gut versteht man in diesem
Zusammenhang, warum unser Vater
— als erstes mit seinem Beispiel -
bestandig davon sprach, dass wir in
unserem eigenen Leben taglich neu
,die Rolle des verlorenen Sohnes“
spielen sollen. Diese Lehre sollten
wir jeden Augenblick vor Augen
haben, besonders aber in den
kommenden Wochen. ,,In gewisser
Weise ist das menschliche Leben eine
stdndige Heimkehr ins Haus unseres
Vaters. Heimkehr durch die Reue,
diese Bekehrung des Herzens, die
den Wunsch, uns zu dndern, in sich
schliefdt, den festen Entschluss, unser
Leben zu bessern, und die sich daher
auch in Werken des Opfers und der
Hingabe dufdert. Wir kehren heim ins



Haus unseres Vaters durch das
Sakrament der Vergebung, indem
wir, unsere Stinden bekennend,
Christus anziehen und so seine
Briuder werden, Glieder der Familie
Gottes.

Gott erwartet uns, wie der Vater im
Gleichnis, mit ausgebreiteten Armen,
obgleich wir es nicht verdienen.
Unsere Schuld spielt keine Rolle. Wie
beim verlorenen Sohn zahlt allein,
dass wir unser Herz o6ffnen,
Sehnsucht nach dem Hause des
Vaters haben und uns freuen uber
die Gabe Gottes, durch die wir
Kinder Gottes heifsen und es
tatsachlich sind, obwohl wir so oft
der Gnade nicht entsprechen.“[11]

Es wird uns leichter fallen, diesen
Weg zu gehen ohne miide zu werden,
wenn wir nahe bei Maria, unserer
Mutter, und Josef, ihrem reinsten
Briutigam, bleiben. Wenden wir uns
in diesem marianischen Jahr, das wir



im Werk begonnen haben, voller
Vertrauen an sie, um am Fest des
heiligen Patriarchen unsere Hingabe
im Werk zu erneuern. Folgende
Worte des hl. Josefmaria, die wir in
ihrer ganzen Tiefe ausloten sollten,
haben mich von neuem bewegt. Als
er mit seinen Tochtern tiber den
Beginn der apostolischen Arbeit des
Opus Dei unter Frauen sprach, sagte
er: ,Ich hatte gedacht, dass es im
Opus Dei nur Manner geben wirde.
Nicht als ob ich etwas gegen die
Frauen gehabt hatte (...), aber vor
dem 14. Februar 1930 wusste ich
nichts von eurer Existenz im Opus
Dei; allerdings war in meinem
Herzen immer der Wunsch lebendig,
in allem den Willen Gottes zu
erfillen.“[12] Meine Tochter und
Sohne, ist es uns ein Anliegen, zu
jeder Zeit diese Bereitschaft — den
Wunsch, den Willen Gottes zu
erfiillen — wach zu halten? Ist uns
klar, dass nur sie unserem Verhalten



als christliche Frau oder christlicher
Mann Sinn verleiht?

Im vergangenen Monat bin ich, einer
Einladung des Erzbischofs der
Erzdiozese im Rahmen des
Priesterjahres folgend, kurz in
Valencia und in Palma de Mallorca
auf den Balearen gewesen, wo die
Arbeit der Pralatur einen grofSen
Aufschwung nimmt. An beiden Orten
habe ich wieder einmal mit Hinden
greifen konnen, wie sehr die
Menschen Gott brauchen. Und ich
habe sehen diirfen, wie dankbar sie
den Geist des Opus Dei aufnehmen,
der es ihnen erleichtert, die Heiligste
Dreifaltigkeit im alltdglichen Tun zu
suchen und ihr zu begegnen. Wie
immer, wenn ich solche Reisen
unternehme, habe ich mich auf das
Gebet aller gestuitzt. Begleitet mich
auch weiterhin!

Am 23. Méarz jahrt sich ein weiteres
Mal der Todestag unseres geliebten



Don Alvaro. Im Gedenken daran,
dass er uns immer neu anregte,
unsere Zuflucht zu Maria zu
nehmen, schlage ich Euch vor, ihn
privat um seine Fiursprache zu
bitten, damit die Gnaden dieses
marianischen Jahres tief in unsere
Seele dringen.

Gegen Ende des Monats, am 28.,
gedenken wir eines weiteren
Jahrestages der Priesterweihe
unseres Vaters. Bitten wir ihn fir
den Papst und seine Mitarbeiter, fir
alle Bischofe, fiir die Priester auf der
ganzen Welt, fir Priester- und
Ordensberufungen, fiir die Heiligkeit
des ganzen Volkes Gottes, das
Christus um den Preis seines Blutes
erkauft hat[13].

[1] Benedikt XVI., Botschaft fiir die
Fastenzeit des Jahres 2010,
30.10.2009



[2] HI. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 77

[3] HI. Augustinus, Die Gottesstadt
XIX, 21

[4] H1. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 172

[5S] Mk 7,15

[6] Benedikt XVI., Botschaft fiir die
Fastenzeit des Jahres 2010,
30.10.2009

[7] HI. Augustinus, Predigt 169, 13 (PL
38, 923)

[8] HI. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 59

[9] Rom 3, 22-25

[10] Benedikt XVI., Botschaft fiir die
Fastenzeit des Jahres 2010,
30.10.2009



[11] HI. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 64

[12] HI. Josefmaria, Aufzeichnungen
von einem Familientreffen, 11.7.1974

[13] Vgl. 1 Kor 6, 20; 7. 23

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/brief-des-pralaten-marz-2010/
(12.01.2026)


https://opusdei.org/de-de/article/brief-des-pralaten-marz-2010/
https://opusdei.org/de-de/article/brief-des-pralaten-marz-2010/

	Brief des Prälaten (März 2010)

