
opusdei.org

Brief des Prälaten
(Januar 2013)

Jesus Christus ist wahrer Gott
und wahrer Mensch. Dieses
Thema behandelt der Brief des
Prälaten im Monat Januar: Die
Menschwerdung des Sohnes
Gottes im Schoß der Jungfrau
Maria durch das Wirken des Hl.
Geistes.

14.01.2013

In dieser heiligen Weihnachtszeit
sind wir sicher oft zum Stall von
Bethlehem gegangen, um Jesus in
den Armen seiner Mutter zu



betrachten. Wir sind gekommen, ihn
anzubeten, verbunden mit dem
Wunsch, es gewissermaßen für die
ganze Menschheit zu tun. Heute, zu
Beginn des neuen Jahres, lesen wir
innerlich getroffen in der zweiten
Lesung der Messe folgende Worte
des hl. Paulus: Als die Zeit erfüllt war,
sandte Gott seinen Sohn, geboren von
einer Frau und dem Gesetz unterstellt,
damit er die freikaufe, die unter dem
Gesetz stehen, und damit wir die
Sohnschaft erlangen.[1]

In unseren Herzen wächst der
Wunsch, aller Welt diese gute
Nachricht mitzuteilen, wie es unser
Vater – immer neu! – zum Ausdruck
brachte, wenn sich das Fest der
Geburt Christi näherte. "Wie sehr
wünschten wir, dass er überall sehr
gut behandelt und mit großer Liebe
empfangen wird. Sicher haben wir
versucht, das gleichgültige
Schweigen derer, die ihn nicht
kennen oder nicht lieben, mit



Weihnachtsliedern zu überdecken,
mit diesen volkstümlichen Liedern,
die von Groß und Klein in allen
Ländern mit christlicher Tradition
gesungen werden. Habt ihr bemerkt,
dass dort immer davon die Rede ist,
zum Jesuskind zu gehen, um es zu
sehen, es zu betrachten? Wie die
Hirten in jener wunderbaren Nacht:
Sie eilten hin und fanden Maria und
Josef und das Kind, das in der Krippe
lag (Lk 2, 16)."[2]

Staunend haben wir in den
vergangenen Tagen auf diese
Offenbarung des göttlichen
Wohlgefallens geschaut. Hören wir
nicht auf zu staunen! "Schauen wir
auf das Kind in der Krippe, das wir
lieben. Schauen wir auf es,
wohlwissend aber, dass wir vor
einem Geheimnis stehen. Wir
müssen dieses Geheimnis durch den
Glauben annehmen und, ebenfalls
durch den Glauben, seinen Sinn
vertiefen."[3] Nach den Hirten, die



eilends zum Stall gingen, geben uns
auch die Heiligen Drei Könige, an die
wir am Hochfest der Erscheinung des
Herrn denken, ein
nachahmenswertes Beispiel. Dank
ihres demütigen Glaubens
überwanden jene Männer alle
Schwierigkeiten, denen sie auf ihrer
langen Reise begegneten. Gott
erleuchtete ihre Herzen, so dass sie
im Aufleuchten eines Sternes die
Ankündigung der Geburt des Messias
erblickten. Sie waren fügsam, und
diese innere Haltung führte sie bis
nach Bethlehem. Als sie dort in das
Haus der Heiligen Familie eintraten, 
sahen sie das Kind und Maria, seine
Mutter; da fielen sie nieder und
huldigten ihm. Dann holten sie ihre
Schätze hervor und brachten ihm
Gold, Weihrauch und Myrrhe als
Gaben dar.[4]

Auch wir wollen uns bereit halten
für die Anregungen der Gnade, die
uns durch die Sakramente wie auch



durch die Betrachtung der Szenen
des Evangeliums in unserem
persönlichen Gebet geschenkt wird.
Wir empfangen sie ebenfalls, wenn
wir die Ratschläge der geistlichen
Leitung gerne annehmen und
versuchen, sie in die Tat umzusetzen.
Die Aufforderung des hl. Thomas von
Aquin ist ganz folgerichtig:
»Aufgrund der Schwäche des
menschlichen Verstandes und auf die
gleiche Weise, wie er zur Erkenntnis
der göttlichen Dinge geführt werden
muss, muss er auch an der Hand
genommen und mittels einiger den
Sinnen zugänglicher Dinge, die wir
mit Leichtigkeit erkennen, zur Liebe
geführt werden. Und unter diesen ist
die Menschheit Jesu Christi die
wichtigste Hilfe, wie es auch in der
Präfation von Weihnachten heißt: ›In
der sichtbaren Gestalt des Erlösers
lässt du uns den unsichtbaren Gott
erkennen, um in uns die Liebe zu
entflammen zu dem, was kein Auge
geschaut hat.‹«[5]



Das Credo der heiligen Messe spricht
mit höchster Einfachheit vom
Geheimnis der erlösenden
Menschwerdung, wenn es dort heißt,
dass der Sohn Gottes für uns
Menschen und zu unserem Heil vom
Himmel gekommen ist, Fleisch
angenommen hat durch den Heiligen
Geist von der Jungfrau Maria und
Mensch geworden ist[6]. In diesen
wenigen Worten, die wir, begleitet
von einer tiefen Verneigung,
sprechen oder singen, wird das
zentrale Ereignis der Geschichte
erzählt, das uns die Pforten des
Himmels geöffnet hat. Dieser Text ist
ein kleines Kunstwerk, gleichsam ein
Echo der drei Erzählungen, die uns
die Evangelien überliefern. So legt
Matthäus in der Erzählung von der
Verkündigung des Geheimnisses an
Josef dem Engel genau diese auf den
Sohn der Jungfrau Maria bezogenen
Worte in den Mund: Ihm sollst du den
Namen Jesus geben; denn er wird sein
Volk von seinen Sünden erlösen.[7]



Die Menschwerdung und die Geburt
Jesu offenbaren die unendliche Güte
Gottes, denn da wir aufgrund der
Erbsünde und der persönlichen
Sünden nicht aus eigener Kraft zu
Gott zurückkehren konnten, ist er
uns entgegengekommen: Gott hat die
Welt so sehr geliebt, dass er seinen
einzigen Sohn hingab, damit jeder, der
an ihn glaubt, nicht zugrunde geht,
sondern das ewige Leben hat.[8] Ich
erinnere Euch an jene Überlegung
unseres Vaters, mit der er uns riet,
unseren Glauben stets zu
aktualisieren und zu vertiefen:
"Wenn uns die göttlichen
Geheimnisse nicht immer wieder in
Erstaunen versetzen, verlieren wir
am Ende den Glauben".[9] Gehen wir
feinfühlig mit Jesus um? Sind wir
Gott dankbar für diese Taten seiner
Allmacht, die als Beweis unserer
Liebe unsere Unterwerfung
verlangen?



Verbum caro factum est.[10] Das Wort
Gottes ist nicht nur herabgekommen,
um, wie vorher im Alten Bund, zu
uns zu sprechen, sondern indem es
Fleisch und Blut aus der Jungfrau
Maria annahm, ist es einer von uns
geworden, ein Nachkomme Adams
und Evas, in allem uns gleich außer
der Sünde[11]. Es wollte zur Welt
kommen, um uns zu lehren, "dass
alle Wege der Erde, alle Stände, alle
Berufe, alle rechtschaffenen
menschlichen Aufgaben Wege Gottes
sein können"[12], und es bittet uns
inständig, heiligmäßig auf ihnen zu
wandeln, übernatürlich und
menschlich vollkommen. Wie
unendlich und wunderbar kommt
uns der Gott mit uns entgegen!

Lukas gibt in seiner Erzählung der
Verkündigungsszene das Gespräch
des Erzengels Gabriel mit Maria
wieder, in dem dieser ihr den Plan
Gottes erklärt: Der Heilige Geist wird
über dich kommen, und die Kraft des



Höchsten wird dich überschatten.
Deshalb wird auch das Kind heilig und
Sohn Gottes genannt werden.[13]
Maria hat den liebevollen Blick der
drei göttlichen Personen auf sich
gezogen, die sie von Ewigkeit her
erwählt haben, um die wahre
Bundeslade, die Zuflucht der Sünder
zu sein, denn in ihrem reinsten
Schoß sollte der Sohn Gottes Fleisch
annehmen. Ihre direkte und
entschlossene Antwort – fiat mihi
secundum verbum tuum[14], mir
geschehe, wie du es gesagt hast – gab
den Weg für dieses große und
tröstliche Geheimnis frei. Jeden Tag,
wenn wir den Engel des Herrn beten,
denken wir an jenen einzigartigen
Augenblick der Heilsgeschichte.
Beten wir ihn wirklich andächtig?
Danken wir Maria aus tiefster Seele,
dass sie sich der Erfüllung des
göttlichen Planes ganz zur Verfügung
gestellt hat? Verkosten wir immer
mehr jenen Ausruf des hl.
Josefmaria: "Oh Mutter, Mutter! Mit



diesem deinem Worte ›fiat‹ hast du
uns zu Brüdern Gottes und zu Erben
seiner Herrlichkeit gemacht. – Sei
gepriesen!"[15]

Alle diese Gründe – und noch viele
mehr, die zu nennen wären – können
in einem zusammengefasst werden:
»Das Wort ist Fleisch geworden, um
uns ›Anteil an der göttlichen Natur‹
zu geben (2 Petr 1, 4): ›Dazu ist das
Wort Gottes Mensch geworden und
der Sohn Gottes zum Menschensohn,
damit der Mensch das Wort in sich
aufnehme und, an Kindesstatt
angenommen, zum Sohn Gottes
werde.‹«[16]

Jesus Christus ist wirklich die Zweite
Person der Heiligsten Dreifaltigkeit,
der Sohn des ewigen Vaters, der
unsere menschliche Natur wahrhaft
angenommen hat, ohne aufzuhören,
Gott zu sein. Jesus ist kein Wesen, das
halb Gott und halb Mensch wäre, wie
eine letztlich unmögliche Mischung



von göttlichem und menschlichem
Wesen. Er ist perféctus Deus,
perféctus homo, wie wir es im 
Quicúmque, auch Athanasianisches
Glaubensbekenntnis genannt,
bekennen. Bemühen wir uns, in die
ganze Tiefe dieser Wahrheit
einzudringen; bitten wir den
Heiligen Geist, er möge uns
erleuchten, um sie tiefer zu
begreifen, Leben unseres Lebens
werden zu lassen und sie mit heiliger
Begeisterung den anderen
mitzuteilen. Vergessen wir nicht, zu
jeder Zeit und in allen Situationen
mit heiligem Stolz davon zu
sprechen, dass wir Brüder und
Schwestern Jesu und in Christus
Kinder Gottes des Vaters sind.

Betrachten wir es noch einmal: »Das
ist nun der rechte Glaube: wir
müssen glauben und bekennen, dass
unser Herr Jesus Christus, der Sohn
Gottes, Gott und Mensch ist. Gott ist
er aus der Wesenheit des Vaters von



Ewigkeit gezeugt, und Mensch ist er
aus der Wesenheit der Mutter in der
Zeit geboren. Vollkommener Gott
und vollkommener Mensch,
bestehend aus einer
vernunftbegabten Seele und einem
menschlichen Leibe. Dem Vater
gleich der Gottheit nach, geringer als
der Vater der Menschheit nach. Da er
nun Gott ist und Mensch zugleich, so
sind doch nicht zwei, sondern nur
einer ist Christus. Einer aber nicht,
als ob die Gottheit in Fleisch
verwandelt worden wäre, sondern
weil Gott die Menschheit
angenommen hat. Einer ganz und
gar, nicht durch Vermengung der
Wesenheit, sondern durch die
Einheit der Person.«[17]

Ganz offensichtlich stehen wir vor
einem so strahlenden Geheimnis,
dass der menschliche Verstand wie
geblendet ist, wenn er es zu
betrachten sucht. Es geht ihm – und
diese Analogie ist im Grunde noch



schwach – wie demjenigen, der
versucht, direkt in die Sonne zu
schauen, und daraufhin die Augen
abwenden muss, da er diesem Licht
nicht widerstehen kann. Vor dem
Geheimnis der Menschwerdung gibt
es keine andere Alternative als die
von unserem Vater genannte: "Dazu
ist die demütige Haltung nötig, die
einer christlichen Seele eigen ist:
nicht das Bestreben, die Größe Gottes
auf die ärmliche Ebene
menschlichen Begreifens und
Deutens zu beschränken, sondern die
Einsicht, dass dieses Geheimnis in
seiner Dunkelheit Licht ist, das das
Leben der Menschen erhellt."[18]

Gerade im Stall von Bethlehem
offenbart sich nicht nur die
unendliche Liebe Gottes zu seinen
Geschöpfen, sondern auch seine
unergründliche Demut. Dieses Kind,
das seine ersten Laute von sich gibt,
das in der Kälte der Wärme Marias
und Josefs bedarf, ist der allmächtige



und ewige Gott, der, ohne für sein
Kommen auf die Erde den Himmel
zu verlassen, sich dennoch der
Herrlichkeit seiner Göttlichkeit
entkleiden wollte: Er war Gott gleich,
hielt aber nicht daran fest, wie Gott zu
sein, sondern er entäußerte sich und
wurde wie ein Sklave und den
Menschen gleich.[19] Angesichts
einer so wunderbaren Wirklichkeit
verstehen wir gut, dass unser Vater
oft ausrief: "Warum nur liebst du
mich so sehr, mein Gott?"

"Das christliche Paradox" – so sagte
Benedikt XVI. in einer Predigt –
"besteht gerade darin, die göttliche
Weisheit, also den ewigen Logos, mit
dem Menschen Jesus von Nazaret
und seiner Geschichte zu
identifizieren. Dieses Paradox lässt
sich nur durch das Wort »Liebe«
lösen, wobei in diesem Fall natürlich
die göttliche Liebe schlechthin
gemeint ist, da es sich um eine Liebe
handelt, welche die Dimensionen des



Menschen und der Geschichte
unendlich übersteigt."[20]

Damit ganz klar bliebe, dass die
Demut unerlässlich ist, um das Licht
der Menschwerdung zu erblicken,
erzählt uns die Schrift, dass, einmal
abgesehen von Maria und Josef, die
ersten Zeugen der
Selbsterniedrigung Gottes arme
Hirten waren, die ihre Herden in der
Umgebung von Bethlehem hüteten,
also schlichte und von den anderen
wenig geachtete Leute. Gott aber
beachtete sie, weil »vor allem die
Demut des Herzens das Wohlgefallen
Gottes auf sich zieht«[21]. Jesus selbst
wird Jahre später zu seinem
himmlischen Vater sagen: Ich danke
dir, weil du all das den Weisen und
Klugen verborgen, den Unmündigen
aber offenbart hast. Ja, Vater, so hat
es dir gefallen.[22]

Auch die Sterndeuter erkannten den
Messias, weil sie einfach waren und



ihr offenes Herz dem göttlichen
Zeichen Beachtung schenkte. "Unser
Herr richtet sich an alle Menschen,
damit sie Ihn suchen, damit sie heilig
seien. Er ruft nicht nur die Könige
aus dem Morgenland, die weise und
mächtig waren. Vorher bereits hatte
Er zwar keinen Stern, doch einen
seiner Engel zu den Hirten gesandt.
Aber alle, ob arm oder reich, ob
weise oder weniger weise, müssen in
ihrer Seele die demütige Bereitschaft
wachhalten, auf die Stimme Gottes
zu hören."[23]

Mir sind die Gelegenheiten, bei
denen der hl. Josefmaria uns die
Szene der Geburt Christi vor Augen
führte, noch lebhaft im Gedächtnis.
Er sprach vom "Lehrstuhl von
Bethlehem", wo das Jesuskind viele
Lektionen erteilt, unter anderem und
an erster Stelle die der Demut, damit
wir durch die Betrachtung des
göttlichen Kindes lernen, auf
unseren Stolz und unseren Hochmut



zu verzichten. Wir können auch
voller Bewunderung feststellen, dass
Gott, menschlich gesprochen, auf
Maria schaute und sie zu seiner
Mutter machte, weil ihn besonders
ihre Demut und Schlichtheit anzog: 
Denn auf die Niedrigkeit seiner Magd
hat er geschaut. Siehe, von nun an
preisen mich selig alle Geschlechter.
[24]

Diese innere Haltung, um die wir
Gott bitten müssen, schließt nicht
aus, dass jeder von uns ernsthaft
versucht, seine Aufgaben immer
wirksamer und besser zu erfüllen
und wir dazu alle uns zur Verfügung
stehenden Mittel einsetzen, um Gott
durch unser Tun zu ehren. Es geht
vielmehr darum, so erläuterte es
einmal der Heilige Vater, "mit einem
Gefühl der »Kleinheit« zu studieren
und seine Kenntnisse zu erweitern,
mit einem demütigen und einfachen
Geist, wie der Mariens, des »Sitzes
der Weisheit«. Wie oft haben wir uns



davor gefürchtet, uns dem Stall von
Bethlehem zu nähern, weil wir
besorgt waren, dass dies ein
Hindernis für unsere Kritikfähigkeit
und unsere »Modernität« darstellen
könnte! Dagegen kann jeder von uns
in jenem Stall die Wahrheit über Gott
und über den Menschen entdecken.
In jenem Kind, geboren aus der
Jungfrau, sind sie einander begegnet:
die Sehnsucht des Menschen nach
dem ewigen Leben hat das Herz
Gottes gerührt, der sich nicht
geschämt hat, das Menschsein
anzunehmen."[25]

Für diesen heiligen Krieg, den wir
gegen uns selbst führen, damit nur
Gott in uns, in unserer Arbeit und in
unserem Apostolat glänzt, wollen wir
unsere Zuflucht zur Fürsprache
unseres Vaters nehmen, besonders
am 9. Januar, seinem Geburtstag,
und am 13., dem Jahrestag seiner
Taufe, und ihn um mehr Licht vom
Himmel bitten. Unterlasst nicht das



Gebet für die Kirche und den Papst
und für die apostolischen Initiativen
des Werkes; seid immer eng vereint
mit meinen Anliegen und bedenkt
auch, dass wir selbst das Gebet aller
Christen brauchen.

Wir sind Gott dankbar, dass die
Arbeit überall wächst. Trotzdem
müssen wir zu anderen Menschen, in
andere Teile der Gesellschaft und zu
anderen Orten gelangen. Von der
Krippe her fordert Jesus dies von
uns, denn er wünscht unsere
Mitarbeit bei der Sendung der
Kirche, allen Menschen die Gnade
der Erlösung zu bringen. Auch bei
meiner letzten Reise nach Verona –
wie gern ist man mit Euch und mit
den anderen zusammen! – Mitte des
letzten Monats habe ich diesen
Hunger nach Gott, den so viele Leute
verspüren, erfahren. Und ich »sehe«
ihn in den Nachrichten, die mich
täglich aus aller Welt erreichen.



Zu Beginn des neuen Jahres, am
Hochfest der Gottesmutter Maria,
und auch an allen Tagen, die uns in
diesem Monat an die Geschichte des
Werkes erinnern, rufe ich auf die
Fürsprache unserer Mutter den
Segen Gottes über Euch und Eure
Familien, Eure Arbeit und Eure
apostolische Arbeit herab. 

-----------------

[1] Messbuch, Hochfest der
Gottesmutter Maria, Zweite Lesung
(Gal 4, 4-5)

[2] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einer Betrachtung, 25.12.1973

[3] Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 13

[4] Mt 2, 11

[5] Hl. Thomas von Aquin, Summa
theologica, II-II, q. 82.a.3 ad 2



[6] Messbuch, Messtexte, Das
Apostolische Glaubensbekenntnis [7]
Mt 1, 21

[8] Joh 3, 16

[9] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Gespräch, 25.10.1973

[10] Joh 1, 14

[11] Vgl. Hebr 4, 15

[12] Hl. Josefmaria, Gespräche, Nr. 26

[13] Lk 1, 35

[14] Lk 1, 38

[15] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 512

[16] Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr, 460. Das Zitat ist von
Irenäus von Lyon, Contra haereses, 3,
19, 1 (PG VII/1, 939)

[17] Quicúmque 30-36 (Denz. 76)



[18] Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 13

[19] Phil 2, 6-7

[20] Benedikt XVI., Homilie in der
Adventsvesper vom 17.12.2009

[21] Seliger Johannes Paul II.,
Ansprache bei der Generalaudienz,
6.11.1996

[22] Mt 11, 25-26

[23] Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 33

[24] Lk 1, 48

[25] Benedikt XVI., Homilie in der
Adventsvesper vom 17.12.2009

© Prælatura Sanctæ Crucis et Operis
Dei (Die Verbreitung ist auch
auszugsweise nur mit ausdrücklicher
Zustimmung des Inhaber des
Copyright gestattet).



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/brief-des-pralaten-
januar-2013/ (12.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/brief-des-pralaten-januar-2013/
https://opusdei.org/de-de/article/brief-des-pralaten-januar-2013/
https://opusdei.org/de-de/article/brief-des-pralaten-januar-2013/

	Brief des Prälaten (Januar 2013)

