
opusdei.org

Brief des Prälaten
(Januar 2009)

Zu Beginn des neuen Jahres
läßt uns der Prälat des Opus Dei
die Herrlichkeit der
Gotteskindschaft betrachten.
Der Heilige Geist hilft uns,
dieses Geschenk zu genießen.

09.01.2009

In den Weihnachtstagen schauen wir
auch auf die Muttergottes, die ganz
darin aufgeht, für ihren
neugeborenen Sohn zu sorgen. Mit
welcher Liebe hat sie ihn in
Bethlehem in die Arme genommen



und sich unablässig um ihn
gekümmert. Später, in den Jahren in
Nazaret, war es ihr Bestreben, immer
an seiner Seite zu sein. Zusammen
mit dem hl. Josef setzte sie sich für
das menschliche Wachstum des
Gottessohnes ein, sie umgab ihn mit
all ihrer Liebe, und gleichzeitig
lernte sie von seinem Verhalten und
seinen Worten. Sie war gleichsam die
erste und beste Jüngerin des
Meisters. Jetzt sorgt sie sich mit der
gleichen Liebe und Widmung, die sie
ihrem Sohn angedeihen ließ, um eine
jede und einen jeden von uns, denn
Christus bekräftigte am Kreuz ihre
wahre geistliche Mutterschaft über
die Frauen und Männer aller Zeiten.
(1) Seit damals hat Maria nicht
aufgehört, sich um die ganze
Menschheit zu kümmern, besonders
um die Kinder, die sie am meisten
brauchen. Daher lädt uns die Kirche
zu Beginn des neuen Jahres am Fest
der Mutterschaft Mariens ein, ihre
mütterliche Fürsorge zu betrachten



und ihr für ihre liebevolle Fürsorge
zu danken.

Die Menschwerdung des Wortes
wurde durch das Werk des Heiligen
Geistes und mit der freien und vollen
Mitwirkung der Jungfrau Maria
Wirklichkeit – so bekennen wir es im
Credo. Dank dieses Geheimnisses,
das seinen Höhepunkt in Kreuz und
Auferstehung findet, hat Gott uns
von unseren Sünden erlöst und uns
das Geschenk der Gotteskindschaft
gewährt. In den vergangenen Tagen
haben wir Worte des hl. Paulus,
dieses großen Heroldes Christi und
des Evangeliums, gelesen, die einen
reichen Schatz an Lehre enthalten.
Der Apostel schreibt an die Galater:
"Als aber die Zeit erfüllt war, sandte
Gott seinen Sohn, geboren von einer
Frau und dem Gesetz unterstellt,
damit er die freikaufe, die unter dem
Gesetz stehen, und damit wir die
Sohnschaft erlangen."(2)



In diesem Paulinischen Jahr wollen
wir voll Liebe einige wesentliche
Punkte der Lehre überdenken, die
der Apostel der Heiden uns
übermittelt hat. Denn – wie der Papst
vor einigen Monaten sagte – "wir
haben hier einen wirklich großen
Heiligen vor uns, nicht nur im
Hinblick auf das konkrete Apostolat,
sondern auch hinsichtlich seiner
außergewöhnlich tiefen und reiche
Anregungen vermittelnden
theologischen Lehre".(3) Zusammen
mit Johannes ist er es, der am
meisten über den Heiligen Geist und
sein Wirken in der Kirche und in den
Christen gesprochen hat. In diesen
Zeilen möchte ich über einige
Aspekte dieser Lehre sprechen,
damit uns die große Bedeutung des
Trösters für die Entwicklung eines
intensiven christlichen Lebens
bewusster wird, denn das ist das Ziel,
das wir anstreben sollen.



In der Apostelgeschichte wird uns
gezeigt, wie der Heilige Geist die
Kirche vom ersten Augenblick an
leitet. Sein Wirken – so wird uns in
diesem Buch erzählt – zeigt sich ganz
offensichtlich im Leben des hl.
Paulus, denn alles, was er tut,
angefangen von seiner Bekehrung
bis zu seinem Martyrium, ist vom
Wirken des Parakleten gezeichnet.
Gott erwählt ihn durch seine Gnade
und weist ihm zusammen mit
Barnabas die Aufgabe zu, den
christlichen Glauben unter den
Heiden bekannt zu machen; er
kündet ihm an, dass er in Jerusalem
und sogar in Rom selbst von Christus
Zeugnis ablegen soll. (4) "Mit einem
Wort: seine Gegenwart und sein
Wirken sind allgegenwärtig."(5) Das
Eingreifen des Beistandes in der Zeit
der ersten Christen ist so
offensichtlich, dass man die
Apostelgeschichte das Evangelium
des Heiligen Geistes genannt hat.



Zweifeln wir nicht daran, dass
unsere Beschaulichkeit wachsen und
unser Apostolat wirksamer werden
wird, wenn wir ihn täglich häufiger
anrufen, wenn wir ihn bitten, er
möge uns mit seiner Gnade führen.
Legst Du Wert darauf, Deinen
Handlungen einen übernatürlichen
Charakter zu verleihen? Wiederholst
Du mit Andacht das Gloria Patri, et
Filio, et Spiritui Sancto? Steht Dir die
Notwendigkeit vor Augen, Dich ihm
bei jeder Erwähnung seines Namens
anzuvertrauen?

Aber in seinen Briefen "beschränkt
sich der hl. Paulus nicht darauf, nur
die dynamische und handelnde
Dimension der dritten Person der
Heiligsten Dreifaltigkeit zu
beschreiben, sondern er erklärt auch
die Gegenwart des Geistes im Leben
des Christen"(6). Christus hatte
vorhergesagt, dass der Vater und er
selbst in der Seele derjenigen, die
sein Wort aufnehmen und ihn lieben



würden, ihre Wohnung aufschlügen;
und er hatte hinzugefügt: "Das habe
ich euch gesagt, während ich noch
bei euch bin. Der Beistand aber, der
Heilige Geist, den der Vater in
meinem Namen senden wird, der
wird euch alles lehren und euch an
alles erinnern, was ich euch gesagt
habe."(7) Dank göttlicher Eingebung
"denkt Paulus über den Heiligen
Geist nach, indem er dessen Einfluss
nicht nur auf das Handeln, sondern
auch auf das Sein des Christen
darlegt. In der Tat ist er es, der uns
sagt, dass der Geist Gottes in uns
wohnt (vgl. Röm 8,9; 1 Kor 3,16) und
dass »Gott den Geist seines Sohnes in
unser Herz« sandte (Gal 4,6)".(8)

Wir wissen, dass die ganze
Dreifaltigkeit durch die Gnade in der
Seele des Gerechten wohnt; aber
diese Gegenwart in den Männern
und Frauen, die in Freundschaft mit
Gott leben, wird in besonderer Weise
dem Heiligmacher zugeschrieben.



Den traditionellen Grund dafür kann
man gut verstehen: Da die Heiligung
eine Wirkung der Liebe Gottes ist, ist
es mehr als einsichtig, dass man
dieses Wirken der Person zuschreibt,
die im Schoß der Dreifaltigkeit die
subsistierende Liebe ist, der Heilige
Geist; so wie man analog dem Vater
die Schöpfung und dem Wort die
Erlösung zuschreibt, obwohl alles,
was Gott in der Welt wirkt,
gemeinsam von den drei göttlichen
Personen gewirkt wird. Die Heiligste
Dreifaltigkeit dringt bis ins Innerste
unseres geschöpflichen Seins, und sie
lässt uns mittels der Gnade als
Kinder des Vaters im Sohn durch den
Heiligen Geist am innergöttlichen
Leben teilhaben.(9)

Das Zweite Vatikanische Konzil sagt
noch genauer: "Solcher Art und so
groß ist das Geheimnis des
Menschen, das durch die christliche
Offenbarung den Glaubenden
aufleuchtet. Durch Christus und in



Christus also wird das Rätsel von
Schmerz und Tod hell, das außerhalb
des Evangeliums uns überwältigt.
Christus ist auferstanden, hat durch
seinen Tod den Tod vernichtet und
uns das Leben geschenkt, auf dass
wir, Söhne im Sohn, im Geist rufen: 
Abba, Vater!"(10)

Das Geschenk der Gotteskindschaft
erweist sich als das größte Geschenk,
das wir von Gott erhalten haben.
"Darin besteht unsere große Würde:
nicht nur Ebenbild, sondern Kinder
Gottes zu sein. Und das ist eine
Einladung" – so der Papst –,"unsere
Kindschaft zu leben, uns immer
mehr bewusst zu sein, dass wir
Kinder in der großen Familie Gottes
sind. Es ist eine Einladung, dieses
objektive Geschenk in eine
subjektive Wirklichkeit zu
verwandeln, die für unser Denken,
unser Handeln und unser Sein
maßgebend ist"(11).



Wie dankbar müssen wir dem hl.
Paulus sein, der das von Gott
erwählte Werkzeug war, um uns
diese grundlegende Wahrheit des
christlichen Glaubens in neuem
Glanz aufzuzeigen! Im Brief an die
Galater erinnert er daran, dass das
Wort im Schoß der Jungfrau Fleisch
annahm, damit wir Kinder Gottes
werden konnten. Und er fügt hinzu:
"Weil ihr aber Söhne seid, sandte
Gott den Geist seines Sohnes in unser
Herz, den Geist, der ruft: Abba, Vater.
Daher bist du nicht mehr Sklave,
sondern Sohn; bist du aber Sohn,
dann auch Erbe, Erbe durch Gott".
(12) So erfüllt sich, worauf der hl.
Thomas von Aquin hinweist: "Wie
die Sendung des Sohnes zum Vater
führte, so führt die Sendung des
Heiligen Geistes die Gläubigen zum
Sohn."(13)

Sich entsprechend dieser Wahrheit
zu verhalten, bedeutete für den
heiligen Josefmaria "die größte



Rebellion des Menschen, der nicht
wie ein Tier leben will und der sich
deshalb nicht zufrieden gibt, der
keine Ruhe findet, bis er seinem
Schöpfer begegnet und ihn kennt".
(14) Deshalb fügte er hinzu:
"Sklaverei oder Gotteskindschaft –
das ist die Alternative unseres
Lebens. Entweder Kinder Gottes oder
Sklaven des Stolzes, der Sinnlichkeit,
des angsterfüllten Egoismus, in dem
sich offenbar so viele Seelen
verfangen haben".(15)

Gott wollte – so versicherte unser
Gründer stets –, dass das aktuelle
und lebendige Bewusstsein der
Gotteskindschaft das Fundament des
Geistes des Opus Dei sei; und er
erinnerte sich nach seinen eigenen
Worten sogar an den genauen
Zeitpunkt, als Gott es ihm wie mit
Feuer in die Seele brannte. "Dieser
Wesenszug unseres Geistes prägt es
seit der Gründung, nahm jedoch
konkrete Gestalt im Jahre 1931 an. Es



waren, menschlich gesehen,
schwierige Zeiten. Und dennoch
hatte ich die Gewissheit, dass das,
was unmöglich erschien und was ihr
jetzt in voller Entfaltung seht,
Wirklichkeit werden würde. Ich
merkte deutlich den Eingriff Gottes,
der in meinem Herzen und auf
meinen Lippen mit
unwiderstehlicher Macht jenen
liebevollen Ruf entstehen ließ: Abba!
Pater! Ich befand mich mitten im
Verkehr, in einer Straßenbahn. Die
Straße stört unseren kontemplativen
Dialog nicht; das Gewühl der Welt ist
für uns ein Ort des Gebetes.
Wahrscheinlich betete ich laut. Die
Leute werden mich wohl für
verrückt gehalten haben: Abba!
Pater! Welches Vertrauen, welche
Ruhe und welchen Optimismus wird
es euch inmitten der Schwierigkeiten
geben, euch als Kinder eines Vaters
zu wissen, der alles kann und alles
weiß."(16)



Der heilige Josefmaria empfahl allen,
diese Wahrheit häufig am Tag zu
erwägen und die Worte des hl.
Paulus zu bedenken: "So bezeugt der
Geist selber unserem Geist, dass wir
Kinder Gottes sind. Sind wir aber
Kinder, dann auch Erben; wir sind
Erben Gottes und sind Miterben
Christi, wenn wir mit ihm leiden, um
mit ihm auch verherrlicht zu
werden."(17)

Es ist immer ein guter Moment, um
die Gotteskindschaft in uns zu
vertiefen, aber in diesen Tagen ist sie
gleichsam zugänglicher. Es genügt,
das Jesuskind in der Krippe, in den
Armen seiner Mutter oder des hl.
Josef anzuschauen. Unser Gott ist ein
wehr- und hilfloses Kind geworden,
damit wir Kinder Gottes sind, uns als
solche fühlen und ohne jede Angst zu
ihm kommen. Wenn uns das
manchmal aus irgend einem Grund
schwer fallen sollte, gehen wir zu
Maria und Josef und bitten sie, uns



den vertrauensvollen und innigen
Umgang mit Gott zu lehren, den sie
hatten. Bitten wir auch den Heiligen
Geist, der in der Seele wohnt, in
unser Herz jenen Schrei – Abba,
Vater! – zu legen, so dass uns die
Gabe der Frömmigkeit unsere
Gotteskindschaft mit neuer Tiefe
verkosten lässt.

In seiner Katechese unterstreicht
Benedikt XVI. "noch einen anderen
charakteristischen Aspekt des
Geistes, den uns der hl. Paulus
erklärt: seine Verbindung mit der
Liebe. So schreibt der Apostel: »Die
Hoffnung aber läßt nicht zugrunde
gehen; denn die Liebe Gottes ist
ausgegossen in unsere Herzen durch
den Heiligen Geist, der uns gegeben
ist« (Röm 5,5) (…). Der Geist führt uns
ein in den Rhythmus des göttlichen
Lebens, das ein Leben der Liebe ist,
und lässt uns so persönlich an den
Beziehungen zwischen Vater und
Sohn teilhaben"(18).



Ermessen wir die Bedeutung dieser
Worte? Dank des Beistandes, der uns
in Christus zu Kindern Gottes macht,
sind wir in das Leben der Heiligsten
Dreifaltigkeit eingeführt worden, das
glückselig ist und glückselig macht.
Wir armen Geschöpfe aus Lehm
können im Rhythmus des Herzens
Christi schlagen. "Der Geist macht
uns durch seine heiligende Kraft
christusförmig. Er ist wirklich wie
die Form oder Struktur Christi,
unseres Erlösers, und prägt uns
durch sich selbst das Bild Gottes
ein."(19)

Das Hochfest der Erscheinung und
das Fest der Taufe des Herrn
verweisen uns auf dieses beständige
Wirken des Heiligen Geistes. Er
führte die Drei Könige bis Bethlehem
und kam sichtbar auf unseren Herrn
im Jordan herab. So zeigte er, dass
Christus der erwartete Messias war.
Lernen wir, unser Herz seiner
heiligenden Gnade zu öffnen.



Betrachten wir häufiger jene
Aufforderung, die während der
Taufe Jesu durch Johannes ertönte:
"Das ist mein geliebter Sohn, an dem
ich Gefallen gefunden habe"(20). Im
Augenblick der Verklärung erklang
sie noch dringender: "Das ist mein
geliebter Sohn, an dem ich Gefallen
gefunden habe; auf ihn sollt ihr
hören"(21). Es bedarf einer
feinfühligen Fügsamkeit gegenüber
dem Wirken des Heiligen Geistes, um
in diesen Dialog einzutreten, um aus
den Lehren des Meisters, seinen
Gesten und Worten, wirksame
Konsequenzen zu ziehen. Diese
Fügsamkeit wird uns entdecken
lassen, wie wir unser normales
Leben heiligen können und müssen,
und uns bewusst machen, dass unser
ganzes Leben darin bestehen sollte,
mit Gott zu sprechen und den
anderen Menschen von Gott zu
erzählen.



Der Jahrestag des Geburtstages des
heiligen Josefmaria am 9. und der
seiner Taufe am 13. Januar erinnern
uns ebenfalls an diese Nähe des
Trösters. Nutzen wir die Fürsprache
unseres Vaters, um alle Anregungen
des Heiligen Geist aufzunehmen und
ohne Abstriche treu sein zu können
wie es der heilige Josefmaria in
seinem ganzen Leben versuchte.

Ich weiß, dass ihr auch vor Augen
habt, dass am 21. Januar ein weiterer
Jahrestag des ersten Kreises vom hl.
Raphael ist. Unter jenen drei,
dreitausend, dreihunderttausend, drei
Millionen waren auch wir. Verlieren
wir nicht aus den Augen, dass Gott
einer jeden und einem jeden von uns
die Möglichkeit gibt, ein wirksamen
Apostolat auszuüben, wenn wir
"wesentlich" eucharistisch sind.

--------------

(1) Vgl. Joh 19, 25-27



(2) Gal 4, 4-5

(3) Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 15.11.2006

(4) Vgl. Apg 13, 2-4; 16, 6-10; 20, 22-23;
23, 11; 27, 24

(5) Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 127

(6) Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 15.11.2006

(7) Joh 14, 25-26

(8) Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 15.11.2006

(9) Vgl. Johannes Paul II., Enzyklika 
Dominum et Vivificantem, 18.5.1986,
Nr. 32 u. 52

(10) Zweites Vatikanische Konzil,
Pastoralkonst. Gaudium et spes, Nr.
22



(11) Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 15.11.2006

(12) Gal 4, 6-7

(13) Hl. Thomas von Aquin, 
Kommentar zum
Johannesevangelium, 14, 26

(14) Hl. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 38

(15) Ebd.

(16) Hl. Josefmaria, Brief 9.1.1959, Nr.
60

(17) Röm 8, 16-17

(18) Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 15.11.2006

(19) Hl. Cyrill von Alexandrien, 
Osterpredigt

(20) Mt 3, 17

(21) Mt 17, 5



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/brief-des-pralaten-
januar-2009/ (12.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/brief-des-pralaten-januar-2009/
https://opusdei.org/de-de/article/brief-des-pralaten-januar-2009/
https://opusdei.org/de-de/article/brief-des-pralaten-januar-2009/

	Brief des Prälaten (Januar 2009)

