
opusdei.org

Brief des Prälaten
(Dezember 2012)

Bischof Javier Echevarría fährt
fort, das Glaubensbekenntnis
zu betrachten. In diesem Brief
kommentiert er die Worte "...
und an den einen Herrn Jesus
Christus, Gottes eingeborenen
Sohn, aus dem Vater geboren
vor aller Zeit...".

05.12.2012

Am Vorabend meiner Reise ins
Fürstentum Andorra habe ich diesen
Brief fertiggestellt, damit er Euch am
1. Dezember zugesandt wird. Ich bin



hierher gekommen, um an der Feier
des 75. Jahrestages der Ankunft des
hl. Josefmaria teilzunehmen. Er kam
in dieses Land, nachdem er der
traurigen Religionsverfolgung
während des spanischen
Bürgerkriegs unter dem
offensichtlichen Schutz Gottes
entflohen war. Am Morgen des 2.
Dezember 1937 erreichte er als erste
Ortschaft auf andorranischem Boden
Sant Julià de Lòria; mit seinen
Begleitern betete er in der Dorfkirche
vor dem Allerheiligsten (wegen der
damals geltenden Regel der
eucharistischen Nüchternheit von
Mitternacht an konnte er nicht die
Messe feiern). Erst am folgenden Tag,
dem 3. Dezember, feierte er das
Messopfer, bekleidet mit den
priesterlichen Gewändern, die er
monatelang nicht hatte tragen
können. Diese erste Messe in
Andorra fand in der Kirche von Les
Escaldes statt, einem Dorf in der



Nähe der Hauptstadt, wo sie eine
Unterkunft gefunden hatten.

Ich möchte den Brief mit diesen
Erinnerungen einleiten, damit wir
Gott Dank sagen dass er den hl.
Josefmaria auf die Fürsprache
Mariens hin in jenen Monaten dank
einer besonderen Vorsehung
beschützt hat. Folgen wir dem
Beispiel der Treue unseres Gründers,
und überlassen wir uns immer voll
Vertrauen den Händen Gottes, vor
allem, wenn die Umstände es uns
schwer machen. Denken wir auch an
die Lektion, die uns jene Ersten
hinterlassen haben, die in den 30er
Jahren zum Werk gekommen waren,
als es durch ihren Glauben an Gott
und ihr Vertrauen auf den Vater
schon seine „ersten Schritte tat“, als
es „nichts mehr“ als den Glauben
unseres Vaters gab. Mögen auch wir
alle treue Werkzeuge sein.



Im vergangenen Monat habe ich
Euch eingeladen, den ersten Artikel
des Credo zu betrachten, auf dem
unser ganzer Glaube aufbaut: „Wir
glauben an einen einzigen Gott,
Vater, Sohn und Heiliger Geist,
Schöpfer der sichtbaren Dinge – wie
es diese Welt ist, in der wir unser
kurzes Leben verbringen – und der
unsichtbaren Dinge – wie es die
reinen Geister sind, die wir auch
Engel nennen –, und der auch der
Schöpfer der geistigen und
unsterblichen Seele in jedem
Menschen ist.“1 So begann Paul VI.
das Credo des Volkes Gottes im Jahr
1968, in dem das Jahr des Glaubens
zu Ende ging, das er ausgerufen
hatte, um den 1.900sten Jahrestag
des Martyriums der Apostel Petrus
und Paulus zu begehen.

Im Bewusstsein des
unausschöpflichen Reichtums der
Offenbarung und beständig begleitet
vom göttlichen Tröster, ist die Kirche



mit Hilfe der Vernunft immer tiefer
in das Geheimnis der Dreifaltigkeit
eingedrungen. Dank der
Anstrengungen vieler Generationen
heiliger Kirchenväter und
Kirchenlehrer hat sie dieses große
Geheimnis unseres Glaubens zu
erhellen gewusst, das uns täglich, wie
unser Vater sagte, „in Erstaunen
versetzt“ und unseren Wunsch
entfacht, mit jeder der drei göttlichen
Person Umgang zu haben.

„Gott ist einer, aber nicht gleichsam
für sich allein“2, so heißt es in einem
sehr alten Glaubensbekenntnis. Der 
Katechismus der Katholischen Kirche
erläutert diesen Satz und sagt, dass
„Vater“, „Sohn“ und „Heiliger Geist“
nicht einfach Namen sind, welche
Seinsweisen des göttlichen Wesens
beschreiben, da sie real voneinander
verschieden sind. „Der Vater ist nicht
derselbe wie der Sohn, noch ist der
Sohn derselbe wie der Vater, noch ist
der Heilige Geist derselbe wie der



Vater oder der Sohn.“3 In Marseille
sah unser Gründer einmal auf einem
Steinrelief eine Zeichnung, die sich
auf die Dreifaltigkeit bezog und die
ihm so gut gefiel, dass er sie in der
Krypta der Prälaturkirche
nachbilden ließ.

Nun möchte ich mich dem zweiten
Artikel des Credo zuwenden. Ich
glaube an den einen Herrn Jesus
Christus, Gottes eingeborenen Sohn,
aus dem Vater geboren vor aller Zeit:
Gott von Gott, Licht vom Licht,
wahrer Gott vom wahren Gott,
gezeugt, nicht geschaffen, eines
Wesens mit dem Vater; durch ihn ist
alles geschaffen.4

In Gott gibt es nur eine ganz und gar
geistige Zeugung. Daher „wagen wir
in Analogie mit dem
Erkenntnisprozess des menschlichen
Verstandes, durch den der Mensch
sich selbst erkennt, indem er ein Bild
seiner selbst, einen Gedanken, einen



‚Begriff’, Logos (…) hervorbringt, der
vom lateinischen verbum her häufig
inneres Wort genannt wird, an die
Zeugung des Sohnes oder ewigen
‚Begriffes’ und inneren Wortes Gottes
zu denken. Gott erkennt sich selbst
und zeugt den Logos-Sohn, der Gott
ist wie der Vater. In dieser Zeugung
ist Gott zugleich Vater, als der, der
zeugt, und Sohn, als der, der gezeugt
wird, in der höchsten Identität der
Gottheit, die eine Vielheit von
‚Göttern’ ausschließt. Das Wort ist
der Sohn, der gleichen Wesens mit
dem Vater und mit ihm der einzige
Gott der Offenbarung des Alten und
des Neuen Testaments ist“.5 Auf die
Person des Heiligen Geistes, der mit
dem Vater und dem Sohn ein
einziger Gott ist, möchte ich jetzt
nicht eingehen.

Sicher ist es unmöglich, die
Dunkelheit zu überwinden, der
unser Verstand unterworfen ist,
wenn er an Jenen denkt, der in



unzugänglichem Licht wohnt 6.
Weder der Verstand der Menschen,
noch der der Engel, noch der
irgendeines anderen Geschöpfes ist
fähig, die unauslotbare göttliche
Wesenheit zu verstehen: Wenn du es
verstehst, ist es nicht Gott, sagt ein
bekannter Aphorismus. Und doch
sehnt sich unsere von Gott und für
Gott geschaffene Seele danach, ihren
Schöpfer und Vater besser zu
erkennen, um ihn mehr zu lieben
und zu verherrlichen; sie möchte die
Dreifaltigkeit sehen und sich ihrer
ewigen Gegenwart erfreuen. In
diesem Zusammenhang ermutigt
Benedikt XVI. die Gläubigen, sich
niemals mit der Kenntnis Gottes
zufrieden zu geben, die sie bereits
erreicht haben. Vor kurzem sagte er
in einer Audienz: „Gerade die echten
Freuden sind in der Lage, in uns jene
gesunde Unruhe zu wecken, die uns
anspruchsvoller macht – ein höheres,
tiefergehendes Wohl zu wollen – und
uns gleichzeitig immer deutlicher



spüren lässt, dass nichts Endliches
unser Herz erfüllen kann. So lernen
wir, wehrlos jenes Wohl
anzustreben, das wir nicht aus
eigener Kraft konstruieren oder uns
verschaffen können, uns nicht
entmutigen zu lassen von der
Anstrengung oder den Hindernissen,
die aus unserer Sünde kommen.“7

Irenäus von Lyon, einer der ersten
Kirchenväter, der intensiv über das
Geheimnis des schöpferischen
Wirkens der Dreifaltigkeit
nachdachte, um es tiefer zu
begreifen, erklärte, dass „nur einer
Gott ist … er ist der Vater, er ist Gott,
er der Schöpfer, der Urheber, der
Bildner, der durch sich selbst, das
heißt durch sein Wort und seine
Weisheit, durch den Sohn und den
Geist, alles gemacht hat“8. Dann
greift er zu einem Bild, einer
Metapher – denn natürlich gibt es
keinerlei Ungleichheit zwischen den
göttlichen Personen –, um



auszudrücken, dass bei der
Schöpfung der Sohn und der Geist
gleichsam die „Hände“ des Vaters
sind. So zitiert es der Katechismus
der Katholischen Kirche und schließt:
„Die Schöpfung ist das gemeinsame
Werk der heiligsten Dreifaltigkeit.“9

Innerhalb dieser unzertrennlichen
Einheit des Wirkens wird das Werk
der Schöpfung jeder göttlichen
Person gemäß ihrer jeweiligen
Eigenheit zugeschrieben. Und so
heißt es, dass es dem Vater zukommt
als dem letzten Seinsprinzip, dem
Sohn als höchstem Vorbild und dem
Heiligen Geist als Liebe, die dazu
drängt, die Geschöpfe mit Gütern zu
beschenken.

Meine Töchter und Söhne,
betrachten wir anbetend diese
wundervollen Wahrheiten. Und noch
einmal rate ich euch wie der hl.
Josefmaria, Gott darum zu bitten, er
möge in uns den Wunsch entfachen,



mit jeder der göttlichen Personen in
ihrer Verschiedenheit umzugehen. 
Im Anfang war das Wort, und das
Wort war bei Gott, und das Wort war
Gott. (…) Alles ist durch das Wort
geworden, und ohne das Wort wurde
nichts, was geworden ist.10 In Gott,
dem Sohn, mit dem Vater und dem
Heiligen Geist, in der Allmacht, der
Weisheit und der Liebe des einzigen
Gottes liegt der Ursprung und das
letzte Ziel aller geistigen und
materiellen Geschöpfe, besonders
das der Menschen. Die Güte Gottes ist
so groß, dass er unsere Stammeltern
nach seinem Bild und ihm ähnlich11
erschaffen wollte. In ihnen und in
ihren Nachkommen prägte er eine
tiefe Spur ein, eine Teilhabe an der
ungeschaffenen Weisheit, die das
Wort ist, und senkte in ihre Seele den
Verstand und den freien Willen. Aber
es gibt viele Menschen, die das nicht
wissen oder nicht wissen wollen
oder es gleichsam beiseite schieben,
um den Menschen in den



Mittelpunkt zu rücken. Wie
schmerzte unseren Vater diese
armselige Sicht einiger Leute! Bei
einem Familientreffen zum
Jahresbeginn 1973 sprach er darüber
und machte gleichsam sein
persönliches Gebet mit lauter
Stimme. „Es gibt Leute, die von einer
anthropozentrischen Kirche reden
statt von einer theozentrischen.
Diese Vorstellung ist absurd. Alles ist
von Gott und für Gott geschaffen:
Alles ist durch das Wort geworden,
und ohne das Wort wurde nichts,
was geworden ist (Joh 1, 3). Es ist ein
furchtbarer Irrtum, den Menschen
zum Maß aller Dinge zu machen. Es
lohnt sich nicht, ausschließlich für
die Menschen zu arbeiten. Natürlich
müssen wir für die Menschen
arbeiten, aber aus Liebe zu Gott.
Sonst tut man nichts wirklich
Nützliches und man kann auch nicht
beharrlich sein.“12



Gott erwartet von uns Christen, dass
wir ihm erneut seinen Platz an der
Spitze aller menschlichen Tätigkeiten
geben – mit Gebet, mit Opfer, mit der
geheiligten beruflichen Arbeit; dass
wir ihn in den Herzen herrschen
lassen; dass wir die Gesellschaft und
ihre Institutionen mit seiner Lehre
befruchten. Mit dem hl. Josefmaria
sage ich Euch noch einmal: „Zu
einem Teil hängt es von uns ab, dass
viele Seelen nicht in der Finsternis
bleiben, sondern auf Wegen zum
ewigen Leben gehen.“13 Sind wir mit
dem Herzen dabei, wenn wir die
Anrufung der Preces Ad Trinitatem
Beatissimam beten? Sagen wir der
Dreifaltigkeit Dank für ihre
unendliche Vollkommenheit? Lieben
wir dieses zentrale Geheimnis des
Glaubens und daher auch unseres
Lebens?

Morgen beginnt der Advent, die
liturgische Zeit, die uns auf die
Geburt Christi vorbereitet. Die erste



Woche stellt uns die Ereignisse vor
Augen, die am Ende der Zeiten
stattfinden werden, wenn Christus in
seiner Herrlichkeit kommt, um die
Menschen zu richten und sein Reich
in Besitz zu nehmen. Wacht und betet
allezeit, damit ihr (…) vor den
Menschensohn hintreten könnt.14
Und an anderer Stelle lesen wir: 
Himmel und Erde werden vergehen,
aber meine Worte werden nicht
vergehen.15 „Tatsächlich wissen wir,
dass in der Bibel das Wort Gottes am
Anfang der Schöpfung steht:
angefangen bei den kosmischen
Elementen – Sonne, Mond, Himmel –
gehorchen alle Geschöpfe dem Wort
Gottes, sie existieren, insofern sie
durch es »gerufen« worden sind.
Diese schöpferische Kraft des
göttlichen Wortes hat sich in Jesus
Christus konzentriert, dem
menschgewordenen Wort, und
vermittelt sich auch durch seine
menschlichen Worte, die der wahre
»Himmel« sind, der dem Denken und



Weg des Menschen auf Erden
Orientierung verleiht.“16 Betrachten
wir daher häufig die Worte Christi,
die uns das Evangelium und
überhaupt das ganze Neue
Testament überliefert. Und
versuchen wir, aus diesen
Überlegungen neues Licht zu
gewinnen, das unser tägliches Leben
erhellen kann. Ich schlage Euch vor,
gleich unserem Vater aus jeder Zeit
des Gebetes ein Gespräch zu machen,
Euch darum zu bemühen, denn der
Herr sieht uns, er hört uns, er ist bei
uns, seinen Töchtern und Söhnen.

Vergessen wir nicht, dass die Kirche
vom 17. Dezember an die
sogenannten O-Antiphonen
anstimmt, mit denen sie sich auf die
kurz bevorstehende Geburt des
Herrn vorbereitet. Die erste lautet so:
Du Weisheit aus dem Mund des
Höchsten, die Anfang und Ende
umfasst und alles mit Kraft und Milde
durchwaltet. Komm, zeig uns den Weg



der Einsicht!17 Es ist eine drängende
Anrufung an das menschgewordene
Wort, dessen Geburt aus der
Jungfrau Maria wir bald feiern
werden. Denn „in Betlehem wird die
Weisheit Gottes geboren (…) das
heißt die Weisheit in einem
göttlichen Plan, der lange verborgen
war und den Gott selbst in der
Heilsgeschichte offenbart hat. In der
Fülle der Zeiten hat diese Weisheit
ein menschliches Antlitz
angenommen, das Antlitz Jesu.“18

Bereiten wir uns gläubig auf dieses
Hochfest vor, dass das Fest der
Freude schlechthin ist. Erleben wir
es mit der ganzen Menschheit.
Erleben wir es mit allen Gläubigen
des Werkes. Seien wir zur Stelle mit
dem festen Entschluss, die
unendliche Größe und Demut Christi
zu betrachten, der unsere Natur
angenommen hat, was ein weiteres
Zeichen seiner Liebe zu uns ist. Und
werden wir nicht müde, Maria und



Josef anzuschauen, die wunderbare
Meister des Gebets und der Liebe zu
Gott sind.

Das Wort, das Fleisch wird, ist das
ewige Wort Gottes, das uns
ermöglicht hat, in ihm Kinder Gottes
zu sein. Seht, wie groß die Liebe ist,
die der Vater uns geschenkt hat: Wir
heißen Kinder Gottes, und wir sind es.
19 Und der hl. Josefmaria sagt dazu:
„Kinder Gottes, Brüder des
fleischgewordenen Wortes, von dem
es heißt: In ihm war das Leben, und
das Leben war das Licht der
Menschen (Joh 1, 4). Wir sind Kinder
des Lichtes, Brüder des Lichtes,
Träger des einzigen Feuers, das ein
menschliches Herz zu entzünden
vermag.“20 Es ist mein Wunsch, dass
wir bei diesem Treffen zur Feier der
Ankunft Gottes auf der Erde nicht
fehlen. Bedenken wir in diesen
Tagen unseren Einsatz, liebevoller
mit Jesus umzugehen, inniger mit



Jesus zu zusammen zu leben, mehr
zu Jesus zu gehören.

Mitte November habe ich eine kurze
Reise nach Mailand unternommen,
wo man mich seit langem erwartete.
Ich war nur ein Wochenende dort,
aber es war sehr intensiv, denn ich
hatte Gelegenheit, einer großen
Anzahl meiner Töchter und Söhne
aus dem Norden Italiens zu
begegnen und mit vielen anderen
Menschen, die zu den
Bildungsmitteln der Prälatur
kommen, zu sprechen. Ich habe
versucht, ihnen in diesem Jahr des
Glaubens eine Vertiefung ihres
Glaubens ans Herz zu legen. Auch
sollten sie den Herrn um Gnade
bitten, damit in den Köpfen und
Herzen aller die drei theologalen
Tugenden festere Wurzeln schlagen
und Gott selbst uns zu besseren
Kindern machen möge.



Das Jahr des Glaubens, Weihnachten:
welch wunderbare Gelegenheit zu
einem intensiveren Apostolat, um
uns mit allen Menschen eng
verbunden zu fühlen!

Und ich vergesse nicht, Euch um
eure Hilfe zu bitten, damit die
Anliegen, die ich im Herzen trage, in
Erfüllung gehen, überzeugt, dass wir
in der Kirche und mit der Kirche eine
acies ordinata21, ein Heer des
Friedens und der Freude sein
müssen, um allen Menschen zu
dienen. Leben wir die Tage der
Novene zur Unbefleckten
Empfängnis an der Hand Mariens
und danken wir ihr für ihre heilige
Antwort.

Andorra, 1. Dezember 2012

------------------

1 Paul VI., Professio fídei, 30.6.1968.



2 Fides Damasi (DS 71). Papst
Damasus zugeschriebenes
Glaubensbekenntnis.

3 Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 254. Das Zitat stammt
vom 11. Konzil von Toledo, 675 (DS
530).

4 Messbuch, Credo.

5 Seliger Johannes Paul II.,
Ansprache bei der Generalkatechese,
6.11.1985, Nr. 3.

6 1 Tim 6, 16.

7 Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 7.11.2012.

8 Irenäus von Lyon, Adversus
haereses 2, 30, 9 (PG 7, 822).

9 Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 292; vgl. Irenäus von
Lyon, Adversus haereses, 4, 20, 1 (PG
7, 1032).



10 Joh 1, 1-3.

11 Vgl. Gen 1, 26.

12 Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen, 1.1.1973.

13 Hl. Josefmaria, Brief 11.3.1940, Nr.
3.

14 Messbuch, 1. Adventssonntag,
Evangelium (Lesejahr C), Lk 21, 36.

15 Mk 13, 31.

16 Benedikt XVI., Worte beim
Angelus, 18.11.2012.

17 Stundengebet, Vorabend des 17.
Dezember, Antifona ad Magnificat. 18
Benedikt XVI., Homilie bei der Vesper
zum 17.12.2009.

19 1 Joh 3, 1.

20 Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 66.



21 Hld 6, 4.

© Prælatura Sanctæ Crucis et Operis
Dei (Die Verbreitung ist auch
auszugsweise nur mit ausdrücklicher
Zustimmung des Inhaber des
Copyright gestattet).

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/brief-des-pralaten-
dezember-2012/ (12.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/brief-des-pralaten-dezember-2012/
https://opusdei.org/de-de/article/brief-des-pralaten-dezember-2012/
https://opusdei.org/de-de/article/brief-des-pralaten-dezember-2012/

	Brief des Prälaten (Dezember 2012)

