
opusdei.org

Brief des Prälaten
(März 2012)

Bischof Javier Echevarría geht
in seinem Brief insbesondere
"auf eines der traditionellen
Werke der geistlichen
Barmherzigkeit ein (...), von
dessen Wert unser Vater so oft
eindringlich sprach und dem
der Heilige Vater eine
besondere Bedeutung
zuspricht: der Ausübung der
brüderlichen Zurechtweisung."

11.03.2012



Die Fastenzeit hat begonnen, eine
liturgische Zeit, in der wir der vierzig
Tage des Gebetes und des Fastens
Jesu in der Wüste gedenken, bevor er
sein öffentliches Wirken begann.
Und wie der Meister seine
Verkündigung mit einem
drängenden Aufruf zur Umkehr
einleitete – Die Zeit ist erfüllt, das
Reich Gottes ist nahe. Kehrt um und
glaubt an das Evangelium! [1] –, so
fordert uns die Kirche auf, die
Gnaden dieser starken liturgischen
Zeit auszunutzen, um Gott einen
großen Schritt näher zu kommen.

Auch wenn der Ruf zur Umkehr
jeden Tag an uns ergeht, so ertönt er
doch in den Wochen, in die wir
eingetreten sind, noch
eindringlicher. Auf dem Weg, der
zum ewigen Leben führt, können wir
fast unmerklich um eine Kleinigkeit
abweichen. Daher lenkt die Kirche
als gute und weise Mutter unsere
Aufmerksamkeit auf die



Notwendigkeit der Korrektur. Dabei
bedient sie sich auch der Gebete und
Lesungen der Messe, durch die sie
jedem Gläubigen nahe legt, sich Tag
um Tag in konkreten Punkten zu
bekehren. Wenn wir, Kinder Gottes,
diese Texte im Gebet bedenken und
so versuchen, Nutzen daraus zu
ziehen, „können wir in diesen 40
Tagen, die uns zum Hochfest der
Auferstehung führen werden, wieder
neuen Mut finden, um mit Geduld
und Glauben jede Situation der
Schwierigkeiten, des Leids und der
Prüfung anzunehmen, im
Bewusstsein, dass der Herr aus der
Finsternis den neuen Tag
hervorbringen wird“ [2] .

Die Liturgie der Fastenzeit schenkt
uns eine spezielle Gnade für die
Bekehrung des Herzens, aus der
notwendigerweise die guten Werke
entspringen werden. Folgen wir
einmal mehr dem Gedankengang
unseres Vaters: „Sich bekehren ist



Sache eines einzigen Augenblicks,
sich heiligen Sache eines ganzen
Lebens. Der göttliche Samen der
Liebe, den der Herr in uns gelegt hat,
will wachsen, sich in Taten erweisen
und Früchte bringen, die jederzeit
dem Herrn wohlgefällig sind.
Deshalb müssen wir bereit sein, neu
anzufangen und in jeder neuen
Situation, vor die uns das Leben
stellt, das Licht und die Kraft der
ersten Bekehrung wiederzufinden,
uns durch eine gründliche
Gewissenserforschung vorzubereiten
und den Herrn um Hilfe zu bitten,
damit wir ihn und uns selbst besser
kennen lernen. Es gibt keinen
anderen Weg, wenn wir uns von
neuem bekehren wollen.“ [3] Wie ist
unser diesbezüglicher Einsatz seit
Aschermittwoch? Was haben wir uns
vorgenommen? Leben wir jeden Tag
mit Freude diese Bußzeit, die uns
Christus näher bringt?



Über die Fastenbotschaft dieses
Jahres hat der Heilige Vater als Motto
einen Vers aus dem Brief an die
Hebräer gestellt, den er uns zur
Betrachtung vorlegt: Lasst uns
aufeinander achten und uns zur Liebe
und zu guten Taten anspornen. [4]
Dazu erklärt er, dass diese Worte in
einem weiteren Kontext stehen: der
Notwendigkeit, Christus durch die
Ausübung der theologischen
Tugenden aufzunehmen. „Es geht
darum, dass wir ›mit aufrichtigem
Herzen und in voller Gewißheit des
Glaubens‹ zum Herrn hintreten (V.
22), dass wir ›an dem
unwandelbaren Bekenntnis der
Hoffnung festhalten‹ (V. 23), in dem
ständigen Bemühen, gemeinsam mit
unseren Brüdern und Schwestern
›die Liebe und gute Taten‹ zu wirken
(V. 24). Auch wird darauf
hingewiesen, dass es für die
Unterstützung dieses Lebens nach
dem Evangelium wichtig ist, an den
liturgischen Versammlungen und



den Gebetstreffen der Gemeinde
teilzunehmen, den Blick auf das
eschatologische Ziel gerichtet: die
volle Gemeinschaft in Gott (V. 25).“ 
[5]

Wie in früheren Jahren spricht
Benedikt XVI. von neuem über die
Werke der Nächstenliebe, die
zusammen mit Gebet und Fasten die
typischen Bußpraktiken der
Fastenzeit darstellen. Schon bei
anderen Gelegenheiten habe ich
Euch geraten, besonders die Zeiten
des persönlichen Gebetes zu pflegen,
um so den Geist der Buße zu
erneuern, ernsthafter die kleinen
Abtötungen zu beachten, die dem
Leben des Christen Geschmack
verleihen, und dem Nächsten in
seinen materiellen und geistlichen
Bedürfnissen beizustehen. Jetzt
wiederhole ich die Aufforderung,
dies alles gemäß dem christlichen
Geist zu leben, möchte aber vor
allem auf eins der traditionellen



Werke der geistlichen
Barmherzigkeit eingehen, von dessen
Wert unser Vater so oft eindringlich
sprach und dem der Heilige Vater
eine besondere Bedeutung zuspricht:
der Ausübung der brüderlichen
Zurechtweisung, die Jesus Christus
selbst seinen Jüngern ans Herz legte: 
Wenn dein Bruder sündigt, dann geh
zu ihm und weise ihn unter vier Augen
zurecht. Hört er auf dich, so hast du
deinen Bruder zurückgewonnen. [6]

Diese Stelle ist nicht die einzige, die
uns über dieses Zeichen der Liebe
belehrt. Schon im Alten Testament
wird mehrmals darüber gesprochen,
etwa durch den Rat: Rüge den
Weisen, dann liebt er dich. Unterrichte
den Weisen, damit er noch weiser
wird; belehre den Gerechten, damit er
dazulernt. [7] Und an anderer Stelle: 
Den Weg zum Leben geht, wer Zucht
bewahrt; wer Warnung missachtet,
geht in die Irre. [8] Im Neuen
Testament wird infolge der Predigt



Jesu noch konkreter, wie dieses
wichtige Zeichen der brüderlichen
Liebe in die Tat umzusetzen ist, das
die anderen auf ihrem Weg zu Gott
tatkräftig unterstützt. Paulus mahnt,
dass es im Geist der Sanftmut [9] zu
geschehen hat, da man im anderen
nicht den Feind, sondern den Bruder
sehen soll. [10] Die Schrift weist auch
auf Folgendes hin: Jede Züchtigung
scheint zwar für den Augenblick nicht
Freude zu bringen, sondern Schmerz;
später aber schenkt sie denen, die
durch diese Schule gegangen sind, als
Frucht den Frieden und die
Gerechtigkeit. [11] Und der Apostel
Jakobus schließt seinen Brief mit den
klaren Worten: Meine Brüder, wenn
einer bei euch von der Wahrheit abirrt
und jemand ihn zur Umkehr bewegt,
dann sollt ihr wissen: Wer einen
Sünder, der auf Irrwegen ist, zur
Umkehr bewegt, der rettet ihn vor
dem Tod und deckt viele Sünden zu.
[12] Vergessen wir nicht, dass der hl.
Josefmaria immer, wenn er in ein



Zentrum kam, als erstes nachfragte,
ob es einen Kranken gäbe, und
unmittelbar darauf: „Seid ihr
zufrieden? Lebt ihr die brüderliche
Zurechtweisung?“

Aber leider ist trotz dieser
eindringlichen Mahnungen seitens
des Meisters, dessen Lehre die
Apostel weitertragen, seitens vieler
Heiliger und auch unseres Vaters
dieses Werk geistlicher
Barmherzigkeit recht vielen Christen
unbekannt. Der Papst beklagt diese
Tatsache, wenn er schreibt: „Und
hier möchte ich an einen Aspekt des
christlichen Lebens erinnern, von
dem ich meine, dass er in
Vergessenheit geraten ist: die
brüderliche Zurechtweisung im
Hinblick auf das ewige Heil.
Heutzutage ist man generell sehr
empfänglich für das Thema der
Fürsorge und der Wohltätigkeit
zugunsten des leiblichen und
materiellen Wohls der Mitmenschen,



die geistliche Verantwortung
gegenüber den Brüdern und
Schwestern findet hingegen kaum
Erwähnung. Anders war dies in der
frühen Kirche und ist es in den
wirklich im Glauben gereiften
Gemeinden, wo man sich nicht nur
der leiblichen Gesundheit der Brüder
und Schwestern annimmt, sondern
mit Blick auf ihre letzte Bestimmung
auch des Wohls ihrer Seele.“ [13]

In diesem kleinen Teil der Kirche,
der die Prälatur Opus Dei ist, lieben
und leben wir diese Praxis des
Evangeliums – nicht als betrachteten
wir uns als etwas Besseres, sondern
dank der Gnade Gottes und dem
besonderen Licht, das er unserem
Gründer gewährt hat, so dass dieser
einige Lehren aus der Heiligen
Schrift mit besonderer Tiefe erfasste.
Daher machte er von Beginn des
Werkes an selbst die brüderliche
Zurechtweisung und lehrte andere,
sie auszuüben. Er selbst bestätigte,



dass „ihre Wurzeln im Evangelium
zu finden sind“ [14] ; und er fügte
hinzu, dass „sie ein
Freundschaftserweis im Zeichen des
Glaubens und ein Beweis von
Vertrauen ist“ und uns zudem „den
Wohlgeschmack der ersten
christlichen Gemeinde verkosten
lässt“ [15] .

Der hl. Josefmaria maß dieser aus
dem Evangelium erwachsenen
Tradition so viel Wert bei, dass er
nicht nachgab, bis er – als es 1950 um
die endgültige Approbation des
Geistes des Werkes ging – vom
Heiligen Stuhl die Erlaubnis
erwirkte, dass auch der Gründer und
seine Nachfolger in der Leitung des
Opus Dei aus diesem Mittel der
Heiligung Nutzen ziehen könnten,
das der Heilige Geist einsetzt, um die
Menschen zu bessern. In aller
Einfachheit erzählte er seinen
Kindern davon: „Als ich unsere
Statuten dem Heiligen Stuhl vorlegte



(…), gab es immer Widerspruch,
wenn ich von der brüderlichen
Zurechtweisung für den Vater
sprach: Wie kann man denjenigen,
der an der Spitze steht, korrigieren?
Man darf ihm nichts dergleichen
sagen! Damit war ich nicht
einverstanden; und ich erklärte
auch, warum: Wie kann man mich,
der ich ein armseliger Mensch bin –
und auch meine Nachfolger, die
besser sein werden als ich, aber auch
Menschen voller Armseligkeiten –
ohne dieses Mittel der Heiligung
lassen? Diejenigen, die die
Zurechtweisung, diese tief christliche
Gewohnheit, machen – auch wenn es
ihnen schwerfällt und sie sich
überwinden müssen –, und die, die
sie empfangen – auch wenn es sie
schmerzt und sie demütigt –, haben
ein wunderbares Werkzeug der
Heiligkeit in der Hand, das seine
Wurzeln im Evangelium hat. Dieses
Argument hat sie überzeugt.“ [16]



Unser Gründer legte ganz klar fest,
wie die brüderliche Zurechtweisung
zu erteilen und zu empfangen ist. Er
sprach von den Regeln der Klugheit
und der Nächstenliebe, die immer
und in jedem Fall zu beachten seien,
so dass sie wirklich ein Werkzeug der
eigenen Heiligkeit und der des
anderen ist. An erster Stelle muss sie
stets eine klarer Ausdruck
übernatürlicher Liebe und
natürlicher Zuneigung sein und aus
dem Interesse an der eigenen
Heiligkeit und an der unserer
Mitmenschen kommen. Der hl.
Josefmaria sagte klipp und klar: „Die
brüderliche Zurechtweisung muss
mit Fingerspitzengefühl erteilt
werden, was Form wie Inhalt angeht;
denn in diesem Augenblick bist du
ein Werkzeug Gottes.“ [17] Auch der
Papst schreibt in seiner Botschaft:
„Die christliche Zurechtweisung hat
ihren Beweggrund niemals in einem
Geist der Verurteilung oder der
gegenseitigen Beschuldigung; sie



geschieht stets aus Liebe und
Barmherzigkeit.“ [18]

Dieser eindeutigen Vorgabe
entsprechend fragt man im Werk um
Rat, bevor man jemanden durch die
brüderliche Zurechtweisung auf
etwas hinweist. In jedem Fall
versichert man sich, dass wir diesen
Hinweis mit lauterer Absicht
machen; eventuell rät man uns, wie
wir ihn unter Beachtung der
konkreten Umstände der Person am
besten formuliert, damit er dem
Empfänger wirklich helfen kann. So
wird sichergestellt, dass diese
Möglichkeit der Hilfestellung immer
ein klarer Beweis der Klugheit, des
Feingefühls und der Achtung vor
dem anderen ist. Ich denke gerne an
die Geradlinigkeit, mit der unser
Vater überall, wo er war, vorging.
Wenn jemand sich über einen
anderen Menschen oder ein
bestimmtes Verhalten beklagte,
fragte er: Haben Sie mit der Person



gesprochen? Und dann riet er, es zu
tun, denn auf diese Weise würde er
ihn dazu bewegen, sich, wenn nötig,
zu ändern.

Erinnern wir alle Christen an die
Aufforderung, diese Empfehlung
Christi konkret anzuwenden;
vergessen wir nicht, dass es sich, wie
der Heilige Vater in seiner Botschaft
erwähnt, um eine heute fast
unbekannte Maßnahme handelt.
Leider sprechen die Leute häufig
hinter ihrem Rücken schlecht von
den anderen, ohne den Mut zu
haben, sie unter vier Augen und aus
übernatürlichen Motiven auf diese
Fehler oder Schwächen, die sie
korrigieren sollten, hinzuweisen.
Daher kommt es, dass das Laster der
üblen Nachrede echte Schäden im
familiären und gesellschaftlichen
Zusammenleben verursacht.

Alle müssen wir neu entdecken, wie
wichtig die menschliche Tugend der



Loyalität für die Beziehungen
untereinander, im gesellschaftlichen
Leben, im Beruf usw. ist. In dieser
Hinsicht ist die Ausübung der
brüderlichen Zurechtweisung – unter
Beachtung der notwendigen Regeln
der Klugheit und der Nächstenliebe –
von enormer Bedeutung. Der hl.
Josefmaria erkannte mit seinem
übernatürlichen Realismus, dass
„wir alle voller Fehler sind, die jeder
auch sieht und gegen die wir
anzugehen versuchen; aber es gibt
noch viele andere Fehler, die wir
nicht sehen (…), und einige davon
werden uns in der brüderlichen
Zurechtweisung aufgedeckt (…). Man
macht sie uns, weil man uns gerne
hat, denn unser Zusammenleben ist
das einer christlichen Familie, voll
gegenseitiger Zuneigung.

Mit allen zusammen leben, das
bedeutet, sich gerne zu haben, sich
zu verstehen und die anderen zu
entschuldigen. Aber es gibt auch



Dinge, die man zwar entschuldigt,
über die man aber nicht einfach
hinwegsehen kann; das sind die, die
man jedem in der brüderlichen
Zurechtweisung offenlegt.“ [19]

Dieser im Evangelium begründete
Ratschlag erhält eine zusätzliche
Bedeutung, wenn die Treue zu Gott
auf dem Spiel steht. Daher, schreibt
der Papst, „ist es wichtig, sich wieder
auf diese Dimension der christlichen
Nächstenliebe zu besinnen. Vor dem
Bösen darf man nicht schweigen. Ich
denke hier an die Haltung jener
Christen, die sich aus menschlichem
Respekt oder einfach aus
Bequemlichkeit lieber der
vorherrschenden Mentalität
anpassen, als ihre Brüder und
Schwestern vor jenen Denk- und
Handlungsweisen zu warnen, die der
Wahrheit widersprechen und nicht
dem Weg des Guten folgen“ [20] .
Natürlich ist es immer schwierig, den
anderen in diesen Aspekten zu



helfen. „Sich demütigen ist immer
hart, sich zurechtweisen lassen fällt
schwer, besonders am Anfang. Aber
auch selbst zurechtweisen ist
niemals leicht, das weiß jeder.“ [21]
Und an anderer Stelle sagt unser
Vater: „Sie kann schwerfallen; ihr
aus dem Wege zu gehen, mag
bequem sein – sehr bequem sogar –,
aber es verrät Mangel an
übernatürlicher Zuwendung. Für
solche Unterlassungen wirst du Gott
Rechenschaft ablegen müssen.“ [22]

Wenn Ihr diese Zeilen erhaltet,
nehme ich gerade an
Besinnungstagen teil. Betet dafür,
dass sie Frucht bringen, dass ich
mich von neuem zum Herrn
bekehre, um der Kirche, dem Werk,
meinen Töchtern und Söhnen und
allen Menschen besser zu dienen;
wie immer möchte ich vor allem,
dass Ihr Euch mit meinen Anliegen
verbindet. Auch in der Römischen
Kurie werden zu diesem Zeitpunkt



geistliche Exerzitien gehalten, an
denen der Papst mit seinen engsten
Mitarbeitern teilnimmt. Es ist also
auch ein geeigneter Moment, die
Bitten für ihn und seine Anliegen zu
intensivieren, was ich Euch so oft ans
Herz lege. Betet auch besonders
während seiner Pastoralreise nach
Mexiko und Kuba vom 23. bis 29.
März für ihn, damit sie reiche
apostolische Früchte bringt.

Zum Schluss möchte ich noch kurz
die kirchlichen Feste und die
Jahrestage unserer Familie in den
kommenden Wochen ins Gedächtnis
rufen. Am 11. März jährt sich der
Geburtstag unseres lieben Alvaro
und am 23. sein dies natalis , sein
Heimgang zu Gott. Am 19. März ist
das Hochfest des heiligen Josef, des
Patrons der Kirche und des Werkes.
Danach feiern wir das Fest der
Verkündigung, das in diesem Jahr
liturgisch am 26. begangen wird. Und
am 28. März ist ein neuer Jahrestag



der Priesterweihe des hl. Josefmaria.
Wenn wir alle diese Tage nutzen, um
ehrliche Vorsätze zur Besserung zu
fassen, werden mit der Fürsprache
unserer Mutter Maria die der
Fastenzeit eigenen
Bekehrungsgnaden ihr Ziel leichter
erreichen.

Ich muss zugeben, dass ich mich
jeden Tag in Ungeduld verzehre, weil
ich überall da sein möchte, wo Ihr
arbeitet. Und ich erinnere mich an
eine Überlegung des hl. Josefmaria:
Warum bleiben Sie eigentlich in
Rom?, so könnte jemand fragen. –
Weil ich muss, war seine Antwort
darauf. Und ich füge hinzu: Wie nah
war er dennoch allen seinen
Töchtern und Söhnen!

Mit diesem Wunsch nach tiefer
innerer Erneuerung und einem stets
wachsenden apostolischen Eifer
segnet Euch

Euer Vater



+ Javier

-------------------

[1] Messbuch, Erster Fastensonntag, 
Evangelium (B) ( Mk 1, 15)

[2] Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 22.2.2012

[3] Hl. Josefmaria, Christus begegnen ,
Nr. 58

[4] Hebr 10, 24

[5] Benedikt XVI., Botschaft für die
Fastenzeit 2012 , 3.11.2011

[6] Mt 18, 15

[7] Spr 9, 8-9

[8] Spr 10, 17

[9] Gal 6, 1

[10] Vgl. 2 Thess 3, 15

[11] Hebr 12, 11



[12] Jak 5, 19-20

[13] Benedikt XVI., Botschaft für die
Fastenzeit 2012 , 3.11.2011

[14] Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede , Nr. 566

[15] Hl. Josefmaria, November 1964

[16] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen,
21.11.1958

[17] Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede , Nr. 147

[18] Benedikt XVI., Botschaft für die
Fastenzeit 2012 , 3.11.2011

[19] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen,
30.12.1962

[20] Benedikt XVI., Botschaft für die
Fastenzeit 2012 , 3.11.2011



[21] Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede , Nr. 641

[22] Ebd ., Nr. 146

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/brief-des-pralaten-des-opus-

dei-marz-2012/ (12.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/brief-des-pralaten-des-opus-dei-marz-2012/
https://opusdei.org/de-de/article/brief-des-pralaten-des-opus-dei-marz-2012/
https://opusdei.org/de-de/article/brief-des-pralaten-des-opus-dei-marz-2012/

	Brief des Prälaten (März 2012)

