
opusdei.org

Brief des Prälaten 9.
Januar 2018

„Im menschlichen Bereich“,
sagt uns der heilige Josefmaria,
„möchte ich euch als Erbe die
Liebe zur Freiheit und den
Humor hinterlassen“. In seinem
Brief, datiert am Geburtstag des
Gründers, legt Fernando Ocariz
die Bedeutung der Freiheit im
Opus Dei dar.

15.01.2018

Gott schütze Euch, meine geliebten
Töchter und Söhne!



1. In den vergangenen Monaten habe
ich häufig über Freiheit gesprochen
und bin damit einem Wunsch des
Generalkongresses nachgekommen.
Auf den folgenden Seiten möchte ich
an einige Aspekte dieses großen
Geschenkes erinnern, das Gott uns
gemacht hat. Ich folge dabei der
Lehre des heiligen Josefmaria, der
sein ganzes Leben lang in die
Freiheit verliebt war. Einmal schrieb
er: „Ich werde nicht müde zu
wiederholen, dass eins der
deutlichsten Merkmale des Geistes
des Opus Dei die Liebe zur Freiheit
und zum Verständnis ist.“[1] Danken
wir Gott aus ganzem Herzen, wenn
wir diese seine Worte jetzt erneut
lesen und betrachten! Überlegen wir
dabei auch, wie wir sie mit Hilfe der
Gnade in unserem persönlichen
Leben besser umsetzen können. So
werden wir auch besser in der Lage
sein, dazu beizutragen, dass mehr
Menschen zur „Freiheit und



Herrlichkeit der Kinder Gottes“ (Röm
8, 21) gelangen können.

Der leidenschaftliche Kampf um
Freiheit, die Sehnsucht nach ihr beim
Einzelnen und in den Völkern sind
positive Merkmale unserer Zeit. Der
Respekt vor der Freiheit jeder Frau
und jedes Mannes bedeutet, sie
ernstzunehmen als Personen, die
verantwortlich sind für ihre eigenen
Handlungen und die über ihr Leben
selbst bestimmen können. Auch
wenn die Freiheit nicht immer dazu
führt, das Beste aus sich
herauszuholen, kann man ihren
Wert doch nie hoch genug
einschätzen; denn ohne Freiheit
kann man nicht lieben.

Traurig ist, dass in vielen Kreisen
verkannt wird, was Freiheit wirklich
ist. Häufig wird eine illusorische,
grenzenlose Freiheit als höchstes Ziel
des Fortschritts angestrebt. Dabei
existieren leider vielfach Formen von



Unterdrückung und einer bloß
scheinbaren Freiheit, die in
Wirklichkeit aus Ketten besteht, die
versklaven – einer Freiheit, die sich
früher oder später als leer entpuppt.
„Einige halten sich für frei“, schreibt
der Papst, „wenn sie abseits von Gott
eigene Wege gehen. Aber sie merken
nicht, dass sie dabei existenziell
verwaisen, dass sie ohne Schutz sind,
ohne ein Heim, in das sie immer
zurückkehren können. Sie hören auf,
Pilger zu sein, und werden zu
Umherirrenden.“[2]

Zur Freiheit berufen

2. Wir sind „berufen zur
Freiheit“ (Gal 5, 13). Die Schöpfung
selbst ist Manifestation der göttlichen
Freiheit. Die Berichte der Genesis
geben Zeugnis von der
schöpferischen Liebe Gottes, von
seiner Freude, der Welt seine Güte
und Schönheit mitzuteilen (vgl. Gen
1, 31) und dem Menschen seine



Freiheit. (vgl. Gen 1, 26-29). Gott hat
uns fähig gemacht, das Gute zu
wählen und zu lieben und auf seine
Liebe mit Liebe zu antworten.
Trotzdem kann unsere Begrenztheit
als Geschöpfe dazu führen, dass wir
uns von Gott trennen. „Es ist ein
Geheimnis der göttlichen Weisheit,
dass Gott, als er uns nach seinem Bild
und Gleichnis schuf (vgl. Gen 1, 26),
das Risiko der menschlichen Freiheit
eingehen wollte.“[3]

Schon am Anfang seiner Geschichte
führte dieses Risiko den Menschen in
der Tat dazu, die Liebe Gottes durch
die Erbsünde zurückzuweisen.
Dadurch ist die Kraft der
menschlichen Freiheit zum Guten
geschwächt und der Wille geneigt
zur Sünde. Seitdem schwächen die
persönlichen Sünden die Freiheit
noch mehr. Daher bewirkt die Sünde
immer eine mehr oder weniger
große Abhängigkeit (vgl. Röm 6,
17-20). Dennoch „bleibt der Mensch



weiterhin immer frei“[4]. Auch wenn
„seine Freiheit immer auch brüchig
ist“[5], bleibt sie bestehen als
wesentliches Gut jedes Menschen,
das geschützt werden muss. Gott ist
der Erste, der sie respektiert und
liebt, denn „er will keine Sklaven,
sondern Kinder“[6].

3. „Wo jedoch die Sünde mächtig
wurde, da ist die Gnade übergroß
geworden“ (Röm 5,20). Durch die
Gnade entsteht eine neue, höhere
Freiheit, zu der „Christus uns befreit
hat“ (Gal, 5, 1). Durch seine Worte
und seine Werke befreit der Herr uns
von der Sünde, sie alle haben
erlösende Wirksamkeit. Deswegen
„schwingt in allen Geheimnissen
unseres katholischen Glaubens
dieses Loblied auf die Freiheit
mit“[7]. Häufig habe ich Euch daran
erinnert, dass Jesus Christus die
Mitte unseres Lebens sein muss. Um
den tiefsten Sinn der Freiheit zu
finden, mussen wir ihn betrachten.



Wir staunen angesichts der Freiheit
Gottes, der sich aus reiner Liebe
erniedrigt und unser Fleisch
annimmt. Vor unseren Augen
entfaltet sich seine Freiheit in seinem
Leben auf Erden bis hin zum
Kreuzesopfer: „Ich gebe mein Leben
hin, um es wieder zu nehmen.
Niemand entreißt es mir, sondern
ich gebe es von mir aus hin“ (Joh 10,
17-18). Es hat in der Geschichte der
Menschheit keinen so zutiefst freien
Akt gegeben wie die Hingabe des
Herrn am Kreuz. „In der
vollkommenen Freiheit der Liebe
will er den Tod erleiden“[8].

Das Johannesevangelium berichtet
von einem Dialog des Herrn mit
einigen Leuten, die an ihn glaubten.
In den Worten des Herrn ertönt mit
großer Kraft ein Versprechen:
„Veritas liberabit vos, die Wahrheit
wird euch frei machen“ (Joh 8, 32).
„Welche Wahrheit ist das, die einem
ganzen Leben den Weg der Freiheit



eröffnet und vollendet? Mit der
Freude und der Gewissheit, die aus
der Verbindung zwischen Gott und
seinen Geschöpfen hervorgehen, will
ich sie Euch nennen: zu wissen, dass
wir aus Gott stammen, dass wir von
der Heiligsten Dreifaltigkeit geliebt
werden, dass wir Kinder des
erhabensten Vaters sind. Ich bitte
unseren Herrn darum, dass wir
dessen ganz und gar inne werden, es
Tag für Tag auskosten – dann werden
wir als freie Menschen handeln.“[9]

4. Unsere Gotteskindschaft bewirkt,
dass sich unsere Freiheit mit all der
Kraft entfalten kann, die Gott in sie
hineingelegt hat. Wir sind nicht frei,
wenn wir uns vom Haus des Vater
trennen, sondern wenn wir uns als
Kinder Gottes annehmen. „Wer sich
nicht als Sohn Gottes weiß, kennt
nicht die innerste Wahrheit seines
Seins“[10], sondern er kehrt sich
selbst den Rücken, er lebt mit sich im
Streit. Wie befreiend ist die



Vergebung Gottes, der uns zu uns
selbst zurückfinden lässt, zu
unserem wahren Vaterhaus (vgl. Lk
15, 17-24). Und wenn wir anderen
verzeihen, fühlen wir auch diese
Befreiung.

Der Glaube an die Liebe Gottes zu
jedem Einzelnen von uns (vgl. 1 Joh
4, 16) lässt uns ihm aus Liebe
entsprechen. Wir sind fähig zu
lieben, weil er uns zuerst geliebt hat
(vgl. 1 Joh 4, 10). Das Bewusstsein,
dass die unendliche Liebe Gottes
nicht nur am Beginn unserer
Existenz da war, sondern in jedem
Moment gegenwärtig ist, weil er uns
näher ist, als wir uns selbst sind[11],
erfüllt uns mit Sicherheit. Das
Bewusstsein, dass Gott uns in jedem
Menschen erwartet (vgl. Mt 25, 40),
dass er auch in dessen Leben durch
uns aufscheinen will, bringt uns
dazu, mit vollen Händen zu geben,
was wir empfangen haben. Meine
Kinder, wir haben in unserem Leben



viel Liebe empfangen und
empfangen sie weiterhin! Diese
Liebe Gott und den anderen
Menschen gegenüber zu erwidern ist
das, was der Freiheit in ihrem
innersten Wesen am meisten
entspricht. Die Liebe ist eine 
Verwirklichung der Freiheit, sie führt
sie zurück zu ihrem Ursprung und
hin zu ihrem Ziel: zur Liebe Gottes.
„Freiheit findet ihren eigentlichen
Sinn, wenn sie im Dienst an der
erlösenden Wahrheit ausgeübt wird,
wenn sie sich verausgabt auf der
Suche nach der unendlichen Liebe
Gottes, die uns von allen Formen der
Sklaverei befreit.“[12]

Daher führt der Geist der
Gotteskindschaft zu einer großen
inneren Freiheit, zu tiefer Freude
und zu einem gelassenen
Optimismus, der der Hoffnung
entspringt: spe gaudentes (Röm 12,
12). Das Bewusstsein, dass wir
Kinder Gottes sind, lässt uns auch die



Welt lieben, die gut aus den Händen
Gottes, unseres Vaters,
hervorgegangen ist. So leben wir mit
der Sicherheit, Gutes tun zu können,
die Sünde zu besiegen und die Welt
zu Gott führen zu können. Papst
Franziskus hat es im Hinblick auf
unsere Mutter Maria so ausgedrückt:
„Von Maria, die voll der Gnade ist,
lernen wir, dass die Freiheit des
Christen mehr ist als Befreiung von
der Sünde. Es ist vielmehr die
Freiheit, die uns die irdischen
Wirklichkeiten in einem neuen
geistlichen Licht sehen lässt, die
Freiheit, Gott und die Nächsten mit
reinem Herzen zu lieben und in
froher Hoffnung auf das Kommen
des Reiches Christi zu leben.“[13]

Freiheit des Geistes

5. Frei zu handeln, ohne jeglichen
Zwang, ist der menschlichen Würde
eigen – und mit noch mehr Grund
der Würde der Töchter und Söhne



Gottes. Zugleich ist es nötig, „die
Liebe zu einer Freiheit zu stärken,
die nicht willkürlich, sondern durch
die Anerkennung des ihr
vorausgehenden Guten menschlicher
geworden ist“[14], also einer Freiheit
im Einklang mit Gott.

Deshalb möchte ich bei der
Bedeutung der Freiheit des Geistes
verweilen. Ich beziehe mich dabei
nicht auf den doppeldeutigen Sinn,
den man diesem Begriff bisweilen
auch gibt, nämlich, auf Kosten
jedweder Norm den eigenen Willen
durchzusetzen. In Wirklichkeit ist
die Freiheit jedes Menschen begrenzt
aufgrund von naturgegebenen
Pflichten und eingegangenen
Bindungen (familiären, beruflichen,
staatlichen etc.). In ihnen allen
können wir frei handeln, wenn wir
es aus Liebe tun: „Dilige et quod vis
fac: Liebe und tu, was du willst.“[15]
Die wahre Freiheit des Geistes
besteht in der Fähigkeit und



gewohnheitsmäßigen Haltung, aus
Liebe zu handeln, insbesondere in
der Bereitschaft, das zu tun, was Gott
in der betreffenden Situation von
uns möchte.

„Liebst du mich?“ (Joh 21, 17) – Das
Leben des Christen ist Antwort auf
diese Frage des Herrn – frei, gewollt
und bereit. Deshalb ist „die Meinung,
Hingabe und Freiheit seien
unvereinbar, irrig. Denn die Hingabe
ist ja gerade eine Folge der Freiheit.
Wenn eine Mutter sich aus Liebe zu
ihren Kindern aufopfert, hat sie
gewählt, und an dieser Liebe wird
man ihre Freiheit messen. Wenn
diese Liebe groß ist, wird sich die
Freiheit als fruchtbar erweisen: Das
Wohl der Kinder hat seine Wurzeln
gerade in dieser gesegneten Freiheit,
die die Hingabe wählt, und erwächst
aus dieser gesegneten Hingabe, die
die Freiheit ist.“[16]



Auf diesem Hintergrund versteht
sich, dass die Freiheit des Einzelnen
zu stärken nicht bedeutet, ihn
weniger zu fordern. Je freier man ist,
desto mehr vermag man zu lieben.
Und Liebe ist anspruchsvoll: „Sie
erträgt alles, glaubt alles, hofft alles,
hält allem stand“ (1 Kor 13, 7). In der
Liebe wachsen heißt in der Freiheit
wachsen, freier werden. Mit Worten
des heiligen Thomas von Aquin:
„Quanto aliquis plus habet de caritate,
plus habet de libertate“[17]. Je stärker
unsere Liebe ist, desto freier sind
wir. Wir handeln auch dann mit
Freiheit des Geistes, wenn wir keine
Lust zu etwas Bestimmtem haben,
das uns besonders schwerfällt, es
aber aus Liebe tun, das heißt, nicht
weil es uns gefiele, sondern weil wir
es tun wollen. „Wir müssen uns als
Kinder Gottes fühlen mit dem
freudigen Verlangen, den Willen
unseres Vaters zu erfüllen. Alles
nach dem Willen Gottes tun, und
zwar, weil wir es so wollen: einen



übernatürlicheren Grund gibt es
nicht.“[18]

6. Die Freude ist auch ein Zeichen
geistiger Freiheit. „Im menschlichen
Bereich“, sagt uns der heilige
Josefmaria, „möchte ich euch als
Erbe die Liebe zur Freiheit und den
Humor hinterlassen“[19]. Das sind
zwei Phänomene, die sehr
unterschiedlich zu sein scheinen, die
aber miteinander verbunden sind;
denn wer frei ist zu lieben, fühlt
Freude in seiner Seele und ist guter
Laune. Er blickt auf die Welt und
sieht – nicht bloß aus natürlicher
Veranlagung heraus – die positive,
manchmal auch lustige Seite der
Dinge und Situationen. Wie Papst
Franziskus sagt, Er „ist Initiator der
Freude, Schöpfer der Freude. Und
diese Freude im Geist schenkt uns
die echte christliche Freiheit. Ohne
Freude könnten wir Christen nicht
frei sein. Wir wären Sklaven unserer
Traurigkeit.“[20]



Diese Freude soll alles in unserem
Leben durchdringen. Gott will, dass
wir glücklich sind. Wenn Jesus zu
den Aposteln spricht, spricht er auch
zu uns: „Damit meine Freude in euch
sei, und eure Freude vollkommen
werde“ (Joh 15, 11). Daher können
wir auch die Pflichten mit Freude
erfüllen, die uns nicht angenehm
sind. Der heilige Josefmaria sagt uns:
„Es ist falsch zu denken, man könne
nur die Arbeit mit Freude tun, die
einem gefällt“[21]. Auch das, was
schwerfällt, was nicht gefällt, kann
man mit Freude tun – und nicht mit
schlechter Stimmung –, wenn man es
aus und mit Liebe tut und deshalb in
Freiheit. Am 28. April 1963 hielt der
heilige Josefmaria sein Gebet laut
und erläuterte das Licht, das ihm
1931, viele Jahre zuvor, zuteil
geworden war: „Du hast gewollt,
Herr, dass ich verstehen konnte, dass
dem Kreuz begegnen bedeutet, das
Glück, die Freude zu finden. Der
Grund dafür ist – das sehe ich klarer



denn je – das Kreuz tragen, heißt,
sich mit Christus identifizieren,
Christus sein, Sohn Gottes.“[22]

7. Das ganze göttliche Gesetz und
alles, was den Willen Gottes für den
Einzelnen ausmacht, unterdrückt
nicht die Freiheit. Im Gegenteil, es ist
lex perfecta libertatis (Jak 1, 25), das
vollkommene Gesetz der Freiheit,
wie das Evangelium selbst, enthält es
doch voll und ganz das Gesetz der
Liebe. Es ist nicht bloß eine äußere
Norm, die zu lieben befiehlt, sondern
zugleich innere Gnade, die die Kraft
zu lieben schenkt. „Pondus meum
amor meus“: Meine Liebe ist mein
Gewicht, sagte der heilige
Augustinus[23]. Damit bezog er sich
nicht so sehr auf die klare Tatsache,
dass die Liebe manchmal einen
hohen Preis hat, sondern vielmehr
darauf, dass die Liebe das ist, was
uns im Innersten bewegt und uns
überallhin gelangen lässt. „Eo feror,
quocumque feror“, sie treibt mich auf



meinem Weg[24]. Überlegen wir,
jeder für sich: Was ist das Motiv, das
mich umtreibt?

Wer die Liebe zu Gott in seinem
Herzen trägt, erfährt persönlich, dass
„Freiheit und Hingabe kein
Widerspruch sind. Sie tragen sich
gegenseitig. Die Freiheit kann man
nur aus Liebe hingeben; jeder andere
Verzicht auf sie ist unbegreiflich. Es
geht dabei nicht um irgendein
Wortspiel. In der frei gewählten
Hingabe erneuert die Freiheit immer
wieder die Liebe; und sich erneuern
heißt, immer jung sein, mit einem
weiten Herzen, fähig zu großen
Idealen und großen Opfern.“[25] Der
Gehorsam Gott gegenüber ist also
nicht nur ein freier Akt, sondern
auch ein befreiender Akt.

„Ich habe eine Speise zu essen, die
ihr nicht kennt“, sagt Jesus zu seinen
Jüngern. „Meine Speise ist es, den
Willen dessen zu tun, der mich



gesandt hat und sein Werk zu
vollenden“ (Joh 4, 32-34). Für Jesus ist
der Gehorsam dem Vater gegenüber
Speise, die ihm Kraft gibt. So ist es
auch bei uns: Jünger Jesu sein,
erklärte der heilige Johannes Paul II.,
bedeutet, „der Person Jesu selbst
anzuhängen, sein Leben und sein
Schicksal zu teilen durch Teilnahme
an seinem freien und liebenden
Gehorsam gegenüber dem
Vater“[26].

Benedikt XVI. vertiefte noch diese
innige Beziehung zwischen Freiheit
und Hingabe: „In diesem Gehorsam
dem Vater gegenüber verwirklicht
Jesus seine Freiheit als bewusste
Entscheidung, die ihren Grund in der
Liebe hat. Wer ist freier als er, der
der Allmächtige ist? Er aber hat seine
Freiheit nicht als Willkür oder als
Herrschaft gelebt. Er hat sie als
Dienst gelebt. Auf diese Weise hat er
die Freiheit, die sonst ›leere‹
Möglichkeit bliebe, etwas zu tun oder



zu lassen, mit Inhalt ›gefüllt‹. Wie
das Leben des Menschen selbst
schöpft auch die Freiheit Sinn aus
der Liebe. (…) Die christliche Freiheit
ist also alles andere als Willkür; sie
ist Nachfolge Christi in der
Selbsthingabe bis hin zum
Kreuzesopfer. Es mag paradox
anmuten, aber den Höhepunkt
seiner Freiheit hat der Herr am
Kreuz gelebt, als Gipfel der Liebe. Als
sie auf Golgota zu ihm schrieen:
›Wenn du der Sohn Gottes bist, so
steig herab vom Kreuz!‹, zeigte er
seine Freiheit als Sohn gerade
dadurch, dass er an jenem
Hinrichtungsort blieb, um bis ins
letzte den barmherzigen Willen des
Vaters zu vollbringen.“[27]

„Du hast mich betört, o Herr, und ich
ließ mich betören. Du hast mich
gepackt und überwältigt!“ (Jer 20, 7).
Welche Fülle an Gefühlen enthält
dieses Gebet des Propheten Jeremias!
Die eigene Berufung als Geschenk



Gottes verstehen – und nicht nur als
einen Sack von Verpflichtungen –,
selbst wenn man leidet, das ist auch
ein Zeichen von Freiheit des Geistes.
Wie befreiend ist das Wissen, dass
Gott uns liebt, wie wir sind, und uns
vor allem beruft, uns von ihm lieben
zu lassen!

8. Freiheit des Geistes bedeutet auch,
uns nicht mit Verpflichtungen zu
belasten, die nicht existieren. Uns
flexibel lösen von manchen Dingen
im Leben, die wir ändern können, da
sie von unserer persönlichen
Entscheidung abhängen. Wie Don
Javier uns schon vor zwanzig Jahren
schrieb: „Es gibt Handlungen, die
verpflichtend sind, und andere, die
es in ihrem konkreten Gehalt nicht
sind, aber bei den einen wie den
anderen müssen wir frei und
verantwortlich trachten, das höchste
Gebot der Liebe zu Gott zu erfüllen.
Auf diese Weise sind wir frei und
gehorchen zugleich.“[28]



Im Werk müssen wir immer die
Atmosphäre von Vertrauen und
Freiheit aufrecht erhalten, die es
erleichtert, den Verantwortlichen zu
sagen, was uns besorgt, was wir
nicht verstehen oder was verbessert
werden müsste. Dieses Klima des
Vertrauens lebt auch von der
Loyalität und Geduld, die mit
Gelassenheit und Humor die
menschlichen Begrenzungen und
ärgerlichen Situationen erträgt. So ist
die Haltung eines guten Sohnes, der
in Ausübung seiner Freiheit Güter
schützt, die wichtiger sind als sein
persönlicher Standpunkt, selbst
wenn er überzeugt ist, Recht zu
haben: Güter wie Einheit und
Frieden in der Familie, die von
unschätzbarem Wert sind. „Wenn
uns die eigenen Ansichten von den
anderen Menschen trennen und
dazu führen, die Einheit und die
Eintracht mit unseren Brüdern zu
zerstören, dann ist dies ein
deutliches Zeichen dafür, dass wir



nicht nach dem Geist des Herrn
handeln.“[29]

9. Selbst wenn es Situationen gibt,
unter denen wir leiden – Gott bedient
sich ihrer häufig, um uns Jesus
ähnlich werden zu lassen. So heißt es
im Brief an die Hebräer: Er „lernte
an seinem Leiden den Gehorsam
kennen“ (Hebr 5, 8) und „so wurde er
für alle, die ihm folgen, der Urheber
des ewigen Heiles“ (5, 9): Er brachte
uns die Freiheit der Kinder Gottes. Es
ist auch Zeichen und Quelle von
Freiheit des Geistes, die
menschlichen Begrenzungen, die wir
alle haben, zu akzeptieren, ohne
darauf zu verzichten, sie im Rahmen
des Möglichen zu überwinden. Stellt
euch im Kontrast dazu die Haltung
des älteren Bruders im Gleichnis vor
(Lk 15, 25-30): Er wirft seinem Vater
so vieles vor, das er mit Bitterkeit in
seinem Herzen aufbewahrt hat, und
er ist auch nicht fähig, an der Freude
der Familie teilzunehmen. Seine



Freiheit ist eng und egoistisch
geworden, unfähig zu lieben und zu
begreifen, dass „all das Meinige dein
ist“ (Lk 15, 31). Er lebte im gleichen
Haus mit dem Vater, aber er war
nicht frei, denn sein Herz befand sich
außerhalb.

Wie schön ist im Kontrast dazu die
Geschichte der Moabiterin Rut, bei
der Freiheit und Hingabe tief
verwurzelt sind in der
Familienzugehörigkeit. Es ist
bewegend zu sehen, wie diese Frau
auf den Rat ihrer Schwiegermutter
antwortet, die sie ermutigt, ihr
eigenes Leben zu leben: „Dränge
mich nicht, dich zu verlassen und
umzukehren. Wohin du gehst, dahin
gehe ich auch, und wo du bleibst, da
bleibe ich auch. Dein Volk ist mein
Volk, und dein Gott ist mein Gott. Wo
du stirbst, da sterbe auch ich, da will
ich begraben sein“ (Rut 1, 16-17).



Und wenn wir schließlich auf die
Jungfrau Maria schauen, dann wird
noch deutlicher, wie die Freiheit sich
in treuer Hingabe entfaltet.
„Betrachten wir nun den erhabenen
Augenblick, da der Erzengel Gabriel
Unserer Lieben Frau den göttlichen
Ratschluss verkündet. Unsere Mutter
hört und fragt dann, um ganz zu
verstehen, was der Herr von ihr will.
Gleich darauf dann die entschiedene
Antwort: fiat! (Lk 1, 38) – Mir
geschehe nach deinem Wort! – als die
Frucht der höchsten Freiheit, der
Freiheit, sich für Gott zu
entscheiden.“[30]

Zur Freiheit ausbilden und
anleiten

10. In der Bildung spielt die
persönliche geistliche Leitung eine
wichtige Rolle. Sie muss sich immer
in einer freien Atmosphäre entfalten,
damit Menschen daraus
hervorgehen, die sich „frei wie



Vögel“[31] fühlen. In diesem Sinne
wendet sich der heilige Josefmaria
an diejenigen, die für die persönliche
geistliche Leitung ihrer Geschwister
verantwortlich sind, und schreibt
ihnen: „Die Autorität des Leiters hat
nichts mit Macht zu tun. Lasst den
Seelen immer eine große Freiheit des
Geistes. Denkt an das, was ich so oft
gesagt habe: Weil ich es so möchte –
das scheint mir der übernatürlichste
Grund zu sein. Die Aufgabe des
geistlichen Leiters besteht darin, den
Seelen zu helfen, den Willen Gottes
erfüllen zu wollen – weil ich es so
möchte. Nicht befehlen, sondern
Ratschläge geben.“[32] Die Beratung
durch die geistliche Leitung soll das
Wirken des Heiligen Geistes in der
Seele unterstützen und helfen, sich
vor Gottes Angesicht in Freiheit und
Verantwortung seinen eigenen
Pflichten zu stellen, denn „Gott
wiederholt sich nicht bei der
Erschaffung der Seelen. Jede ist
einzigartig. Jede einzelne muss man



achten in ihrer Eigenart und in der
Art, wie Gott sie führt“[33].

Zu dieser Beratung kann auch die
liebevolle Mahnung gehören, dass es
sich lohnt, sich zu bemühen, aus
Liebe und in Freiheit treu zu sein.
Manchmal kann zur geistlichen
Leitung auch eine „ausdrückliche
Erinnerung“ an die Erfüllung einer
Verpflichtung gehören. Die
Deutlichkeit dieser Erinnerung
entspricht dann der Wichtigkeit der
Verpflichtung. Wenn gegenseitiges
Vertrauen da ist, kann man so offen
reden, und derjenige, der diesen Rat
erhält, ist dankbar dafür, weil er an
der Deutlichkeit des Gesagten die
Liebe des Bruders erkennt.

11. Die Bildung, die wir das ganze
Leben hindurch empfangen, ist
anspruchsvoll in der Forderung, 
eröffnet aber vor allem weite
Horizonte. Denn wenn es nur darum
ginge, zu fordern und gefordert zu



werden, könnte man versucht sein,
nur das Unerreichte sowie unsere
Fehler und Begrenzungen zu sehen
und das Wesentliche zu vergessen,
nämlich Gottes Liebe zu uns.

In diesem Zusammenhang wollen
wir uns erneut daran erinnern, dass
der heilige Josefmaria uns gelehrt
hat, dass wir „im Werk große
Freunde der Freiheit sind, auch im
inneren Leben. Wir legen uns nicht
fest auf ein bestimmtes Schema oder
eine Methode (…). Auch im
geistlichen Leben gibt es viel
Selbstbestimmung – und es muss sie
geben“[34]. Daher bewegt uns die
Aufrichtigkeit in der geistlichen
Leitung nicht nur dazu, in aller
Freiheit das Herz zu öffnen, um
einen Rat zu bekommen, sondern
auch dazu, in eigener Initiative
mögliche Punkte für unseren
inneren Kampf vorzuschlagen, um
uns tiefer mit Christus zu vereinigen.



Daher vermittelt unsere Bildung
allen den gleichen Geist, erzeugt aber
keine Einheitlichkeit, sondern
Einheit. Auf anschauliche Weise
sagte der heilige Josefmaria, dass
man im Werk „auf verschiedene Art
gehen kann: links, rechts, im
Zickzack, zu Fuß, zu Pferd. Es gibt
zehntausend Weisen, diesen
göttlichen Weg zurückzulegen. Je
nach den Umständen wird es für den
Einzelnen verpflichtend sein, die
eine oder die andere Gangart zu
wählen, weil sein Gewissen es ihm so
sagt. Das einzig Wichtige ist, nicht
vom Weg abzukommen“[35]. Der
Geist des Werkes bevormundet uns
nicht, sondern belebt unser
Innerstes. Er ist wie das Samenkorn
des Evangeliums, das im Inneren
eines jeden aufgehen soll.

12. Auch ist es wichtig zu vermeiden,
dass die Seele aus einem Bedürfnis
nach Sicherheit oder Schutz eng oder
klein wird. „Die Christus gefunden



haben, dürfen sich gegenüber ihrer
Umwelt nicht abkapseln: solche
Selbstgenügsamkeit wäre eine
traurige Sache. Sie müssen sich
vielmehr wie ein Fächer nach allen
Seiten hin entfalten, um alle
Menschen zu erreichen.“[36] Wie
wichtig ist es also, uns
klarzumachen, dass wir keine Angst
haben dürfen, Fehler zu machen,
keine Angst vor einer anders
geprägten Umwelt, keine Angst
davor, ihr nicht gewachsen zu sein.
Mit Blick auf Gott wollen wir uns
klug und entschieden in unser
berufliches und soziales Milieu
einbringen.

Die Liebe zur Freiheit zeigt sich also
auch in der Spontaneität und
Initiative im Apostolat, das sich mit
allen konkreten apostolischen
Aufträgen vereinbaren lässt. Wichtig
ist auch, sich immer vor Augen zu
halten, dass „unser Apostolat vor
allem persönliches Apostolat ist“[37].



Das gilt auch in Hinblick auf
apostolische Aktivitäten, die die
Leiter anregen. „Ich habe euch nie
festlegen wollen, sondern im
Gegenteil dafür gesorgt, dass ihr mit
großer Freiheit handelt. In eurem
Apostolat sollt ihr aktiv sein und
Initiativen entwickeln, die auf dem
weiten Feld, das unserem Geist
entspricht – ganz gleich an welchem
Ort, in welchem Umfeld und zu
welchem Zeitpunkt – sinnvoll
sind.“[38]

13. Ein anderer wichtiger Beweis der
Liebe zur Freiheit zeigt sich in der
pastoralen Leitung des Vaters und
seiner Vikare mit Hilfe der
entsprechenden Räte. Bedenken wir
wieder mit Dankbarkeit folgende
Worte des heiligen Josefmaria: „Als
Folge unserer Liebe zur Freiheit
basieren Bildung und Leitung des
Werkes auf dem Vertrauen (…).
Nichts erreicht man mit einer
Leitung, die auf Misstrauen fußt.



Fruchtbar hingegen ist es, die Seelen
mit Respekt zu bilden und zu leiten,
dafür zu sorgen, dass sich in ihnen
die echte heilige Freiheit der Kinder
Gottes entwickelt, sie zu lehren, die
eigene Freiheit gut zu gebrauchen.
Bilden und leiten heißt lieben.“[39]

Seelen respektvoll leiten bedeutet an
erster Stelle, ihr Gewissen feinfühlig
zu achten, ohne Leitung von äußeren
Abläufen mit geistlicher Leitung zu
verwechseln; an zweiter Stelle führt
der Respekt zur klaren
Unterscheidung zwischen
Anweisungen und bloßen
Ratschlägen oder Vorschlägen. Und
drittens – deshalb aber nicht weniger
wichtig – soll das Vertrauen der
Leiter zu den anderen immer so sein,
dass sie nach Möglichkeit deren
Meinung in ihre Überlegungen
einbeziehen. Diese Haltung der
Leiter, ihre Bereitschaft zuzuhören,
ist ein wunderbares Zeichen dafür,
dass das Werk Familie ist.



Im Werk haben wir auch die
dankenswerte Erfahrung der
völligen Freiheit in ökonomischen,
politischen sowie opinablen
theologischen Fragen. „In allem, was
nicht Glaubensgegenstand ist, denkt
und handelt jeder im Werk, wie er
will, in vollkommener persönlicher
Freiheit und Eigenverantwortung.
Der Pluralismus, der sich logisch und
soziologisch aus dieser Haltung
ergibt, ist für das Werk nicht nur
kein Problem, sondern ein Ausdruck
guten Geistes.“[40] Diesen
Pluralismus müssen wir lieben und
fördern, auch wenn die
Unterschiedlichkeit bisweilen eine
Herausforderung sein kann. Wer die
Freiheit liebt, dem gelingt es, das
Positive und Liebenswerte im
Denken anderer in vielen Bereichen
zu entdecken.

Was den Stil der Leitung betrifft, hat
der heilige Josefmaria immer sehr
die Kollegialität betont, die auch eine



Manifestation dieses Geistes der
Freiheit ist, der das Leben im Opus
Dei prägt: „Bei vielen Gelegenheiten
habe ich euch gesagt, und ich werde
es mein ganzes Leben lang
wiederholen, dass die Leitung im
Werk auf allen Ebenen kollegial sein
muss, damit es keine Tyrannei geben
kann. Das ist eine Forderung der
Klugheit, denn eine kollegiale
Leitung studiert die Angelegenheiten,
korrigiert die Fehler, und die
apostolischen Arbeiten, die bereits
gut vorankommen, werden noch
verbessert.“[41]

Kollegialität ist nicht bloß und nicht
hauptsächlich eine Methode oder ein
System zur Entscheidungsfindung.
Sie ist vor allem eine Haltung, die in
der Überzeugung wurzelt, dass wir
alle die Gedanken und Erfahrungen
anderer brauchen, weil sie uns
helfen, unsere Meinung zu
verfeinern oder sogar zu ändern.
Dies führt gerade zum Respekt und



zur Förderung der Freiheit der
anderen, damit sie ohne
Schwierigkeiten einen ihrer
Gesichtspunkte darlegen können.

Die Freiheit im Apostolat achten
und verteidigen

14. Das Apostolat entspringt dem
aufrichtigen Wunsch, anderen die
Begegnung mit Jesus Christus zu
ermöglichen oder eine tiefere
Beziehung zu ihm. „Unsere Haltung
gegenüber den Seelen lässt sich in
folgendem Satz des Apostels
zusammenfassen, der einem Schrei
ähnelt: caritas mea cum omnibus
vobis in Christo Jesu! (1 Kor 16, 24):
Euch allen meine Liebe in Jesus
Christus. Mit Liebe werdet ihr
Säleute des Friedens und der Freude
in der Welt sein und die persönliche
Freiheit der Seelen verteidigen, die
Freiheit, die Christus achtet, er hat
sie uns ja erworben (vgl. Gal 4,
31).“[42]



In erster Linie lieben wir die Freiheit
der Menschen, denen wir helfen
wollen, sich dem Herrn zu nähern im
Apostolat der Freundschaft und des
Vertrauens, das wir – wie der heilige
Josefmaria uns einlädt – im Zeugnis
und im Wort verwirklichen sollen.
„Auch im apostolischen Wirken –
besser: vor allem im apostolischen
Wirken – wollen wir nicht den
geringsten Zwang. Gott will, dass
man ihm in Freiheit dient, und
deshalb wäre ein Apostolat nicht
richtig, das die Freiheit der Gewissen
nicht respektiert.“[43]

Echte Freundschaft besteht aus
aufrichtiger gegenseitiger Liebe, die
die Freiheit und das Innerste beider
schützt. Apostolat ist nicht etwas, das
der Freundschaft übergestülpt
würde, denn – wie ich Euch
geschrieben habe – „wir machen
nicht Apostolat, sondern wir sind
Apostel“[44]. Die Freundschaft selbst
ist Apostolat, sie ist Dialog, in dem



wir Licht geben und empfangen, in
dem Projekte entstehen, da wir
einander Horizonte öffnen. Wir
freuen uns über das Schöne und
stützen einander in schwierigen
Situationen. Wir verbringen eine
schöne Zeit miteinander, denn Gott
möchte, dass wir glücklich sind.

15. Wie ihr wisst, ist der
Proselytismus – in seinem
ursprünglichen Sinn verstanden –
eine positive Wirklichkeit. Er
entspricht der missionarischen
Tätigkeit, das Evangelium zu
verbreiten[45]. So hat ihn der heilige
Josefmaria immer verstanden und
nicht in dem negativen Sinn, den
dieser Begriff in neuerer Zeit
angenommen hat. Jedenfalls müssen
wir damit rechnen, dass gelegentlich
Begriffe eine andere Bedeutung
bekommen, als sie anfangs hatten.
Prüft daher, je nach Zusammenhang,
ob es sinnvoll ist, diesen Begriff zu
benutzen, denn eure



Gesprächspartner könnten sonst
etwas anderes verstehen, als ihr
sagen wollt.

Respekt und Verteidigung der
Freiheit eines jeden zeigen sich auch,
und zwar ganz besonders, wenn wir
jemandem die Möglichkeit der
Berufung zum Werk eröffnen.
Freiheit, damit die Person sich Rat
holt, bei wem sie will, und vor allem,
völlige Freiheit, die eigene Berufung
zu erkennen und sich entsprechend
zu entscheiden. In seinem
Kommentar zu einem starken
Ausdruck des Evangeliums, dem 
compelle intrare – dränge sie
hereinzukommen – des Gleichnisses
(Lk 14, 23) schreibt der heilige
Josefmaria: „Da ein wesentliches
Merkmal unseres Geistes der Respekt
vor der persönlichen Freiheit jedes
Menschen ist, ist das compelle
intrare, das ihr im Proselytismus
leben müsst, nicht so etwas wie ein
Stoß in den Rücken, sondern es ist



die Fülle an Licht, an Lehre; es ist der
geistliche Anstoß eures Gebetes und
eurer Arbeit, die echtes christliches
Zeugnis ist; es sind die Opfer, die ihr
bringt, das Lächeln in eurem Gesicht,
weil ihr Kinder Gottes seid, der euch
mit dem Glück erfüllt, das andere
sehen und um das sie euch beneiden
– auch wenn es in eurem Leben
manchmal an Widrigkeiten nicht
fehlen wird. Fügt dem noch euren
Schwung und euren Charme hinzu –
das alles zusammen ist der Inhalt des
compelle intrare“[46]. Wie deutlich
ist also, dass das Werk immer in
einer Atmosphäre von Freiheit
wächst und wachsen muss, wenn wir
überzeugt und in aller Einfachheit
zeigen, wie wunderbar es ist, mit
Gott zu leben.

16. Veritas liberabit vos (Joh 8, 32).
Alle Versprechen der Befreiung, die
es im Laufe der Jahrhunderte
gegeben hat, sind echt in dem Maß,
in dem sie in der Wahrheit über Gott



und den Menschen ihre Wurzeln
haben. Die Wahrheit ist eine Person:
Jesus, der Weg, die Wahrheit und das
Leben (vgl. Joh 14, 6). „Auch heute,
nach 2000 Jahren, erscheint uns
Christus als der, der dem Menschen
die Freiheit bringt, die in der
Wahrheit begründet ist, als der, der
den Menschen befreit von allem, was
diese Freiheit in der Seele des
Menschen, in seinem Herzen und in
seinem Gewissen beschränkt,
schmälert und gleichsam von den
Ursprüngen selbst trennt.“[47]

Gott hat uns die Wahrheit für immer
gegeben, sie ist nichts
Vorübergehendes, das nur für dieses
Erdenleben gilt. Die Freiheit wie die
Liebe „endet nie“ (1 Kor 13, 8), sie
bleibt auch im Himmel. Unser Weg
dorthin ist genau der Weg zur
Freiheit und Herrlichkeit der Kinder
Gottes: in libertatem gloriae filiorum
Dei (Röm 8, 21). Im Himmel hört die
Freiheit nicht nur nicht auf, sondern



sie wird dort ihre Vollendung finden:
die Umarmung der Liebe Gottes. „Im
Himmel dagegen erwartet dich eine
große Liebe; sie kennt weder Verrat
noch Betrug: die Liebe selbst, alle
Schönheit, die ganze Fülle, alles
Wissen …! Und ohne Überdruss; sie
sättigt ohne satt zu machen.“[48]
Wenn wir treu sind, werden wir
durch Gottes Barmherzigkeit im
Himmel vollkommen frei sein, in der
Fülle der Liebe.

Mit aller Liebe segnet Euch

Euer Vater

Rom, 9. Januar 2018, Jahrestag der
Geburt des heiligen Josefmaria

[1]Hl. Josefmaria, Brief 31.05.1954,
Nr. 22.



[2]Franziskus, Apost. Schreiben 
Evangelii gaudium, 24.11.2013, Nr.
170.

[3]Hl. Josefmaria, Brief 24.10.1965,
Nr.3.

[4]Benedikt XVI, Enz. Spe salvi,
30.11.2007, Nr. 24.

[5]Ebda.

[6]Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 129.

[7]Hl. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
25.

[8]Hl. Josefmaria, Kreuzweg, X.
Station.

[9]Freunde Gottes, Nr. 26.

[10]Ebda.

[11]Hl. Augustinus, Bekenntnisse, III,
6, 11.



[12]Freunde Gottes, Nr. 27.

[13]Franziskus, Homilie, 15.08.2014.

[14]Benedikt XVI, Enz. Caritas in
veritate, 29.06.2009, Nr. 68.

[15]Hl. Augustinus, In Epist. Ioan. ad
Parthos, VII, 8.

[16]Freunde Gottes, Nr. 30.

[17]Hl. Thomas, In III Sent., d. 29, q.
un., 8, qla. 3 s.c. 1.

[18]Christus begegnen, Nr. 17.

[19]Hl. Josefmaria, Brief 31.05.1954,
Nr. 22.

[20]Franziskus, Homilie, 31.05.2013.

[21]Hl. Josefmaria, Brief 29.12.1947,
Nr. 106.

[22]Hl. Josefmaria, Notizen von einer
Betrachtung, 28.04.1963.



[23]Hl. Augustinus, Bekenntnisse,
XIII, 9, 10.

[24]Ebda.

[25]Freunde Gottes, Nr. 31.

[26]Hl. Johannes Paul II, Enz. 
Veritatis splendor, 6.08.1993, Nr. 19.

[27]Benedikt XVI, Angelus,
01.07.2007.

[28]Javier Echevarria, Pastoralbrief,
14.02.1997, Nr. 15.

[29]Christus begegnen, Nr. 17.

[30]Freunde Gottes, Nr. 25.

[31]Hl. Josefmaria, Brief 14.09.1951,
Nr. 38.

[32]Hl. Josefmaria, Brief 8.08.1956,
Nr. 38.

[33]Ebda.



[34]Hl. Josefmaria, Brief 29.09.1957,
Nr. 70.

[35]Hl. Josefmaria, Brief 02.02.1945,
Nr. 19.

[36]Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 193.

[37]Hl. Josefmaria, Brief 02.10.1939,
Nr. 10.

[38]Hl. Josefmaria, Brief 24.10.1942,
Nr. 46.

[39]Hl. Josefmaria, Brief 06.05.1945,
Nr 39.

[40]Hl. Josefmaria, Gespräche, Nr. 98.

[41]Hl. Josefmaria, Brief 24.12.1951,
Nr. 5.

[42]Hl. Josefmaria, Brief 16.07.1933,
Nr. 3.

[43]Hl. Josefmaria, Brief 09.01.1932,
Nr. 66.



[44]Pastoralbrief, 14.02.2017, Nr. 9.

[45]Vgl. Kongregation für die
Glaubenslehre, Note über einige
Aspekte der Evangelisierung,
03.12.2007, Nr. 12 und Note 49.

[46]Hl. Josefmaria, Brief 24.10.1942,
Nr. 9.

[47]Hl. Johannes Paul II, Enz. 
Redemptor hominis, 04.03.1979, Nr.
12.

[48]Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 995

Copyright © Prælatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/brief-des-pralaten-9-
januar-2018/ (23.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/brief-des-pralaten-9-januar-2018/
https://opusdei.org/de-de/article/brief-des-pralaten-9-januar-2018/
https://opusdei.org/de-de/article/brief-des-pralaten-9-januar-2018/

	Brief des Prälaten 9. Januar 2018

