
opusdei.org

Brief des Prälaten (1.
November 2019)
über die
Freundschaft

Ein Pastoralbrief von Msgr.
Fernando Ocariz über die
Freundschaft. “Wir sollten
lernen, uns stets um unsere
Freunde zu kümmern, ohne
jedoch unsere eigenen
Aufgaben zu vernachlässigen”.

09.11.2019

Gott schütze Euch, meine lieben
Töchter und Söhne!



1 Im ersten langen Brief, den ich
Euch geschrieben habe, habe ich die
Beschlüsse des Generalkongresses
zusammengefasst und geschrieben,
dass „die derzeitigen Umstände es
für die Evangelisierung noch
notwendiger machen als zuvor, dem
persönlichen Kontakt Vorrang
einzuräumen. Dieser
Beziehungsaspekt steht im Zentrum
des apostolischen Wirkens, so wie es
der heilige Josefmaria in den
Berichten des Evangeliums
vorfand.“[1]

Bei vielen Begegnungen, die ich mit
Menschen unterschiedlicher Länder
hatte, kamen spontan Überlegungen
und Fragen zur Freundschaft zur
Sprache. An ihre menschliche und
christliche Bedeutung hat uns der
heilige Josefmaria immer wieder
erinnert. Außerdem haben wir viele
Zeugnisse darüber, wie er selbst
zahlreiche Freundschaften pflegte,
die er zeit seines Lebens beibehielt.



Wir wissen nur allzu gut, wie er
darauf bestand, dass das wichtigste
Apostolat im Werk das der
Freundschaft und des vertraulichen
Gespräches ist. In diesem Brief
möchte ich einige Aspekte der Lehre
unseres Vaters hinsichtlich dieses
Themas in Erinnerung rufen.

Die Freundschaft Jesu Christi

2 Was Freundschaft natürlicherweise
sein kann, hat Jesus Christus, der
vollkommene Mensch, in vollem
Maße erfüllt. Im Evangelium sehen
wir, wie er von Jugend an
freundschaftlich mit seinen
Mitmenschen umging. Schon als er
zwölf Jahre alt war, hielten es Maria
und Josef auf dem Rückweg von
Jerusalem für selbstverständlich,
dass er sich mit einer Gruppe von
Freunden oder Verwandten auf den
Weg machte (vgl. Lk 2, 44). Während
seines öffentlichen Lebens, sehen wir
unseren Herrn dann häufig zu



Besuch bei Freunden und Bekannten,
etwa im Haus des Petrus (vgl. Lk 4,
38), bei Levi (vgl. Lk 5, 29), Simon
(vgl. Lk 7, 36), Jairus (vgl. Lk 8, 41)
und Zachäus (vgl. Lk 19, 5).
Außerdem sehen wir, wie er
zusammen mit anderen an der
Hochzeit zu Kana (vgl. Joh 2, 1) und
an den Tempelfesten teilnimmt (vgl. 
Joh 8, 2). Andere Male widmet er sich
nur seinen Jüngern (vgl. Mk 3, 7).

Jedwede Gelegenheit dient dem
Herrn als Anlass, eine
freundschaftliche Beziehung
anzuknüpfen, und oft sehen wir, wie
er einzeln mit jemand spricht.
Wenige Minuten des Gespräches
genügten, und die Frau aus Samarien
wusste sich erkannt und verstanden.
Genau das brachte sie auf die Frage: 
Ist er vielleicht der Christus? (Joh 4,
29). Nachdem die Emmausjünger
Jesus eine Zeitlang begleitet und sich
dann mit ihm zu Tisch gesetzt hatten,
erkannten sie die Gegenwart jenes



Freundes, der ihr Herz mit seinem
Wort entzündet hatte (vgl. Lk 24, 32).

Häufig widmet der Herr seinen
Freunden mehr Zeit. So etwa den
Geschwistern in Betanien. Während
langen Tagen enger Vertrautheit „ist
Jesus sehr aufmerksam mit ihnen,
macht ihnen Mut und erwidert
Freundschaft mit Freundschaft. Was
mögen das im Haus von Betanien für
Gespräche gewesen sein mit Lazarus,
Marta und Maria!“[2] „Hier lernen
auch wir, dass die Freundschaft mit
Christus tiefes Vertrauen schafft (vgl.
Joh 11,21) und voller Empathie ist,
besonders, wenn es gilt, anderen im
Leid beizustehen ( Joh 11,35)."

Doch der Moment, in dem der Herr
uns seine Freundschaft am innigsten
anzubieten wünscht, ist das Letzte
Abendmahl. Voll Vertrautheit sagt
Jesus den Aposteln: Ich habe euch
Freunde genannt (Joh 15, 15). Und
durch sie hat er es zu allen gesagt.



Gott liebt uns nicht nur als
Geschöpfe, sondern als Kinder,
denen er in Christus wahre
Freundschaft anbietet. Wir
antworten auf diese Freundschaft,
wenn wir unseren Willen mit dem
seinen vereinen und tun, was der
Herr möchte (vgl. Joh 15, 14).

„Idem velle atque idem nolle –
dasselbe wollen und dasselbe
abweisen – das haben die Alten als
den eigentlichen Gehalt der Liebe
erkannt: das Einander-ähnlich-
Werden, das zur Gemeinsamkeit des
Wollens und Denkens führt. Die
Liebesgeschichte zwischen Gott und
dem Menschen besteht eben darin,
dass diese Willensgemeinschaft in
der Gemeinschaft des Denkens und
des Fühlens wächst und so unser
Wollen und Gottes Wille immer mehr
ineinanderfallen. Der Wille Gottes ist
für mich nicht mehr ein Fremdwille,
den mir Gebote von außen
auferlegen, sondern mein eigener



Wille, und zwar aus der Erfahrung
heraus, dass Gott mir in der Tat
innerlicher ist als ich mir selbst. So
wächst Hingabe an Gott und Gott
wird unser Glück (vgl. Ps 73 [72],
23-28).“[3]

3 Zu wissen, dass wir in echter
Freundschaft mit Jesus verbunden
sind, gibt uns Sicherheit, denn er ist
treu. „Die Freundschaft mit Jesus ist
unverbrüchlich. Er verlässt uns nie,
auch wenn er manchmal zu
schweigen scheint. Wenn wir ihn
brauchen, lässt er sich von uns
finden (Jer 29,14) und bleibt an
unserer Seite, wo immer wir auch
hingehen (vgl. Jes 1,9). Denn niemals
kündigt er einen Bund auf. Uns bittet
er, ihn nicht zu verlassen: ›Bleibt in
mir und ich bleibe in euch‹ (Joh 15,4).
Wenn wir uns aber entfernen, ›bleibt
er doch treu, denn er kann sich selbst
nicht verleugnen‹ (2 Tim 2,13).“[4]



Die Freundschaft Jesu erwidern heißt
ihn lieben, und diese Liebe ist die
Seele des christlichen Lebens und
will sich in allem äußern, was wir
tun. „Wir brauchen ein reiches
inneres Leben, das die Freundschaft
mit Gott klar erkennbar macht und
für jegliche Arbeit mit den Seelen
unerlässlich ist“[5]. Jedes Apostolat,
jeder Einsatz für die Menschen
entspringt dieser Freundschaft mit
Gott, der Quelle echter christlicher
Nächstenliebe. „Wenn Ihr in
Freundschaft mit Gott lebt, der
ersten, die wir pflegen und kräftigen
müssen, werdet Ihr schließlich viele
und echte Freunde haben (vgl. Sir 6,
17). Die Mühe, die sich Gott beständig
mit uns gegeben hat und gibt, damit
wir in seiner Liebe bleiben, ist
dieselbe, die er sich mit vielen
anderen Menschen geben möchte,
nur dass wir dabei seine Werkzeuge
sein sollen.“[6]



Der menschliche und christliche
Wert der Freundschaft

4 Freundschaft ist ein vielgestaltiges
menschliches Phänomen, eine Form
wechselseitiger Liebe zwischen zwei
Menschen, die darauf aufbaut, dass
man einander kennt und
miteinander kommuniziert [7]. Sie ist
eine Art „Liebe in beide Richtungen,
die der anderen Person jegliches
Gute wünscht und die Einheit und
Glück mit sich bringt“[8]. Daher sagt
die Heilige Schrift: Für einen treuen
Freund gibt es keinen Preis, nichts
wiegt seinen Wert auf (Sir 6, 15).

Die Nächstenliebe erhebt die
menschliche Liebesfähigkeit und also
auch die Freundschaft auf eine
übernatürliche Ebene: „Die
Freundschaft ist eine der edelsten
und erhabensten menschlichen
Beziehungen, die von der Gnade
Gottes gereinigt und verklärt
wird“[9]. Zuneigung kann spontan



auftreten, muss aber stets durch
entsprechenden persönlichen
Umgang und zeitliche Widmung
wachsen. „Freundschaft ist nicht
eine flüchtige und vorübergehende
Beziehung, sondern beständig, fest,
treu; sie reift im Laufe der Zeit. Sie ist
eine Beziehung der Zuneigung, die
uns untereinander verbindet, und
zugleich ist sie eine großzügige
Liebe, die uns das Wohl des Freundes
suchen lässt.“[10]

5 Gott bedient sich häufig echter
Freundschaften, um sein
Erlösungswerk zu vollbringen. Das
Alte Testament erzählt von der
Freundschaft zwischen dem jungen
David und Jonatan, dem Thronfolger
von Israel. Dieser zögerte nicht, mit
seinem Freund alles zu teilen, was er
besaß (vgl. 1 Sam 18, 4), und in
schwierigen Augenblicken erinnerte
er seinen Vater Saul daran, wie viel
Gutes er dem jungen David zu
verdanken hatte (vgl. 1 Sam 19, 4).



Um seinen Freund zu schützen, ging
Jonatan sogar so weit, sein Anrecht
auf den Thron zu riskieren, denn er
liebte ihn wie sein eigenes Leben (1
Sam 20, 17). Diese aufrichtige
Freundschaft half den beiden, Gott
treu zu bleiben (vgl. 1 Sam 20, 8, 42).

Das Vorbild der frühen Christen ist
besonders vielsagend. Unser Vater
wies darauf hin, wie „sie einander
liebten, zärtlich und stark, mit der
Liebe, die aus dem Herzen Christi
kommt“[11]. Vom Beginn der Kirche
an Die ist gegenseitige Liebe das
Kennzeichen der Jünger Christi (vgl. 
Joh 13, 35).

Ein weiteres Beispiel aus den ersten
Jahrhunderten des Christentums
finden wir in den Heiligen Basilius
und Gregor von Nazianz. Ihre
Jugendfreundschaft dauerte ihr
Leben lang, und bis heute werden sie
nach dem liturgischen Kalender am
selben Tag gefeiert. Der heilige



Gregor erzählt, dass „beide nur eine
Aufgabe und ein erstrebenswertes
Ziel hatten, nämlich für die Tugend
und auf die künftige Hoffnung hin zu
leben“[12]. Ihre Freundschaft lenkte
sie nicht nur nicht von Gott ab,
sondern brachte sie ihm näher: „Wir
versuchten, unser Leben und alle
unsere Handlungen gemäß der
Weisung des göttlichen Gebotes zu
führen und spornten uns gegenseitig
im Tugendeifer an“[13].

6 „In einem Christen, in einem Kind
Gottes, bilden Freundschaft und
Gottesliebe eine einzige Realität: Sie
sind Licht Gottes, das Wärme
spendet.“[14] Mit einem Gebetswort
des heiligen Augustinus kann man
sogar sagen, dass es unter Christen
„wahre Freundschaft nur dort gibt,
wo du sie in Seelen knüpfst, die dir in
Liebe verbunden sind“[15]. Da die
Nächstenliebe andererseits mehr
oder weniger intensiv sein kann und
die verfügbare Zeit außerdem



begrenzt ist, kann Freundschaft
mehr oder weniger tief sein. So
nennt man einen guten Bekannten
vielleicht recht schnell seinen
Freund. Das schließt aber nicht aus,
dass da bereits echte Freundschaft
ist, die nur noch nicht bewährt und
tief ist.

Zu Beginn des neuen Jahrtausends
betonte der heilige Johannes Paul II.,
künftige apostolischen Initiativen
würden nichts als, „seelenlose
Apparate“ sein, wenn sie nicht
darauf abzielten, jeden Menschen so
aufrichtig zu lieben, dass ich „seine
Freuden und seine Leiden teilen,
seine Wünsche erahnen und mich
seiner Bedürfnisse annehmen und
ihm schließlich echte, tiefe
Freundschaft anbieten kann“[16].
Unsere Häuser sind für eine große
Katechese da und sollen Orte sein, wo
Menschen aufrichtige Liebe finden
und lernen, echte Freunde zu sein.



7 Die christliche Freundschaft
schließt niemanden aus, sie muss
von der Absicht getragen sein, für
jeden ein offenes Herz zu haben. Die
Pharisäer kritisierten, dass Christus 
ein Freund der Zöllner und Sünder (Mt
11, 19) war, als sei das etwas
Schlechtes. Da wir Christus trotz
unserer Begrenztheit nachahmen,
schließen auch wir niemanden aus
und „halten keinen Menschen von
unserer Liebe in Jesus Christus fern.
Daher müsst Ihr eine feste, loyale
und aufrichtige – das heißt
christliche – Freundschaft mit allen
Euren Arbeitskollegen pflegen. Mehr
noch, mit allen Menschen, ganz
gleich, wie sie leben.“[17]

Christus war örtlich und zeitlich voll
in das Sozialgefüge seiner Heimat
und seiner Zeit integriert und auch
darin unser Vorbild. So schrieb der
heilige Josefmaria: „Jesus schränkt
sein Gespräch nicht auf eine kleine,
begrenzte Gruppe ein, er spricht mit



allen. Mit den heiligen Frauen, mit
wahren Menschenmassen, mit den
Vertretern der Oberschicht in Israel
wie Nikodemus, mit Zöllnern wie
Zachäus, mit Menschen, die als
Fromme galten, und mit Sündern wie
der Samariterin, mit Kranken und
Gesunden, mit den Armen, die er aus
ganzem Herzen liebte, mit
Gesetzeslehrern und mit Heiden,
deren Glauben er mehr als den von
Israel lobte, mit Alten und mit
Kindern. Niemandem verweigert
Jesus sein Wort, und es ist ein Wort,
das heilt, das tröstet, das erleuchtet.
Wie oft habe ich selbst die Art
betrachtet und betrachten lassen, mit
der Christus apostolisch vorgeht. Sie
ist menschlich und göttlich zugleich
und gründet auf Freundschaft und
vertrauensvollem Gespräch.“[18]

Zeichen der Freundschaft

8 Freundschaft führt in besonderer
Weise zu Verständnis, diesem



unverzichtbaren Ausdruck der
Nächstenliebe. „Die echte
Freundschaft erfordert nicht zuletzt
das herzliche Bemühen darum, die
Ansichten unserer Freunde zu
verstehen, auch wenn wir sie nicht
teilen oder übernehmen
können“[19]. Auf diese Weise helfen
uns unsere Freunde, Ansichten über
das Leben zu verstehen, die anders
sind als die eigenen. Sie bereichern
unsere innere Welt, und wenn die
Freundschaft tief ist, erlauben sie
uns, die Dinge mit anderen als den
eigenen Augen zu sehen. Schließlich 
empfinden wir wirklich mit, was die
anderen denken und fühlen, das
heißt, wir haben an dem teil, was sie
erleben und erleiden.

Die Liebe zu den anderen setzt
voraus, dass wir sie anerkennen und
sein lassen, wie sie sind, mit ihren
Problemen, ihren Fehlern, ihrer
persönlichen Geschichte, ihrem
Umfeld und den Situationen, in



denen wir sie Jesus näherbringen
können. Um daher eine wirkliche
Freundschaft zu beginnen, müssen
wir lernen, die Menschen liebevoll
anzuschauen, bis wir sie mit den
Augen Christi sehen. Dafür müssen
wir unsere Sicht von jedem Vorurteil
reinigen, das Gute in allen Menschen
entdecken lernen und darauf
verzichten, sie nach unserem Bild
umformen zu wollen. Damit ein
Freund unserer Zuneigung sicher
sein kann, braucht er keine
Vorbedingungen zu erfüllen. Als
Christen sehen wir in jeden
Menschen vor allem das von Gott
geliebte Geschöpf. Jede Person ist
einzigartig, und ebenso einzigartig ist
jede Freundschaftsbeziehung.

Der heilige Augustinus bemerkt, dass
„man nicht allen die gleiche Medizin
anbieten darf, auch wenn man allen
die gleiche Liebe schuldet. Dieselbe
Nächstenliebe gibt den einen Licht
und leidet mit den anderen (…),



manchen gegenüber ist sie ganz
sanft, und andere behandelt sie
streng. Sie ist niemandes Feind und
aller Mutter.“[20] Freund sein heißt
lernen, jeden Menschen so zu
behandeln, wie Gott es tut. „Bei der
Erschaffung der Seelen wiederholt
sich Gott nicht. Jeder ist, wie er ist,
und man muss jeden so behandeln,
wie Gott ihn gemacht hat und wie
Gott ihn führt.“[21] Weil es darum
geht, das Wohl des Mitmenschen zu
erkennen und zu wünschen,
bedeutet Freundschaft auch, mit den
Freunden und für die Freunde zu
leiden. Unter schwierigen
Umständen ist es eine große Hilfe,
den Glauben daran zu erneuern, dass
Gott auf seine Weise und nach
seinem Schrittmaß in der Seele jedes
Menschen am Werke ist.

9 Freundschaft hat außerdem einen
unschätzbaren sozialen Wert, denn
sie trägt zur innerfamiliären
Harmonie und zur Schaffung einer



gesellschaftlichen Atmosphäre bei,
die dem Einzelnen besser gerecht
wird. „Aus göttlicher Berufung“, so
schreibt uns unser Vater, „lebt Ihr
mitten in der Welt und teilt mit den
anderen Menschen – euresgleichen –
Freuden und Enttäuschungen,
Mühen und Begeisterung, Ziele und
Abenteuer. Wo immer Ihr unterwegs
seid auf den ungezählten Wegen der
Erde, werdet Ihr Euch bemühen, mit
allen zusammenzuleben, mit allen in
Beziehung zu treten, um zu einer
Atmosphäre des Friedens und der
Freundschaft beizutragen. Denn
dazu bewegt uns unser Geist.“[22]

Eine freundschaftliche Atmosphäre
der Freundschaft, wie sie jeder in
seiner Umgebung verbreiten soll, ist
das Ergebnis vielfältiger
Bemühungen, seinen Mitmenschen
das Leben angenehmer zu machen.
Damit sich die anderen angenommen
fühlen und glücklich sein können, ist
es wichtig, an Liebenswürdigkeit,



Freude, Geduld, Optimismus,
Feingefühl und an allen Tugenden
zuzulegen, die das Zusammenleben
liebenswert machen: Eine süße Rede
vermehrt Freunde und eine
redegewandte Zunge vermehrt, was
willkommen ist (Sir 6, 5). Sich für die
Besserung des eigenen Charakters
einzusetzen, ist unerlässlich, um
freundschaftliche Beziehungen zu
fördern.

Hingegen können gewisse Weisen,
sich auszudrücken, eine
freundschaftliche Atmosphäre stören
oder erschweren. Wenn wir zum
Beispiel die eigene Meinung zu
kategorisch darlegen und den
Anschein erwecken, als hielten wir
die eigenen Vorstellungen für die
einzig richtigen, oder wenn wir uns
nicht aktiv für das interessieren, was
die anderen sagen, dann führt
unsere Haltung dazu, dass wir uns in
uns selbst verschließen. Manchmal
offenbaren diese Verhaltensweisen



eine Unfähigkeit, zwischen dem zu
unterscheiden, was der freien
Meinung überlassen ist und was
nicht. Oder sie offenbaren eine
Unfähigkeit, Fragen zu relativieren,
auf die es nicht nur eine richtige
Antwort gibt.

10 Die christliche Sorge um die
anderen entsteht aus unserer
Verbindung mit Christus und aus
unserer Identifizierung mit der
Aufgabe, zu der er uns berufen hat:
„Wir sind für die Vielen da: Wir
schließen uns nicht ab, leben unter
den Augen der Leute und tragen tief
in der Seele die Worte unseres Herrn
Jesus Christus: Ich habe Mitleid mit
diesen Menschen, sie sind schon drei
Tage bei mir und haben nichts mehr
zu essen (Mk 8, 2).“[23]

Die Verbindung mit seinen Freunden
zu festigen, braucht Zeit und
Aufmerksamkeit, häufig auch den
Verzicht auf Bequemlichkeiten oder



persönlichen Vorlieben. Für einen
Christen braucht es aber vor allem
Gebet, denn darin finden wir die
Energie, die die Welt verändern
kann. Da können wir gewiss sein.
„Damit diese unsere Welt dem Wege
Christi folgt – dem einzigen, der
sinnvoll ist –, muss uns mit unseren
Mitmenschen eine loyale
Freundschaft verbinden, die nur auf
der Grundlage einer loyalen
Freundschaft mit Gott entstehen
kann“[24].

Aufrichtige Freundschaft

11 „Der echte Freund kann für
seinen Freund keine zwei Gesichter
haben – vir duplex animo inconstans
est in omnibus viis suis (Jak 1, 8) –
der Falsche ist ein Mensch mit zwei
Seelen, unbeständig auf all seinen
Wegen. Wenn die Freundschaft loyal
und ehrlich ist, verlangt sie Verzicht,
Stärke, gegenseitige Hilfe, echte und
statthafte Dienste. Ein Freund ist in



dem Maße stark und aufrichtig, wie
er großzügig an die anderen denkt,
zu persönlichen Opfern bereit ist und
dabei übernatürlich klug bleibt.“[25]
Freundschaft ist immer ein
wechselseitiger, ehrlicher Austausch.
Jeder steuert seine eigene Erfahrung
bei, sodass beide voneinander
lernen.

Freunde teilen ihre Freuden mit den
anderen wie der Hirt bzw. die Frau,
als sie das verlorene Schaf oder die
verlorene Drachme wiedergefunden
hatten (vgl. Lk 15, 6 u. 9). Außerdem
teilen sie ihre Wünsche und Pläne
und selbst ihre die Sorgen
miteinander. Freundschaft zeigt sich
in erster Linie in der
Hilfsbereitschaft, wie wir sie bei
jenem Mann sehen, der sich an Jesus
wandte und ihn um die Gesundheit
für einen Knecht seines Freundes
bat, des Hauptmanns von
Kapernaum (vgl. Lk 7, 6). Und vor
allem: Eine wirklich große



Freundschaft drängt es, die
Freundschaftsliebe Jesu in ihrer
ganzen Größe nachzuahmen: Es gibt
keine größere Liebe, als wenn einer
sein Leben für seine Freunde hingibt
(Joh 15, 13).

12 Manchmal schafft es jemand
wegen seiner Zurückhaltung oder
Ängstlichkeit nicht, anderen seine
ganze Zuneigung so zu zeigen, wie er
eigentlich wollte. Überwindet er aber
Reserviertheit und Angst, öffnet das
die große Chance, dass Gott seine
Liebe über die Freunde desjenigen
auszugießen: „Echte Freundschaft
besteht aus aufrichtiger
gegenseitiger Liebe, die die Freiheit
und das Innerste beider schützt“[26].
In diesem Sinne weist der heilige
Thomas darauf hin, dass wahre
Freundschaft sich nach außen
manifestieren muss, sie verlangt „die
Gegenseitigkeit der Liebe, denn der
Freund ist dem Freund ein
Freund“[27].



Wenn wir jemandem aufrichtig
unsere Freundschaft anbieten, setzen
wir uns einem gewissen Risiko aus,
denn möglicherweise wird sie nicht
erwidert. Im Leben des Herrn zeigt
sich diese Erfahrung, als es der
reiche junge Mann vorzieht, einen
anderen Weg zu gehen (vgl. Mk 10,
22), oder als Jesus beim Abstieg vom
Ölberg im Gedanken an die
Menschen, deren Herz verhärtet ist,
über Jerusalem weint (vgl. Lk 19, 41).
Solche Erfahrungen stellen sich
früher oder später bei jedem ein.
Daher muss man seine Angst vor
neuen Risiken überwinden, so wie es
Christus mit jedem von uns ja auch
tut. Das heißt, man muss diese
Verwundbarkeit akzeptieren und
immer wieder den ersten Schritt tun.
Und statt einer Gegenleistung das
große Gut einer wirklichen
Freundschaft in den Blick nehmen,
die so entstehen kann.



13 Um in unserer Familie und in
unserem Umfeld eine Atmosphäre zu
schaffen, in der fruchtbare
Freundschaften wachsen können,
sollten wir persönliche Spontaneität
und Eigeninitiative fördern, die sich
ja beide wegen der Trägheit nicht in
jedem Umfeld entwickeln können.
Alle um uns herum müssen sich so
geben können, wie sie sind. Das führt
logischerweise zu einem Pluralismus,
den „wir lieben und fördern müssen,
auch wenn die Unterschiedlichkeit
bisweilen eine Herausforderung sein
kann. Wer die Freiheit liebt, dem
gelingt es, das Positive und
Liebenswerte im Denken anderer in
vielen Bereichen zu entdecken.“[28]
Den wertzuschätzen, der anders ist
oder anders denkt, ist eine Haltung,
die innere Freiheit und einen
offenen Blick erkennen lässt – zwei
Kennzeichen echter Freundschaft.

Andererseits sieht Freundschaft –
wie die Liebe, deren Ausdruck sie ist



– nicht in jedem Fall gleich aus. Nicht
mit allen Freunden teilt man seine
eigene innere Welt. So ist zum
Beispiel die Freundschaft zwischen
Eheleuten, zwischen Eltern und
Kindern, die der der heilige
Josefmaria so eindringlich anriet, die
Freundschaft zwischen Geschwistern
oder unter Kollegen jeweils von
unterschiedlicher Art. Bei jeder von
ihnen werden solche innere Räume
geöffnet, die der jeweiligen
Beziehung entsprechen. In einer
Freundschaft mangelt es nicht an
Aufrichtigkeit oder Tiefe, wenn die
unterschiedlichen Grade der
Vertrautheit eingehalten werden. In
der Regel ist dies eine Bedingung
dafür, dass eine Beziehung in ihrer
konkreten Art Bestand hat.

Freundschaft und Brüderlichkeit

14 Der selige Alvaro del Portillo
schrieb, dass „für die, die Gott lieben,
das Bewusstsein der Kindschaft und



der freundschaftliche Umgang mit
Gott untrennbar zusammen
gehören“[29]. In ähnlicher Weise
besteht auch eine enge Beziehung
zwischen Brüderlichkeit und
Freundschaft. Die Brüderlichkeit
wird von einer Beziehung, die
lediglich auf der gemeinsamen
Kindschaft beruht, zu einer
Freundschaft aus persönlicher
Zuneigung zwischen Geschwistern,
mit allem, was das an gegenseitigem
Interesse mit sich bringt, an
Verständnis, Austausch, an
aufmerksamer und feinfühliger
Unterstützung sowie an materieller
Hilfe.

In diesem Sinn drängt es auch die
Brüderlichkeit, die in der
gemeinsamen Berufung zum Werk
wurzelt, sich als Freundschaft
auszudrücken. Sie erreicht ihre
Reife, wenn das Gut, das man dem
anderen wünscht, sein Glück, seine
Treue und seine Heiligkeit sind.



Solche Freundschaft ist keine
„besondere“, als sei sie die einzige
oder schlösse andere aus. Vielmehr
ist sie immer offen für andere, auch
wenn es die Begrenzungen von
Raum und Zeit mit sich bringen, dass
man sich nicht mit allen gleich
intensiv austauschen oder treffen
kann.

„Mit ausgesuchter Nächstenliebe –
die ein Charakteristikum im Werk
Gottes ist – helfen wir einander, die
eigene Heiligkeit und die Heiligkeit
der anderen zu fördern und zu
lieben. Wir fühlen uns stark mit
jener Stärke von Spielkarten, die sich
allein nicht aufrecht halten können,
aber eine feste, uneinnehmbare
Burgen bilden, wenn sie sich
gegenseitig stützen.“[30] So ist es
dieselbe Liebe, die uns
untereinander eint und die das Werk
eint.



15 Freundschaft fördert gemeinsame
Aufgaben und treibt sie ständig an.
Wir teilen unsere Freuden und
Pläne, unsere Sorgen und Wünsche
mit unseren Geschwistern, auch
wenn es natürlich Bereiche der
persönlichen Gottesbeziehung gibt,
die der geistlichen Leitung
vorbehalten bleiben, zumindest im
Normalfall. Genauso verhält es sich
bei der Freundschaft unter den
Eheleuten, Eltern und Kindern wie
überhaupt unter guten Freunden.

Das Bemühen, den anderen das
Leben angenehm zu machen, ist ein
schöner Teil unseres Alltags. Auf
diesem Gebiet können wir kaum
übertreiben, sofern wir mit
gesundem Menschenverstand und
übernatürlichem Sinn handeln.
Schließlich geht es um eine
elementare Hilfe auf dem Weg zur
Heiligkeit. „Es macht mir nichts aus,
es immer wieder zu sagen: Alle
Menschen brauchen warmherzige



Liebe, auch wir im Werk. Bemüht
euch darum, dass die Zuneigung zu
euren Geschwistern ohne alle
Sentimentalitäten immer größer
wird. Jede Angelegenheit eines
meiner Kinder muss wirklich ganz
die unsere sein.“[31] An solch eine
warmherzige Zuneigung erinnern
sich besonders diejenigen, die mit
unserem Vater zusammen gelebt
haben. Diese Liebe drängte ihn, für
jede seiner Töchter und für jeden
seiner Söhne das Beste zu wollen.
Zugleich trieb ihn diese Liebe an,
ihre Freiheit entschieden zu achten.

16 Herzliche Liebe unter
Geschwistern ist eine Weise der
Nächstenliebe. Einerseits führt sie
dazu, dass man die anderen mit den
Augen Christi sieht und deshalb
ihren Wert immer wieder neu
entdeckt. Und andererseits macht sie
wünschen, dass die anderen immer
besser, also immer heiliger werden.
Der heilige Josefmaria riet uns: „Habt



stets ein sehr großes Herz, das Gott
und die Mitmenschen liebt. Ich bitte
Gott häufig darum, dass er mir ein
Herz wie sein Herz geben möge. An
erster Stelle, um mich mehr mit ihm
selbst zu erfüllen, und dann, um alle
Menschen zu lieben, ohne je schlecht
über sie zu sprechen. Vielmehr
versuche ich, ihre Fehler zu
verstehen und zu entschuldigen,
denn ich darf nicht vergessen, dass
Gott auch mich erträgt. Dieses
Verständnis, das echte Liebe ist, zeigt
sich auch in der brüderlichen
Zurechtweisung, immer wenn sie
nötig ist. Denn sie ist ein durch und
durch übernatürliches Mittel, um
den Menschen in unserer Umgebung
zu helfen.“[32] Die brüderliche
Zurechtweisung ist eine Sache der
Liebe und belegt unseren Wunsch,
dass die anderen wirklich glücklich
werden. Manchmal kann es
schwerfallen, sie zu erteilen – auch
das ein Grund, sie dankbar
anzunehmen.



17 Das persönliche Glück hängt nicht
von unseren Erfolgen ab, sondern
von der Liebe, die wir empfangen,
und von der Liebe, die wir schenken.
„Die Liebe zu unseren Brüdern und
Schwestern gibt uns die Sicherheit,
die wir brauchen, um den
wunderschönen Kampf der Liebe
und des Friedens weiterhin zu
führen: In hoc pulcherrimo caritatis
bello! [in diesem herrlichen Kampf
aus Liebe!] versuchen wir, allen
Menschen ohne Unterschied der
Sprache, der Nation oder
gesellschaftlichen Verhältnisse die
Liebe Christi zu bringen.“[33] Wissen
wir doch, wie sehr unser Vater das
Wort der Heiligen Schrift schätzte: 
Frater qui adiuvatur a fratre quasi
civitas firma (Vg. Pr 18,19), der
Bruder, dem sein Bruder hilft, ist wie
eine ummauerte Stadt.

Während der letzten Beisammensein,
die Don Javier mit uns verbrachte,
sagte er häufiger: „Habt einander



sehr gern!“ Wie immer war auch
dieser Aufruf ein Echo der Anliegen
unseres Vaters: „Wie eindringlich
predigte der Apostel Johannes das 
mandatum novum – das neue Gebot!
– Liebt einander!" – „Ich möchte vor
euch auf die Knie fallen – das wäre
keine Pose, mein Herz verlangt
wirklich danach! – und euch um der
Liebe Gottes willen bitten, dass ihr
einander liebt, einander helft und
die Hand reicht und euch gegenseitig
zu vergeben versteht. – Darum: Weg
mit dem Hochmut! Habt Mitgefühl
füreinander! Habt Liebe zueinander!
Helft euch gegenseitig durch das
Gebet und durch aufrichtige
Freundschaft.“[34]

Ein Apostolat der Freundschaft
und des vertraulichen Gesprächs

18 Von den ersten Jahren des Opus
Dei an lehrte der heilige Josefmaria,
auf welche konkrete Art und Weise
Gott uns einlädt, das Evangelium



mitten in der Welt zu verkünden:
„Eure Aufgabe ist es, die Menschen
zu Gott zu führen: mit dem
passenden Wort, das ihnen
apostolische Horizonte eröffnet, mit
einem klugen Rat, der ihnen hilft, ein
Problem aus christlicher Perspektive
anzugehen, mit dem
liebenswürdigen Gespräch, das
ihnen eröffnet, wie sie die
Nächstenliebe leben können – eben
durch ein Apostolat, das ich einmal
das der Freundschaft und des
vertraulichen Gespräches genannt
habe.“[35]

Echte Freundschaft ist wie die
Nächstenliebe, die die natürliche
Dimension der Freundschaft ins
Übernatürliche erhebt, ein Wert an
sich. Sie ist kein Mittel oder
Instrument, sich Vorteile im
gesellschaftlichen Leben zu
verschaffen, auch wenn sie Vorteile
mit sich bringen kann – ebenso wie
Nachteile. Unser Vater spornt uns an,



Freund vieler Menschen zu werden,
warnt aber zugleich: „Meine Töchter
und Söhne, Ihr werdet die
Freundschaft sicherlich nicht als
Taktik einsetzen, um in die
Gesellschaft einzudringen. Das
würde ihr den Wert nehmen, den sie
in sich selbst besitzt. Denn die
Freundschaft ergibt sich als erste
und unmittelbarste Pflicht aus der
Tatsache, dass die Menschen Brüder
sind. Als Christen haben wir die
Verpflichtung, die Freundschaft
unter den Menschen zu fördern,
gleich wie verschieden sie sind.“[36]

Die Freundschaft hat einen Wert in
sich, weil sie ehrliche Sorge um den
anderen ausdrückt. Daher ist „die
Freundschaft selbst Apostolat, sie ist
Dialog, in dem wir Licht schenken
und empfangen, in dem Projekte
entstehen, da wir einander die
Sichtweise erweitern. Wir freuen uns
über das Schöne und stützen
einander in schwierigen Situationen.



Wir verbringen eine schöne Zeit
miteinander, denn Gott möchte, dass
wir glücklich sind.“[37]

Es geht nicht an, eine loyale und
aufrichtige Freundschaft zu
instrumentalisieren. Ein Freund
möchte dem anderen einfach
mitteilen, was er Gutes in seinem
Leben erfährt. Gewöhnlich denken
wir nicht besonders darüber nach, es
kommt einfach durch unser
Verhalten, unsere positive Stimmung
und Hilfsbereitschaft, wie sie sich in
tausend kleinen Gesten ausdrücken.
Und doch „bedeutet die
Wertschätzung des Zeugnisses nicht,
dass das Wort zum Schweigen
gebracht werden muss. Warum nicht
über Jesus sprechen, warum nicht
den anderen erzählen, dass er uns
die Kraft zum Leben gibt, dass es
schön ist, mit ihm zu sprechen, dass
es uns guttut, über seine Worte zu
meditieren?“[38] So mündet die
Freundschaft ganz natürlich in einen



vertrauensvollen Umgang voll
Rücksichtnahme und Achtung vor
der Freiheit des anderen, denn
gerade das macht echte Freundschaft
aus.

19 Freundschaft bringt es mit sich,
dass man viel Zeit miteinander
verbringt, sich etwa unterwegs oder
nach Tisch unterhält, gemeinsam
Sport treibt oder einem Hobby
nachgeht, Ausflüge unternimmt o.ä.
Stets erfordert Freundschaft
zeitlichen Aufwand für Umgang und
Gespräch: Ohne Gespräch keine
Freundschaft. „Wenn ich mit dir vom
›Apostolat der Freundschaft‹
spreche, dann meine ich eine
persönliche Freundschaft, die
opferfreudig ist und aufrichtig, eine
Freundschaft von Du zu Du, von
Herz zu Herz“[39]. Ist eine
Freundschaft echt und die Sorge für
den anderen aufrichtig und zugleich
Thema des Gebetes, dann ist alles,
was man miteinander unternimmt,



auch apostolisch: Alles ist
Freundschaft und alles Apostolat –
ununterscheidbar.

„Daher die nicht nur menschlich
unschätzbare, sondern auch göttliche
Bedeutung der Freundschaft. Noch
einmal sage ich Euch das Gleiche wie
seit dem Beginn unseres Werkes:
Seid Freunde Eurer Freunde,
aufrichtige Freunde, so werden Euer
Apostolat und Eure Gespräche
fruchtbar sein.“[40] Es geht nicht
darum, Freunde zu haben, um
Apostolat zu treiben. Vielmehr soll
die Liebe Gottes unsere
freundschaftlichen Beziehungen so
durchdringen, dass sie wahrhaft
apostolisch werden.

20 Eine neue Freundschaften
braucht meist Geduld, kommt dann
aber wie ein unerwartetes Geschenk.
Manchmal kann es wegen schlechter
Erfahrungen oder Vorurteilen länger
dauern, bis aus einem guten



Bekannten ein richtiger Freund wird.
Auch Ängste, allzu menschliche
Rücksichten oder übertriebene
Vorsicht können es erschweren. Da
ist es gut, sich möglichst in die Lage
des anderen zu versetzen und
Geduld zu üben. Wir sollten uns
Christus zum Vorbild nehmen, der
„bereit ist, mit allen zu sprechen,
sogar mit dem, der wie Pilatus von
der Wahrheit nichts wissen
möchte"[41].

Es gibt viele legitime Arten der
Evangelisierung. Die wichtigste im
Werk ist stets das Apostolat der
Freundschaft. So hat es uns unser
Vater beigebracht: „Kinder meiner
Seele, man kann mit Fug und Recht
sagen, dass die Arbeit des Opus Dei
da am Fruchtbarsten ist, wo seine
Mitglieder persönlich durch ihr gutes
Beispiel und ihre loyale Freundschaft
unter ihren Berufskollegen
apostolisch wirken: Auf der
Universität oder in der Fabrik, im



Büro, im Bergwerk oder auf dem
Feld“[42]. Wir sollten lernen, uns
stets um unsere Freunde zu
kümmern, ohne jedoch die Aufgaben
zu vernachlässigen, die wir zu
erledigen haben.

21 Außerdem wird unser
freundschaftlicher Umgang häufig
durch die korporativen Apostolate
ergänzt, wie sie in unseren Zentren
und apostolischen Werken
stattfinden. „Diese Freundschaft, die
Beziehung zu einem von Euch, weitet
sich dann, erst durch die Herzlichkeit
und Sympathie, dann durch seine
häufigeren Besuche im Haus des
Opus Dei. Denn dort hatte man ihm
gleich gesagt hat, dass er das Haus
als sein eigenes betrachten soll, als
sein Zuhause. Später kommt
natürlich die Freundschaft mit denen
hinzu, die er in diesem unserem
Zuhause antrifft und
kennenlernt.“[43]



22 In den Rahmen dieses Apostolates
der Freundschaft gehört auch das
Apostolat ad fidem [zum Glauben
hin] für Menschen, die unseren
Glauben nicht teilen: „Meine Töchter
und Söhne! Ihr braucht Glauben,
einen starken Glauben, einen
lebendigen Glauben, der sich in
Nächstenliebe ausdrückt, veritatem
facientes in caritate (vgl. Eph 4, 15)
[und sich, von der Liebe geleitet, an
die Wahrheit hält]. Bleibt bei Eurem
Umgang mit den getrennten Brüdern
und Nichtchristen bei dieser
Haltung. Mit allen Liebe, mit allen
Nächstenliebe, mit allen
Freundschaft. Nie haben wir jemand,
der in unsere körperschaftlichen
Einrichtungen gekommen ist, wegen
seiner religiösen Überzeugungen
belästigt. Mit niemandem reden wir
über unseren Glauben, wenn er es
nicht möchte.“[44]

***



23 Auf diesen Seiten wollte ich Euch
daran erinnern, wie sehr wir alle
Freundschaft brauchen, dieses
Gottesgeschenk, das uns Trost und
Freude schenkt. „Gott hat den
Menschen so geschaffen, dass er die
Gefühle seines Herzens unbedingt
mit anderen teilen muss. Wenn ihn
etwas erfreut, verspürt er in sich den
Drang zu singen und zu lächeln,
andere an seinem Glück teilhaben zu
lassen, ganz gleich wie. Wenn
Schmerz seine Seele erfüllt, wünscht
er Ruhe um sich herum, die ihm
zeigt, dass alle ihn verstehen und
respektieren. Der Mensch, wir alle,
meine Töchter und Söhne, benötigen
gegenseitige Unterstützung, um
unseren Lebensweg zu gehen, unsere
Wünsche zu verwirklichen,
Schwierigkeiten zu meistern und den
Erfolg unseres Strebens zu genießen.
Darauf beruht die enorme
menschliche wie auch göttliche
Bedeutung der Freundschaft.“[45]



Die ersten jungen Männer, die sich
dem Werk in den dreißiger Jahren
näherten, erlebten im Umfeld
unseres Vaters ein Klima echter
Freundschaft. Das war das Erste, was
sie anzog und in schwierigen
Situationen zusammenhielt.
Freundschaft bringt doppelte Freude
und halbes Leid. Ein christlicher
Freund wünscht seinen
Mitmenschen sein größtes Glück –
den Umgang mit Christus. Bitten wir
mit dem heiligen Josefmaria: Jesus,
forme unser Herz nach deinem
Herzen![46] Das ist der Weg. Nur
wenn wir die Empfindungen Christi
teilen – seid untereinander so gesinnt,
wie es dem Leben in Christus Jesus
entspricht (Phil 2, 5) –, können wir
diese große Freude zu uns nach
Hause, an unseren Arbeitsplatz und
überallhin bringen, wo wir uns sonst
befinden – durch unsere
Freundschaft.

Voll Liebe segnet Euch



Euer Vater

Rom, 1. November 2019

Hochfest Allerheiligen

[1] Hirtenbrief, 14.2.2017, Nr. 9

[2] Hl. Josefmaria, Brief 24.10.1965,
Nr. 10

[3] Benedikt XVI., Deus Caritas est,
25.12.2005, Nr. 17

[4] Papst Franziskus, Nachsynodales
ap. Schreiben Christus vivit,
25.3.2019, Nr. 154

[5] Hl. Josefmaria, Brief 31.5.1943, Nr.
8

[6] Hl. Josefmaria, Brief 11.3.1940, Nr.
70



[7] Vgl. Hl. Thomas von Aquin, 
Summa Theologica, II-II, q. 23, a. 1, c

[8] Hl. Papst Johannes Paul II.,
Ansprache vor Studenten in Manila,
18.2.1981

[9] Benedikt XVI., Audienz, 15.9.2010

[10] Papst Franziskus, Nachsynodales
apost. Schreiben Christus vivit,
25.3.2019, Nr. 152

[11] Hl. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 225

[12] Hl. Gregor von Nazianz, Predigt
43

[13] Ebd.

[14] Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 565

[15] Hl. Augustinus, Bekenntnisse, 4, 7



[16] Hl. Johannes Paul II. , Apost.
Schreiben Novo millennio ineunte,
6.1.2001, Nr. 43

[17] Hl. Josefmaria, Brief 9.1.1951, Nr.
30

[18] Hl. Josefmaria, Brief 24.10.1965,
Nr. 10

[19] Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 746. Vgl. Der Weg, Nr.
463

[20] Hl. Augustinus, Die Katechese für
Anfänger, 15, 23

[21] Hl. Josefmaria, Brief 8.8.1956, Nr.
38

[22] Hl. Josefmaria, Brief 24.10.1965,
Nr. 2

[23] Hl. Josefmaria, Brief 31.5.1954,
Nr. 23

[24] Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 943



[25] Hl. Josefmaria, Brief 11.3.1940,
Nr. 71

[26] Hirtenbrief, 9.1.2018, Nr. 14

[27] Hl. Thomas von Aquin, Summa
Theologica, II-II, q. 23, a. 1, c

[28] Hirtenbrief, 9.1.2018, Nr. 13

[29] Sel. Alvaro, „Zur Einführung“, in 
Freunde Gottes

[30] Hl. Josefmaria, Brief 29.9.1957,
Nr. 76

[31] Worte des hl. Josefmaria, vom
sel. Alvaro zitiert in Familienbriefe, I,
Nr. 115

[32] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen, 10/1972

[33] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einer Betrachtung, 29.2.1964

[34] Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 454



[35] Hl. Josefmaria, Brief 24.3.1930,
Nr. 11

[36] Hl. Josefmaria, Brief 11.3.1940,
Nr. 54

[37] Hirtenbrief, 9.1.2018, Nr. 14

[38] Papst Franziskus, Nachsynodales
ap. Schreiben Christus vivit,
25.3.2019, Nr. 176

[39] Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 191

[40] Hl. Josefmaria, Brief 24.10.1965,
Nr. 16

[41] Ebd.

[42] Hl. Josefmaria, Brief 11.3.1940,
Nr. 55

[43] Hl. Josefmaria, Brief 24.10.1942,
Nr. 18

[44] Hl. Josefmaria, Brief 24.10.1965,
Nr. 62



[45] Ebd., Nr. 16

[46] Vgl. Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 813

Rom, 1. November 2019

Hochfest Allerheiligen

[1] Hirtenbrief, 14.2.2017, Nr. 9

[2] Hl. Josefmaria, Brief 24.10.1965,
Nr. 10

[3] Benedikt XVI., Deus Caritas est,
25.12.2005, Nr. 17

[4] Papst Franziskus, Nachsynodales
ap. Schreiben Christus vivit,
25.3.2019, Nr. 154

[5] Hl. Josefmaria, Brief 31.5.1943, Nr.
8



[6] Hl. Josefmaria, Brief 11.3.1940, Nr.
70

[7] Vgl. Hl. Thomas von Aquin, 
Summa Theologica, II-II, q. 23, a. 1, c

[8] Hl. Papst Johannes Paul II.,
Ansprache vor Studenten in Manila,
18.2.1981

[9] Benedikt XVI., Audienz, 15.9.2010

[10] Papst Franziskus, Nachsynodales
apost. Schreiben Christus vivit,
25.3.2019, Nr. 152

[11] Hl. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 225

[12] Hl. Gregor von Nazianz, Predigt
43

[13] Ebd.

[14] Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 565

[15] Hl. Augustinus, Bekenntnisse, 4, 7



[16] Hl. Johannes Paul II. , Apost.
Schreiben Novo millennio ineunte,
6.1.2001, Nr. 43

[17] Hl. Josefmaria, Brief 9.1.1951, Nr.
30

[18] Hl. Josefmaria, Brief 24.10.1965,
Nr. 10

[19] Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 746. Vgl. Der Weg, Nr.
463

[20] Hl. Augustinus, Die Katechese für
Anfänger, 15, 23

[21] Hl. Josefmaria, Brief 8.8.1956, Nr.
38

[22] Hl. Josefmaria, Brief 24.10.1965,
Nr. 2

[23] Hl. Josefmaria, Brief 31.5.1954,
Nr. 23

[24] Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 943



[25] Hl. Josefmaria, Brief 11.3.1940,
Nr. 71

[26] Hirtenbrief, 9.1.2018, Nr. 14

[27] Hl. Thomas von Aquin, Summa
Theologica, II-II, q. 23, a. 1, c

[28] Hirtenbrief, 9.1.2018, Nr. 13

[29] Sel. Alvaro, „Zur Einführung“, in 
Freunde Gottes

[30] Hl. Josefmaria, Brief 29.9.1957,
Nr. 76

[31] Worte des hl. Josefmaria, vom
sel. Alvaro zitiert in Familienbriefe, I,
Nr. 115

[32] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen, 10/1972

[33] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einer Betrachtung, 29.2.1964

[34] Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 454



[35] Hl. Josefmaria, Brief 24.3.1930,
Nr. 11

[36] Hl. Josefmaria, Brief 11.3.1940,
Nr. 54

[37] Hirtenbrief, 9.1.2018, Nr. 14

[38] Papst Franziskus, Nachsynodales
ap. Schreiben Christus vivit,
25.3.2019, Nr. 176

[39] Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 191

[40] Hl. Josefmaria, Brief 24.10.1965,
Nr. 16

[41] Ebd.

[42] Hl. Josefmaria, Brief 11.3.1940,
Nr. 55

[43] Hl. Josefmaria, Brief 24.10.1942,
Nr. 18

[44] Hl. Josefmaria, Brief 24.10.1965,
Nr. 62



[45] Ebd., Nr. 16

[46] Vgl. Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 813

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/brief-des-praelaten-1-
november-2019/ (16.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/brief-des-praelaten-1-november-2019/
https://opusdei.org/de-de/article/brief-des-praelaten-1-november-2019/
https://opusdei.org/de-de/article/brief-des-praelaten-1-november-2019/

	Brief des Prälaten (1. November 2019) über die Freundschaft

