
opusdei.org

Botschaft von
Benedikt XVI. für die
Fastenzeit 2010

Die Gerechtigkeit Gottes ist
offenbart worden, aus dem
Glauben an Jesus Christus

17.02.2010

Liebe Brüder und Schwestern,

jedes Jahr lädt uns die Kirche ein,
vom Evangelium her in der
Fastenzeit ehrliche Rückschau auf
unser Leben zu halten. Dieses Jahr
möchte ich Euch einige
Überlegungen zum weiten Thema



der Gerechtigkeit vortragen,
ausgehend vom Wort des hl. Paulus: 
Die Gerechtigkeit Gottes ist offenbart
worden aus dem Glauben an Jesus
Christus (vgl. Röm 3,21-22).
Gerechtigkeit: „dare cuique suum“

Ich beziehe mich an erster Stelle auf
die Bedeutung des Ausdrucks
„Gerechtigkeit“, der nach
allgemeiner Auffassung und nach
der Formulierung des römischen
Juristen Ulpian – er lebte im 3.
Jahrhundert – bedeutet, „jedem das
Seine zu geben – dare cuique suum“.
In Wirklichkeit erläutert diese
klassische Definition jedoch nicht
hinreichend, worin jenes „Seine“
besteht, das jedem zukommen soll.
Das für den Menschen Notwendige
kann ihm nicht vollkommen durch
ein Gesetz zugesprochen werden.
Für ein wahrhaft erfülltes Leben
braucht es etwas Tieferes, das nur
geschenkt werden kann: Wir
könnten sagen, dass der Mensch aus



jener Liebe lebt, die allein Gott dem
geben kann, den er nach seinem
Abbild und ihm ähnlich erschaffen
hat. Ganz gewiss sind die irdischen
Güter nützlich und notwendig, - Jesus
selbst war besorgt, die Kranken zu
heilen, die Menge, die ihm gefolgt ist,
zu sättigen, und er verurteilt ganz
sicher jene Gleichgültigkeit, die auch
heute noch hunderttausende
Menschen in den Hungertod treibt,
weil ihnen Nahrung, Wasser und
Medizin fehlen –, aber
„Verteilungsgerechtigkeit“ gibt dem
Menschen noch nicht alles
Notwendige, das „Seine“. Genauso,
wie die Menschheit mehr Brot
braucht, braucht sie Gott. Der hl.
Augustinus bemerkt: „Wenn die
Gerechtigkeit die Tugend ist, die
jedem das Seine zuteilt, […] wie kann
man beim Menschen Gerechtigkeit
nennen, was dem Menschen den
wahren Gott entzieht?“ (De civitate
Dei, XIX, 21).



Woher kommt die Ungerechtigkeit?

Der Evangelist Markus überliefert
uns folgende Worte Jesu, die beim
Streitgespräch über Reinheit und
Unreinheit ansetzen: „Nichts, was
von außen in den Menschen
hineinkommt, kann ihn unrein
machen, sondern was aus dem
Menschen herauskommt, das macht
ihn unrein. […] Was aus dem
Menschen herauskommt, das macht
ihn unrein. Denn von innen, aus dem
Herzen der Menschen, kommen die
bösen Gedanken“ (Mk 7,15.20-21).
Über die Frage der Pharisäer hinaus,
die sich unmittelbar auf die
Speisevorschriften bezieht, können
wir an ihrer Reaktion eine ständige
Versuchung des Menschen
ausmachen: den Ursprung für das
Böse außerhalb seiner selbst zu
suchen. Viele der modernen
Ideologien gehen, wie klar zu
erkennen ist, von dieser
Voraussetzung aus: Weil die



Ungerechtigkeit „von außen“ kommt,
ist es zur Verwirklichung der
Gerechtigkeit hinreichend, die
äußeren Umstände, die ihre
Umsetzung behindern, zu beseitigen.
Diese Vorstellung – warnt Jesus – ist
naiv und kurzsichtig. Die
Ungerechtigkeit, die aus dem Bösen
hervorgeht, hat nicht nur einen
äußeren Ursprung; sie gründet im
Herzen des Menschen, wo sich die
Keime für ein geheimnisvolles
Übereinkommen mit dem Bösen
finden lassen. Diese bittere Einsicht
gewinnt der Psalmist: „Denn ich bin
in Schuld geboren, in Sünde hat mich
meine Mutter empfangen“ (Ps 51,7).
Ja, der Mensch ist durch einen tiefen
Stoß zerbrechlich geworden, der ihn
in der Gemeinschaft mit seinem
Gegenüber einschränkt. Von Natur
aus offen und fähig zum Austausch,
spürt er in sich eine seltsame
Schwerkraft, die ihn dazu bringt, sich
in sich zu verkrümmen, sich über
und gegen die anderen



durchzusetzen: Dies ist der
Egoismus, die Folge der Erbschuld.
Als Adam und Eva, verführt durch
die Lüge Satans, wider das göttliche
Gebot nach der geheimnisvollen
Frucht gegriffen haben, setzten sie
an die Stelle der Logik der Liebe jene
des Misstrauens und des
Widerstreitens, an die Stelle der
Logik des Empfangens, der
vertrauensvollen Erwartung
gegenüber dem Nächsten jene gierige
des Raffens und des Selbermachens
(vgl. Gen 3,1-6). So spürten sie am
Ende ein Gefühl der Unruhe und
Unsicherheit. Wie kann sich der
Mensch aus diesem egoistischen
Zwang befreien und sich für die
Liebe öffnen?

Gerechtigkeit und Sedaqah

Im Herzen der Weisheit Israels
finden wir eine tiefe Verbindung
zwischen dem Glauben an Gott, der
„den Schwachen aus dem Staub



emporhebt“ (Ps 113,7), und der
Gerechtigkeit gegenüber dem
Nächsten. Das Wort, das im
Hebräischen die Tugend der
Gerechtigkeit bezeichnet, sedaqah,
drückt diesen Sachverhalt gut aus.
Denn sedaqah bezeichnet einerseits,
den Willen des Gottes Israels völlig
anzunehmen, andererseits ohne
Vorbehalt gegen den Nächsten (vgl. 
Ex 20,12-17), besonders den Armen,
den Fremden, den Waisen und die
Witwe (vgl. Dtn 10,18-19) zu sein.
Aber die beiden Bedeutungen sind
miteinander verbunden, weil der
Israelit nicht unterscheidet zwischen
der Hilfe dem Armen gegenüber und
der Gegenleistung, die er Gott
schuldig ist, der sich des Elends
seinesVolks erbarmt hat. Die
Übergabe der Gesetzestafeln an Mose
auf dem Berg Sinai geschieht nicht
zufällig nach dem Durchzug durch
das Rote Meer. Das Hören des
Gesetzes setzt also den Glauben an
Gott voraus, der zuerst das



Klagegeschrei seines Volkes gehört
hat und herabgestiegen ist, um sie
der Hand der Ägypter zu entreißen
(vgl. Ex 3,8). Gott ist empfänglich für
den Schrei des Armen und erwartet
im Gegenzug Hörbereitschaft: er
verlangt Gerechtigkeit gegenüber
dem Armen (vgl. Sir 4,4-5.8-9), dem
Fremden (vgl. Ex 22,20), dem Sklaven
(vgl. Dtn 15,12-18). Um Gerechtigkeit
zu erlangen, ist es unumgänglich,
den Trug der Selbstgenügsamkeit
aufzugeben, jenen tiefen Zustand der
Verschlossenheit, der selbst der
Ursprung für die Ungerechtigkeit ist.
In anderen Worten: Ein
tiefergehender „Exodus“ steht an als
der, den Gott durch Mose bewirkt
hat, eine Befreiung des Herzens, die
durch ein bloßes Wort des Gesetzes
nicht realisiert werden kann. Gibt es
also für den Menschen überhaupt
Hoffnung auf Gerechtigkeit?

Christus, die Gerechtigkeit Gottes



Die christliche Botschaft antwortet
zustimmend auf die Sehnsucht des
Menschen nach Gerechtigkeit, wie es
der Apostel Paulus in seinem Brief an
die Römer unterstreicht: „Jetzt aber
ist unabhängig vom Gesetz die
Gerechtigkeit Gottes offenbart
worden: […] aus dem Glauben an
Jesus Christus, offenbart für alle, die
glauben. Denn es gibt keinen
Unterschied: Alle haben gesündigt
und die Herrlichkeit Gottes verloren.
Ohne es verdient zu haben, werden
sie gerecht, dank seiner Gnade,
durch die Erlösung in Christus Jesus.
Ihn hat Gott dazu bestimmt, Sühne
zu leisten mit seinem Blut, Sühne,
wirksam durch Glauben“ (3,21-25).

Worin besteht also die Gerechtigkeit
Christi? Es ist vor allem die
Gerechtigkeit aus Gnade, in der nicht
der Mensch wiedergutmacht, sich
selbst und die anderen heilt. Die
Tatsache, dass „Sühne“ wird in Jesu
„Blut“, weist aus: Nicht die Opfer des



Menschen befreien ihn von der Last
der Schuld, sondern die Liebestat
Gottes; er geht bis zum Äußersten,
nimmt den „Fluch“ auf sich, der dem
Menschen zukommt, um ihn
umzuwandeln in den „Segen“, der
Gott entspricht (vgl. Gal 3,13-14).
Aber hier erhebt sich sogleich ein
Einwand: Was ist das für eine
Gerechtigkeit, wenn der Gerechte für
den Schuldigen stirbt und der
Schuldige seinerseits den Segen
empfängt, der eigentlich dem
Gerechten gebührt? Empfängt nicht
auf diese Weise jeder gerade das
Gegenteil des „Seinen“? Wahrhaftig,
hier enthüllt sich die göttliche
Gerechtigkeit, die grundverschieden
von jener der Menschen ist. Gott hat
für uns mit seinem Sohn den
Kaufpreis bezahlt, wirklich einen
ungeheuer hohen Preis. Im Angesicht
der Gerechtigkeit des Kreuzes kann
der Mensch rebellieren, weil dieser
Anblick aufzeigt, dass er sich selbst
nicht genügt, sondern eines anderen



bedarf, um wahrhaft er selbst zu
sein. Sich zu Christus bekehren, an
das Evangelium zu glauben, hat im
letzten diese Bedeutung: sich aus der
Illusion der Selbstgenügsamkeit zu
befreien und die eigene Not
einzugestehen – das Bedürfnis der
anderen und das Bedürfnis Gottes,
seines Erbarmens und seiner
Freundschaft.

So ist also zu verstehen, dass der
Glaube keineswegs etwas natürliches
ist, angenehm und
selbstverständlich: Es braucht
Demut, um anzunehmen, dass ich
jemand anderen nötig habe, der
mich aus dem „Meinen“ befreit, der
mir freigiebig das „Seine“ schenkt.
Das geschieht in besonderer Weise in
den Sakramenten der Buße und der
Eucharistie. Dank der Erlösungstat
Christi wird uns die ungleich größere
Gerechtigkeit zuteil, jene, die aus der
Liebe erwächst (vgl. Röm 13,8-10), in
der man sich stets mehr als



Empfänger denn als Gebender fühlt,
weil man mehr empfangen hat, als
man eigentlich erwarten kann.

Gerade durch diese Erfahrung
gestärkt wird der Christ dazu
angetrieben, eine gerechte
Gesellschaft zu schaffen, in der alle
das Notwendige erhalten, um
menschenwürdig leben zu können,
und in der die Gerechtigkeit aus der
Liebe lebt.

Liebe Schwestern und Brüder, die
Fastenzeit gipfelt im Triduum
Sacrum, an dem wir auch in diesem
Jahr wieder die göttliche
Gerechtigkeit feiern, die voll ist von
Nächstenliebe, Zuwendung und
Rettung. Möge diese Zeit der Buße
für alle Christen eine Zeit wahrer
Umkehr und intensiver Erkenntnis
des Geheimnisses Christi sein, der
gekommen ist, um die Gerechtigkeit
zu vollenden. Mit diesen Gedanken



erteile ich Euch allen von Herzen
meinen Apostolischen Segen.

Aus dem Vatikan, am 30. Oktober
2009

BENEDICTUS PP. XVI

Libreria Editrice Vaticana

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/botschaft-von-benedikt-xvi-
fur-die-fastenzeit-2010/ (14.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/botschaft-von-benedikt-xvi-fur-die-fastenzeit-2010/
https://opusdei.org/de-de/article/botschaft-von-benedikt-xvi-fur-die-fastenzeit-2010/
https://opusdei.org/de-de/article/botschaft-von-benedikt-xvi-fur-die-fastenzeit-2010/

	Botschaft von Benedikt XVI. für die Fastenzeit 2010

