
opusdei.org

Botschaft Benedikts
XVI. zum
Weltfriedenstag am
1. Januar 2009

,,Die Armut bekämpfen, den
Frieden schaffen"

31.12.2008

BOTSCHAFT SEINER HEILIGKEIT

PAPST BENEDIKT XVI.

ZUR FEIER DES

WELTFRIEDENSTAGES



1. JANUAR 2009

DIE ARMUT BEKÄMPFEN, DEN
FRIEDEN SCHAFFEN

1. Auch zu Beginn dieses neuen
Jahres möchte ich allen meinen
Friedenswunsch zukommen lassen
und sie mit dieser meiner Botschaft
einladen, über das Thema ,,Die
Armut bekämpfen, den Frieden
schaffen" nachzudenken. Schon mein
verehrter Vorgänger Johannes Paul
II. hatte in der Botschaft zum
Weltfriedenstag 1993 die negativen
Auswirkungen unterstrichen, welche
die Armutssituation ganzer Völker
letztlich auf den Frieden hat.
Tatsächlich gehört die Armut oft zu
den Faktoren, welche Konflikte und
auch kriegerische
Auseinandersetzungen begünstigen
oder verschärfen. Letztere tragen
ihrerseits zum Fortbestehen
tragischer Situationen von Armut
bei. ,,Es macht sich in der Welt eine



andere ernste Bedrohung für den
Frieden immer besorgniserregender
breit", schrieb Johannes Paul
II. ,,Viele Menschen, ja ganze
Völkerschaften leben heute in
äußerster Armut. Der Unterschied
zwischen Reichen und Armen ist
auch in den wirtschaftlich
hochentwickelten Nationen
augenfälliger geworden. Es handelt
sich um ein Problem, das sich dem
Gewissen der Menschheit aufdrängt,
da eine große Zahl von Menschen in
Verhältnissen lebt, die ihre
angeborene Würde verletzen und
infolgedessen den wahren und
harmonischen Fortschritt der
Weltgemeinschaft gefährden".[1]

2. In diesem Zusammenhang schließt
die Bekämpfung der Armut eine
aufmerksame Betrachtung des
komplexen Phänomens der
Globalisierung ein. Eine solche
Betrachtung ist schon unter
methodologischem Gesichtspunkt



wichtig, weil sie nahelegt, die
Ergebnisse der von
Wirtschaftswissenschaftlern und
Soziologen durchgeführten
Forschungen über viele Aspekte der
Armut zu verwerten. Der Verweis
auf die Globalisierung müßte jedoch
auch eine geistige und moralische
Bedeutung besitzen und dazu
anregen, auf die Armen ganz bewußt
im Hinblick darauf zu schauen, daß
alle in einen einzigen göttlichen Plan
einbezogen sind, nämlich die
Berufung, eine einzige Familie zu
bilden, in der alle - Einzelpersonen,
Völker und Nationen - ihr Verhalten
regeln, indem sie es nach den
Grundsätzen der Fraternität und der
Verantwortung ausrichten.

In dieser Perspektive ist es nötig,
eine umfassende und differenzierte
Vorstellung von der Armut zu haben.
Wenn die Armut ein nur materielles
Phänomen wäre, würden die
Sozialwissenschaften, die uns helfen,



die Dinge auf der Grundlage von
vornehmlich quantitativen Daten zu
messen, ausreichen, um ihre
Hauptmerkmale aufzuzeigen. Wir
wissen jedoch, daß es Formen nicht
materieller Armut gibt, die keine
direkte und automatische Folge
materieller Not sind. So existieren
zum Beispiel in den wohlhabenden
und hochentwickelten Gesellschaften
Phänomene der Marginalisierung
und der relationalen, moralischen
und geistigen Armut: Es handelt sich
um innerlich orientierungslose
Menschen, die trotz des
wirtschaftlichen Wohlergehens
verschiedene Formen von
Entbehrung erleben. Ich denke
einerseits an das, was
mit ,,moralischer
Unterentwicklung" [2] bezeichnet
wird, und andererseits an die
negativen Folgen
der ,,Überentwicklung".[3] Und dann
übersehe ich nicht, daß in den
sogenannten ,,armen" Gesellschaften



das Wirtschaftswachstum häufig
durch kulturelle Hindernisse
gebremst wird, die einen
angemessenen Gebrauch der
Ressourcen nicht gestatten. Es steht
ohnehin fest, daß jede Form von
auferlegter Armut in einer
mangelnden Achtung der
transzendenten Würde der
menschlichen Person wurzelt. Wenn
der Mensch nicht in der Ganzheit
seiner Berufung betrachtet wird und
man die Ansprüche einer
wirklichen ,,Humanökologie"[4]
nicht respektiert, entfesseln sich
auch die perversen Dynamiken der
Armut, wie es in einigen Bereichen,
auf die ich kurz eingehen möchte,
deutlich wird.

Armut und moralische Folgen

3. Häufig wird die Armut mit der
demographischen Entwicklung
gleichsam als deren Ursache in
Verbindung gebracht. Infolgedessen



laufen Kampagnen zur
Geburtenreduzierung, die auf
internationaler Ebene auch mit
Methoden durchgeführt werden, die
weder die Würde der Frau
respektieren noch das Recht der
Eheleute, verantwortlich die Zahl
ihrer Kinder zu bestimmen,[5] und -
was noch schwerwiegender ist - oft
nicht einmal das Recht auf Leben
achten. Die Vernichtung von
Millionen ungeborener Kinder im
Namen der Armutsbekämpfung ist in
Wirklichkeit eine Eliminierung der
Ärmsten unter den Menschen. In
Anbetracht dessen bleibt das Faktum
bestehen, daß 1981 etwa 40% der
Weltbevölkerung unterhalb der
absoluten Armutsgrenze lebten,
während sich dieser Prozentsatz
heute praktisch halbiert hat und
Völkerschaften, die übrigens ein
beachtliches demographisches
Wachstum aufweisen, die Armut
überwunden haben. Diese Tatsache
macht deutlich, daß die Ressourcen



zur Lösung des Problems der Armut
selbst bei einem Anwachsen der
Bevölkerung vorhanden wären. Man
darf auch nicht vergessen, daß seit
dem Ende des Zweiten Weltkriegs bis
heute die Erdbevölkerung um vier
Milliarden zugenommen hat und daß
dieses Phänomen weitgehend Länder
betrifft, die jüngst auf der
internationalen Bühne als neue
Wirtschaftsmächte erschienen sind
und die gerade dank ihrer hohen
Einwohnerzahl eine schnelle
Entwicklung erlebt haben. Überdies
erfreuen sich unter den am meisten
entwickelten Nationen jene mit den
höchsten Geburtenraten eines
besseren Entwicklungspotentials. Mit
anderen Worten, es bestätigt sich,
daß die Bevölkerung ein Reichtum
und nicht ein Armutsfaktor ist.

4. Ein anderer besorgniserregender
Bereich sind die pandemischen
Krankheiten wie zum Beispiel
Malaria, Tuberkulose und AIDS,



welche in dem Maß, wie sie die
produktiven Teile der Bevölkerung
befallen, einen starken Einfluß auf
die Verschlechterung der
allgemeinen Bedingungen eines
Landes ausüben. Die Versuche, die
Konsequenzen dieser Krankheiten
für die Bevölkerung zu bremsen,
erzielen nicht immer Ergebnisse von
Bedeutung. Außerdem kommt es vor,
daß die von einigen dieser
Pandemien betroffenen Länder, um
Gegenmaßnahmen zu ergreifen,
Erpressungen von seiten derer
erleiden müssen, die wirtschaftliche
Hilfen von der Umsetzung einer
lebensfeindlichen Politik abhängig
machen. Vor allem ist es schwierig,
AIDS, eine dramatische Ursache der
Armut, zu bekämpfen, wenn man
sich nicht der moralischen
Problematik stellt, mit der die
Verbreitung des Virus verbunden ist.
Zunächst müssen Kampagnen
unternommen werden, die
besonders die Jugendlichen zu einer



Sexualität erziehen, die völlig der
Würde der Person entspricht; in
diesem Sinn realisierte Initiativen
haben bereits bedeutende Ergebnisse
erzielt, indem sie die Verbreitung
von AIDS vermindert haben. Sodann
müssen auch den armen Völkern die
notwendigen Medikamente und
Behandlungen zur Verfügung gestellt
werden; das setzt eine entschiedene
Förderung der medizinischen
Forschung und der therapeutischen
Neuerungen voraus sowie
nötigenfalls eine flexible Anwendung
der internationalen Regelungen zum
Schutz des geistigen Eigentums, so
daß allen die gesundheitliche
Grundversorgung gewährleistet
werden kann.

5. Ein dritter Bereich, dem die
Aufmerksamkeit in den Programmen
zur Bekämpfung der Armut gilt und
der die ihr innewohnende
moralische Dimension zeigt, ist die
Armut der Kinder. Wenn eine



Familie von Armut betroffen ist,
erweisen sich die Kinder als ihre
anfälligsten Opfer: Fast die Hälfte
derer, die in absoluter Armut leben,
sind heute Kinder. Wenn man sich
bei der Betrachtung der Armut auf
die Seite der Kinder stellt, sieht man
sich veranlaßt, jene Ziele als
vorrangig anzusehen, die diese am
unmittelbarsten angehen, wie zum
Beispiel die Fürsorge für die Mütter,
das Engagement in der Erziehung,
den Zugang zu Impfungen, zu
medizinischer Versorgung und zum
Trinkwasser, den Umweltschutz und
vor allem den Einsatz zum Schutz
der Familie und der Beständigkeit
der innerfamiliären Beziehungen.
Wenn die Familie schwächer wird,
tragen unvermeidlich die Kinder den
Schaden davon. Wo die Würde der
Frau und der Mutter nicht geschützt
wird, bekommen das wiederum in
erster Linie die Kinder zu spüren.



6. Ein vierter Bereich, dem unter
moralischem Gesichtspunkt
besondere Aufmerksamkeit gebührt,
ist die bestehende Beziehung
zwischen Abrüstung und
Entwicklung. Das augenblickliche
Niveau der weltweiten militärischen
Ausgaben ist besorgniserregend. Wie
ich bereits betont habe, geschieht es,
daß »die enormen materiellen und
menschlichen Ressourcen, die in die
militärischen Ausgaben und in die
Rüstung einfließen, ... den
Entwicklungsprojekten der Völker,
besonders der ärmsten und
hilfsbedürftigsten, entzogen
[werden]. Und das verstößt gegen die
Charta der Vereinten Nationen, die
die internationale Gemeinschaft und
insbesondere die Staaten
verpflichtet, ,,die Herstellung und
Wahrung des Weltfriedens und der
internationalen Sicherheit so zu
fördern, daß von den menschlichen
und wirtschaftlichen Hilfsquellen
der Welt möglichst wenig für



Rüstungszwecke abgezweigt
wird" (Art. 26)«.[6]

Dieser Sachverhalt ist keine
Erleichterung, sondern stellt sogar
eine ernste Behinderung für das
Erreichen der großen
Entwicklungsziele der
internationalen Gemeinschaft dar.
Außerdem läuft eine übertriebene
Erhöhung der militärischen
Ausgaben Gefahr, einen
Rüstungswettlauf zu beschleunigen,
der Enklaven der Unterentwicklung
und der Verzweiflung verursacht
und sich so paradoxerweise in einen
Faktor von Instabilität, von
Spannung und von Konflikten
verwandelt. Wie mein verehrter
Vorgänger Paul VI. weitblickend
geäußert hat, ist ,,die Entwicklung
die neue Bezeichnung für Frieden".
[7] Darum sind die Staaten dazu
aufgefordert, ernsthaft über die
tieferen Gründe der häufig durch
Ungerechtigkeit entzündeten



Konflikte nachzudenken und ihnen
durch eine mutige Selbstkritik
abzuhelfen. Wenn eine Verbesserung
der Beziehungen erreicht wird,
müßte das eine Reduzierung der
Rüstungsausgaben gestatten. Die
eingesparten Geldmittel können
dann für Entwicklungsprojekte
zugunsten der ärmsten und am
meisten notleidenden Menschen und
Völker bestimmt werden: Ein
großzügiges Engagement in diesem
Sinne ist ein Engagement für den
Frieden innerhalb der
Menschheitsfamilie.

7. Ein fünfter Bereich im
Zusammenhang mit der Bekämpfung
der materiellen Armut betrifft die
augenblickliche
Nahrungsmittelkrise, welche die
Befriedigung der Grundbedürfnisse
aufs Spiel setzt. Diese Krise ist
weniger durch einen Mangel an
Nahrungsmitteln gekennzeichnet als
vielmehr durch Schwierigkeiten des



Zugangs zu ihnen und durch
Spekulationen, also durch das Fehlen
einer Koordination politischer und
wirtschaftlicher Institutionen, die in
der Lage ist, den Bedürfnissen und
Notlagen zu begegnen. Die
Unterernährung kann auch schwere
psycho- physische Schäden für die
Völkerschaften verursachen, indem
sie viele Menschen der nötigen
Energien beraubt, um ohne spezielle
Hilfen aus ihrer Armutssituation
herauszukommen. Das trägt dazu
bei, daß die Schere der
Ungleichheiten weiter
auseinandergeht, und provoziert
Reaktionen, die Gefahr laufen, in
Gewalt zu münden. Die Daten über
die Entwicklung der relativen Armut
in den letzten Jahrzehnten zeigen
alle eine Vergrößerung des Gefälles
zwischen Reichen und Armen an.
Hauptursachen dieses Phänomens
sind zweifellos einerseits der
technologische Wandel, dessen
Nutzen vor allem der oberen



Einkommensklasse zugute kommt,
und andererseits die Preisdynamik
der Industrieprodukte, deren Kosten
wesentlich schneller ansteigen als
die Preise der Agrarprodukte und
der Rohstoffe, die im Besitz der
ärmeren Länder sind. So geschieht
es, daß der größte Teil der
Bevölkerung der ärmeren Länder
unter doppelter Marginalisierung
leidet, sowohl durch niedrigere
Einnahmen als auch durch höhere
Preise.

Bekämpfung der Armut und
globale Solidarität

8. Einer der besten Wege zur
Schaffung des Friedens ist eine
Globalisierung, die auf die Interessen
der großen Menschheitsfamilie [8]
ausgerichtet ist. Um die
Globalisierung zu lenken, bedarf es
jedoch einer starken globalen
Solidarität [9] zwischen reichen und
armen Ländern sowie innerhalb der



einzelnen Länder, auch wenn sie
reich sind. Ein ,,gemeinsamer
Ethikkodex"[10] ist notwendig,
dessen Normen nicht nur den
Charakter von Konventionen
besitzen, sondern im Naturgesetz
wurzeln, das vom Schöpfer in das
Gewissen eines jeden Menschen
eingeschrieben ist (vgl. Röm 2, 14-
15). Spürt nicht jeder von uns im
Innersten seines Gewissens den
Aufruf, seinen eigenen Beitrag zum
Allgemeinwohl und zum sozialen
Frieden zu leisten? Die
Globalisierung beseitigt gewisse
Barrieren, doch das bedeutet nicht,
daß sie nicht neue aufrichten kann;
sie bringt die Völker einander näher,
doch die räumliche und zeitliche
Nähe schafft von sich aus nicht die
Bedingungen für ein wahres
Miteinander und einen echten
Frieden. Die Marginalisierung der
Armen des Planeten kann in der
Globalisierung nur dann wirksame
Mittel zur Befreiung finden, wenn



jeder Mensch sich durch die in der
Welt bestehenden Ungerechtigkeiten
und die damit verbundenen
Verletzungen der Menschenrechte
persönlich verwundet fühlt. Die
Kirche, die ,,Zeichen und Werkzeug
für die innigste Vereinigung mit Gott
wie für die Einheit der ganzen
Menschheit"[11] ist, wird weiterhin
ihren Beitrag leisten, damit
Ungerechtigkeiten und
Unverständnis überwunden werden
und man dahin gelangt, eine
friedvollere und solidarischere Welt
aufzubauen.

9. Auf dem Gebiet des
Internationalen Handels und der
Finanztransaktionen sind heute
Prozesse im Gange, die es erlauben,
die Ökonomien positiv zu
koordinieren und so zur
Verbesserung der allgemeinen
Bedingungen beizutragen; doch es
gibt auch gegenteilige Prozesse,
welche die Völker entzweien und ins



Abseits drängen und so gefährliche
Voraussetzungen für Kriege und
Konflikte schaffen. In den
Jahrzehnten unmittelbar nach dem
Zweiten Weltkrieg ist der
internationale Waren- und
Dienstleistungshandel
ausserordentlich schnell angestiegen
und hat dabei eine in der Geschichte
zuvor nicht gekannte Dynamik
entfaltet. Ein großer Teil des
Welthandels betraf die bereits früh
industrialisierten Länder, mit der
beachtlichen Erweiterung durch
viele Schwellenländer, die an
Bedeutung gewonnen haben. Es gibt
jedoch andere Länder mit niedrigen
Einnahmen, die hinsichtlich des
Handelsflusses noch schwer
marginalisiert sind. Ihr Wachstum
hat unter dem in den letzten
Jahrzehnten verzeichneten schnellen
Verfall der Preise für Primärgüter
gelitten, die fast die Gesamtheit ihrer
Exporte ausmachen. In diesen -
großenteils afrikanischen - Ländern



stellt die Abhängigkeit vom Export
von Primärgütern weiterhin einen
erheblichen Risikofaktor dar. Ich
möchte hier erneut dazu aufrufen,
allen Ländern die gleichen
Zugangschancen zum Weltmarkt
einzuräumen und Ausschlüsse und
Marginalisierungen zu vermeiden.

10. Ähnliche Überlegungen können
über das Finanzwesen angestellt
werden, das dank der Entwicklung
der Elektronik und der Politik zur
Liberalisierung des Geldverkehrs
zwischen den verschiedenen
Ländern einen der Hauptaspekte des
Phänomens der Globalisierung
betrifft. Die objektiv wichtigste
Funktion des Finanzwesens, nämlich
langfristig die Möglichkeit von
Investitionen und somit von
Entwicklung zu unterstützen, erweist
sich heute als äußerst anfällig: Sie
erfährt die negativen
Rückwirkungen eines Systems von
Finanztransaktionen - auf nationaler



und globaler Ebene -, die auf einem
extrem kurzfristigen Denken
beruhen, das den Wertzuwachs aus
Finanzaktivitäten verfolgt und sich
auf die technische Verwaltung der
verschiedenen Formen des Risikos
konzentriert. Auch die jüngste Krise
beweist, wie die Finanzaktivität
manchmal von rein
autoreferentiellen Logiken geleitet
wird, die jeder langfristigen
Rücksicht auf das Allgemeinwohl
entbehren. Die Einengung in der
Zielsetzung der weltweiten
Finanzmakler auf die extreme
Kurzfristigkeit vermindert die
Fähigkeit des Finanzwesens, seine
Brückenfunktion zwischen
Gegenwart und Zukunft zu erfüllen
zur Unterstützung der Schaffung
langfristig angelegter Produktions-
und Arbeitsmöglichkeiten. Ein auf
kurze und kürzeste Fristen
eingeengtes Finanzwesen wird
gefährlich für alle, auch für
diejenigen, denen es gelingt,



während der Phasen der
Finanzeuphorie davon zu
profitieren.[12]

11. Aus all dem geht hervor, daß die
Bekämpfung der Armut eine
Zusammenarbeit sowohl auf
wirtschaftlicher als auch auf
juristischer Ebene erfordert, die der
internationalen Gemeinschaft und
im besonderen den armen Ländern
ermöglicht, aufeinander
abgestimmte Lösungen zu finden
und zu verwirklichen, um den oben
genannten Problemen durch die
Bereitstellung eines wirksamen
rechtlichen Rahmens für die
Wirtschaft zu begegnen. Sie verlangt
außerdem Impulse zur Bildung von
leistungsfähigen, auf
Mitverantwortung beruhenden
Institutionen sowie die
Unterstützung im Kampf gegen die
Kriminalität und in der Förderung
einer Kultur der Legalität.
Andererseits ist nicht zu leugnen,



daß eine ausgeprägte
Wohlfahrtspolitik häufig Ursache des
Scheiterns von Hilfsmaßnahmen für
die armen Länder ist. In die
Ausbildung der Menschen zu
investieren und ergänzend eine
spezifische Kultur der Eigeninitiative
zu entwickeln, erscheint zur Zeit als
der richtige mittel- und langfristige
Plan. Wenn die wirtschaftlichen
Aktivitäten zu ihrer Entfaltung
günstige äußere Umstände brauchen,
so bedeutet das nicht, daß man den
Problemen des Einkommens keine
Aufmerksamkeit schenken darf.
Obschon zu Recht unterstrichen
worden ist, daß die Erhöhung des
Pro-Kopf-Einkommens nicht das Ziel
schlechthin des politisch-
wirtschaftlichen Handelns sein kann,
darf man doch nicht vergessen, daß
dies ein wichtiges Instrument
darstellt, um das Ziel der
Bekämpfung von Hunger und
absoluter Armut zu erreichen. Unter
diesem Gesichtspunkt muß hier die



Illusion ausgeräumt werden, daß
eine Politik der reinen Umverteilung
des bestehenden Vermögens das
Problem endgültig lösen könnte. In
einer modernen Wirtschaft hängt
nämlich der Wert des Vermögens in
ausschlaggebendem Maße von der
Fähigkeit ab, gegenwärtigen und
zukünftigen Gewinn zu schaffen. Die
Wertschöpfung erweist sich deshalb
als eine unausweichliche
Notwendigkeit, die man
berücksichtigen muß, wenn man die
materielle Armut wirksam und
nachhaltig bekämpfen will.

12. Die Armen an die erste Stelle zu
setzen, erfordert schließlich den
gebührenden Raum für eine korrekte
wirtschaftliche Logik bei den
Akteuren des internationalen
Marktes, für eine korrekte politische
Logik bei den institutionellen
Akteuren und für eine korrekte
Logik der Mitverantwortung, die
fähig ist, die lokale wie



internationale Zivilgesellschaft zur
Geltung zu bringen. Die
internationalen Organismen
anerkennen heute selbst den hohen
Wert und den Vorteil wirtschaftlicher
Initiativen der Zivilgesellschaft oder
der örtlichen Verwaltungen zur
Förderung der Befreiung und
Eingliederung jener
Bevölkerungsschichten in die
Gesellschaft, die häufig unterhalb
der äußersten Armutsgrenze leben
und zugleich für die offiziellen Hilfen
schwer erreichbar sind. Die
Geschichte der wirtschaftlichen
Entwicklung des 20. Jahrhunderts
lehrt, daß gute Entwicklungspolitik
von der Verantwortlichkeit der
Menschen und der Schaffung eines
positiven Zusammenwirkens von
Märkten, Zivilgesellschaft und
Staaten abhängt. Besonders der
Zivilgesellschaft kommt eine
ausschlaggebende Rolle in jedem
Entwicklungsprozeß zu, denn die
Entwicklung ist im wesentlichen ein



kulturelles Phänomen, und die
Kultur entsteht und entfaltet sich im
Zivilbereich.[13]

13. Wie mein verehrter Vorgänger
Johannes Paul II. bereits betont hat,
offenbart die Globalisierung ,,eine
ausgeprägte Charakteristik der
Ambivalenz" [14] und muß deshalb
mit umsichtiger Klugheit gelenkt
werden. Zu dieser Form von Klugheit
gehört es auch, vorrangig die
Bedürfnisse der Armen der Erde zu
berücksichtigen, indem der Skandal
des bestehenden Mißverhältnisses
zwischen den Problemen der Armut
und den Maßnahmen, welche die
Menschen vorsehen, um ihnen
entgegenzutreten, überwunden wird.
Das Mißverhältnis besteht sowohl
auf kultureller und politischer als
auch auf geistiger und ethischer
Ebene. Man bleibt nämlich oft bei
den äußeren und praktischen
Ursachen der Armut stehen, ohne zu
denen vorzudringen, die im



menschlichen Herzen wohnen wie
die Habgier und die Begrenztheit der
Horizonte. Die Probleme der
Entwicklung, der Hilfen und der
internationalen Zusammenarbeit
werden manchmal ohne eine
wirkliche Einbeziehung der
Menschen als rein technische Fragen
angegangen, die sich in der Planung
von Strukturen, im Abschluß von
Tarifverträgen und in der
Bereitstellung anonymer
Finanzierungen erschöpfen. Die
Bekämpfung der Armut ist dagegen
auf Männer und Frauen angewiesen,
die zutiefst die Mitmenschlichkeit
praktizieren und fähig sind,
Einzelpersonen, Familien und
Gemeinschaften auf Wegen
authentischer menschlicher
Entwicklung zu begleiten.

Schluß

14. In der Enzyklika Centesimus
annus mahnte Johannes Paul II. die



Notwendigkeit an, ,,eine Denkweise
aufzugeben, die die Armen der Erde -
Personen und Völker - als eine Last
und als unerwünschte Menschen
ansieht, die das zu konsumieren
beanspruchen, was andere erzeugt
haben". ,,Die Armen", schrieb
er, ,,verlangen das Recht, an der
Nutzung der materiellen Güter
teilzuhaben und ihre
Arbeitsfähigkeit einzubringen, um
eine gerechtere und für alle
glücklichere Welt aufzubauen".[15]
In der jetzigen globalisierten Welt
wird immer offensichtlicher, daß der
Friede nur hergestellt werden kann,
wenn man allen die Möglichkeit
eines vernünftigen Wachstums
sichert: Die Verzerrungen
ungerechter Systeme präsentieren
nämlich früher oder später allen die
Rechnung. Es kann also nur die
Torheit dazu verführen, ein
vergoldetes Haus zu bauen, wenn
ringsum Wüste oder Verfall herrscht.
Die Globalisierung allein ist unfähig,



den Frieden herzustellen, und in
vielen Fällen schafft sie sogar
Trennungen und Konflikte. Sie
offenbart vielmehr einen Bedarf: den
einer Ausrichtung auf ein Ziel
völliger Solidarität, die das Wohl
eines jeden und aller anstrebt. In
diesem Sinn ist die Globalisierung als
eine günstige Gelegenheit anzusehen,
um in der Bekämpfung der Armut
etwas Bedeutendes zu verwirklichen
und um der Gerechtigkeit und dem
Frieden bisher unvorstellbare
Möglichkeiten zur Verfügung zu
stellen.

15. Von jeher hat sich die Soziallehre
der Kirche um die Armen
gekümmert. Zur Zeit der Enzyklika
Rerum novarum waren dies vor
allem die Arbeiter der neuen
Industriegesellschaft; in der
Soziallehre Pius' XI., Pius' XII.,
Johannes' XXIII., Pauls VI. und
Johannes Pauls II. sind neue Formen
der Armut hervorgehoben worden,



während sich der Horizont der
sozialen Frage weitete, bis sie
weltweite Dimensionen
angenommen hat.[16] Diese
Ausweitung der sozialen Frage auf
die Globalität ist nicht nur im Sinn
einer quantitativen Ausdehnung zu
betrachten, sondern auch im Sinn
einer qualitativen Vertiefung über
den Menschen und über die
Bedürfnisse der Menschheitsfamilie.
Darum zeigt die Kirche, während sie
die aktuellen Phänomene der
Globalisierung und ihre Auswirkung
auf die Formen menschlicher Armut
aufmerksam verfolgt, die neuen
Aspekte der sozialen Frage nicht nur
in ihrer Ausdehnung, sondern auch
in ihrer Tiefe auf, insofern sie die
Identität des Menschen und seine
Beziehung zu Gott betreffen. Es sind
Prinzipien der Soziallehre, die
danach trachten, die
Zusammenhänge zwischen Armut
und Globalisierung zu klären und
das Handeln auf die Schaffung des



Friedens auszurichten. Unter diesen
Prinzipien ist es angebracht, im Licht
des Primats der Nächstenliebe hier
in besonderer Weise an
die ,,vorrangige Liebe für die
Armen" [17] zu erinnern, die von der
gesamten christlichen Überlieferung
von der Urkirche an bezeugt worden
ist (vgl. Apg 4, 32-36; 1 Kor 16, 1; 2
Kor 8-9; Gal 2, 10).

,,Jeder trage ohne Zögern den Teil
bei, der ihm obliegt", schrieb Leo
XIII. 1891 und fügte hinzu: ,,Was die
Kirche betrifft, wird sie niemals und
in keiner Weise von ihrem Werk
ablassen".[18] Dieses Bewußtsein
begleitet auch heute das Handeln der
Kirche gegenüber den Armen, in
denen sie Christus sieht,[19] da sie in
ihrem Herzen ständig den Auftrag
des Friedensfürsten an die Apostel
nachklingen hört: ,,Vos date illis
manducare - gebt ihr ihnen zu
essen" (Lk 9, 13). In der Treue zu
dieser Aufforderung ihres Herrn



wird die Kirche deshalb niemals
versäumen, der gesamten
Menschheitsfamilie ihre
Unterstützung in den Impulsen zu
kreativer Solidarität zu versichern,
nicht nur um aus dem Überfluß zu
spenden, sondern vor allem um ,,die
Lebensweisen, die Modelle von
Produktion und Konsum und die
verfestigten Machtstrukturen zu
ändern, die heute die Gesellschaften
beherrschen".[20] Darum richte ich
zu Beginn eines neuen Jahres an alle
Jünger Christi wie auch an jeden
Menschen guten Willens die
dringende Einladung, gegenüber den
Bedürfnissen der Armen das Herz zu
öffnen und alles konkret Mögliche zu
unternehmen, um ihnen zu Hilfe zu
kommen. Unumstößlich wahr bleibt
nämlich das Axiom: ,,Die Armut
bekämpfen heißt den Frieden
schaffen".

Aus dem Vatikan, am 8. Dezember
2008.



BENEDICTUS PP. XVI

[1] Botschaft zum Weltfriedenstag
1993, 1

[2] Paul VI., Enzyklika Populorum
progressio, 19.

[3] Johannes Paul II., Enzyklika
Sollicitudo rei socialis, 28.

[4] Johannes Paul II., Enzyklika
Centesimus annus, 38.

[5] Vgl. Paul VI., Enzyklika
Populorum progressio, 37; Johannes
Paul II., Enzyklika Sollicitudo rei
socialis, 25.

[6] Benedikt XVI., Schreiben an
Kardinal Renato Raffaele Martino
anläßlich der internationalen
Studientagung des Päpstlichen Rates
für Gerechtigkeit und Frieden zum
Thema ,,Abrüstung, Entwicklung und
Frieden. Perspektiven für eine
allseitige Abrüstung", 10. April 2008.



[7] Enzyklika Populorum progressio,
87.

[8] Vgl. Johannes Paul II., Enzyklika
Centesimus annus, 58.

[9] Vgl. Johannes Paul II., Ansprache
bei der Audienz des Christlichen
Verbandes der italienischen Arbeiter
ACLI, 27. April 2002, 4: Insegnamenti
di Giovanni Paolo II, XXV, 1 [2002],
637.

[10] Johannes Paul II., Ansprache vor
der Vollversammlung der
Päpstlichen Akademie der
Sozialwissenschaften, 27. April 2001,
4: Insegnamenti di Giovanni Paolo II,
XXIV, 1 [2001], 802.

[11] Zweites Vatikanisches Konzil,
Dogm. Konst. Lumen gentium, 1.

[12] Vgl. Päpstlicher Rat für
Gerechtigkeit und Frieden,
Kompendium der Soziallehre der
Kirche, 368.



[13] Vgl. ebd., 356.

[14] Ansprache bei der Audienz für
Leiter der Arbeiter- und
Industriegewerkschaften, 2. Mai
2000, 3: Insegnamenti di Giovanni
Paolo II, XXIII, 1 [2000], 726.

[15] Nr. 28

[16] Vgl. Paul VI., Enzyklika
Populorum progressio, 3.

[17] Johannes Paul II., Enzyklika
Sollicitudo rei socialis, 42; vgl. Ders.,
Enzyklika Centesimus annus, 57.

[18] Leo XIII., Enzyklika Rerum
novarum, 45.

[19] Vgl. Johannes Paul II., Enzyklika
Centesimus annus, 58.

[20] Ebd.

© Copyright 2008 - Libreria Editrice
Vaticana



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/botschaft-benedikts-xvi-zum-
weltfriedenstag-am-1-januar-2009/

(23.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/botschaft-benedikts-xvi-zum-weltfriedenstag-am-1-januar-2009/
https://opusdei.org/de-de/article/botschaft-benedikts-xvi-zum-weltfriedenstag-am-1-januar-2009/
https://opusdei.org/de-de/article/botschaft-benedikts-xvi-zum-weltfriedenstag-am-1-januar-2009/

	Botschaft Benedikts XVI. zum Weltfriedenstag am 1. Januar 2009

