
opusdei.org

Bischof Fernand
Franck, Erzbischof
von Luxemburg.
Rom, 8. Oktober 2002

Die Heiligen sind ein Geschenk
Gottes an seine Kirche. Sie
führen uns vor Augen, dass es
möglich ist, zu jeder Zeit und in
jeder Situation das Evangelium
zu leben. Die Heiligen haben
somit für uns Modellcharakter.

07.10.2002

Die Heiligen sind ein Geschenk
Gottes an seine Kirche. Sie führen



uns vor Augen, dass es möglich ist, zu
jeder Zeit und in jeder Situation das
Evangelium zu leben. Die Heiligen
haben somit für uns
Modellcharakter. Sie sind Boten
Gottes, die das Evangelium der
ganzen Kirche in neuer Aktualität
verkünden. Sie zeigen uns auf
vielfältige Weise auf, dass ein Leben
in Vereinigung mit Jesus Christus zu
allen Zeiten, unter den
verschiedensten Umständen und auf
mancherlei Weise möglich ist.

In diesen Tagen danken wir Gott in
besonderer Weise für das Geschenk
des heiligen Josemaría Escrivá, dem
Gründer des Opus Dei.

So wie der Herr die Apostel erwählte,
die er haben wollte, um sie zu
senden, so beruft er auch heute
Menschen, die er haben will, um sie
zu senden. Der heilige Josefmaria ist
ein besonderer Gesandter Gottes für
unsere Zeit. Er hat von Gott einen



ausdrücklichen, von der Kirche
mehrfach bestätigten Auftrag
erhalten, der weit über die Grenzen
seines Lebensraumes und seiner
Epoche, ja seines Jahrhunderts
hinausragt.

Von frühester Jugend an hat Gott den
heiligen Josefmaria für seine
Aufgabe vorbereitet, dabei bediente
er sich scheinbar belangloser
Ereignisse. In diesen scheinbar
unbedeutenden Kleinigkeiten sah
unser Heiliger den Finger Gottes.

Als Sechzehnjähriger fesselten ihn
Spuren von den nackten Füßen eines
Karmelitermönches im frischen
Schnee, die sich tief in seinem
Herzen eingeprägt haben, wie er
selber versicherte. In ihm kam
damals die Frage hoch: „Wenn dieser
Karmeliter bereit ist ein derartiges
Opfer aus Liebe zu Gott zu bringen,
was tue ich dann für ihn?“ Bereits
damals hatte er eine Vorahnung der



großen Liebe Gottes. Über jene Zeit
sagt er: „Ich denke zurück an so viele
göttliche Liebeserweise in den
Jahren meiner Jugend, damals, als
ich ahnte, dass der Herr etwas von
mir wollte, ich jedoch nicht wusste,
was es war.“ (Dennis M. Helming, 
Fußspuren im Schnee. Eine
Bildbiographie, S.12)

Damals erahnte er nicht, dass er zur
Spur Gottes für unzählige Menschen
auf der Straße ihres Lebens werden
sollte.

Er ist zu einer leuchtenden Kielspur
geworden, weil er den Menschen
aufzeigt, dass Heiligkeit nicht eine
Sache weniger Privilegierter ist, dass
Heiligkeit nicht das Ungewöhnliche
ist, sondern das Normale sein kann.
Wenn es wie im 1. Brief an die
Thessalonicher heißt: „Das ist, was
Gott will: eure Heiligung“ (1 Thess
4,3), dann muss die Heiligkeit auch
für alle erreichbar sein. „Dieser



Auftrag“, schreibt der Heilige Vater
in Novo Millennio ineunte, „betrifft
nicht nur einige Christen: ‚Alle
Christgläubigen jeglichen Standes
oder Ranges sind zur Fülle des
christlichen Lebens und zur
vollkommenen Liebe
berufen‘.“ (N.M.I., Nr, 30 (LG 40))

In Novo Millennio Ineunte zeigt der
Heilige Vater pastorale Prioritäten
für das neue Jahrhundert auf und er
schreibt „Ohne Umschweife sage ich
vor allen anderen Dingen: Die
Perspektive, in die der pastorale Weg
eingebettet ist, heißt
HEILIGKEIT.“ (NMI, Nr. 30) Um auf
dem Weg zur Heiligkeit
voranzuschreiten unterstreicht
Johannes Paul II. - wie übrigens auch
der heilige Josemaría - die
Notwendigkeit des Gebets, der
Spiritualität, der sonntäglichen
Eucharistiefeier und des Empfanges
des Sakramentes der Versöhnung



(NMI, Nr. 32, 33, 34, 35, 36, 37). Wo
geschieht Heiligkeit?

Der Ort, wo das geschehen soll, ja der
einzige Ort, wo es geschehen kann,
ist das tägliche Leben. Der Weg des
Christen zu Gott läuft nicht
beziehungslos neben dem eigenen
Lebensweg, sondern beide
verschmelzen zu einer Einheit. Jesus
Christus ist, wie der heilige
Josefmaria stets wiederholt hat,
„vollkommener Gott und
vollkommener Mensch“. Wie die
göttliche und die menschliche Natur
unseres Herrn ohne jede
Vermischung sich in der Person des
ewigen Wortes vereinen, so wird in
ähnlicher Weise der irdische,
alltägliche Lebensweg des Menschen
zum Weg, der in den Himmel führt.
Der heilige Josefmaria sagte: „Für
euch, Männer und Frauen der Welt,
steht jede Flucht vor den ehrbaren
Wirklichkeiten des alltäglichen



Lebens im Gegensatz zum Willen
Gottes.“ (Gespräche …, Nr. 114).

Auf rechte Weise verstanden, trennt
uns die Welt nicht von Gott. Gerade
das Gegenteil ist der Fall: Alles
ehrbare weltliche Tun kann Mittel zu
unserer Heiligung sein. Ja, es ist in
gewisser Hinsicht unverzichtbares
Mittel für ihre Erlangung: „Entweder
lernen wir den Herrn in unserem
alltäglichen Leben zu entdecken oder
wir werden ihn niemals
finden“ (Gespräche …, Nr. 114) , sagte
der Heilige, und ganz klar
unterstreicht er: „ Willst du wirklich
ein Heiliger werden?- Dann erfülle
die kleinen Pflichten jeden
Augenblicks: tu das, was du tun sollst
und sei in allem, was du tust. Tu alles
aus LIEBE. Dann gibt es keine
kleinen Dinge, alles wird groß. Die
Ausdauer in den kleinen Dingen, aus
LIEBE, ist Heroismus.“ (Der Weg, Nr.
815, 813)



Sicher ist das kein leichter Weg, aber
er ist mit der Gnade Gottes möglich
zu gehen. Also ist der Ort, an dem
sich diese Angleichung des
gewöhnlichen Christen an Christus
vollzieht, der Alltag, der Beruf, die
Familie, die Freizeit, das normale
Leben. Dort wartet Gott auf uns, und
dort müssen wir ihm begegnen.

„Heiligkeit: ein Mosaik aus
unzähligen Steinchen großzügiger
Hingabe. - Unsere Aufgaben bis zum
letzten erfüllen, und das Tag für Tag
mit Beständigkeit, darin besteht der
Heroismus, der von uns bei der
Arbeit verlangt wird. Einen anderen
Weg, heilig zu werden, gibt es für uns
nicht.“ (Die Spur des Sämanns, Nr.
529)

Einmal gefragt, welches, in dem Haus
wo er wohnte, das schönste
Oratorium wäre, antwortete der
heilige Josefmaria spontan: „die
Straße.“ (Guillaume Derville, Prier 15



jours avec Josemaría Escrivá,
Nouvelle Cité, S. 51)

Aus dieser Antwort ersehen wir, wie
positiv der heilige Josemaría zur
Welt steht. Der Heilige ist von einem
regelrechten „Welt-Enthusiasmus“
durchdrungen, aber nicht auf eine
naive Weise. Er war weder Optimist
noch Pessimist, aber christlicher
Realist. Er weiß um die Folgen der
Sünde und um die Gefahr der
Verweltlichung, aber - und das ist für
seine positive Haltung der Welt
gegenüber ausschlaggebend, er weiß
auch, dass Gott die Welt liebt. Er
behauptet: „Die Welt ist nicht
schlecht, denn sie ist aus den Händen
Gottes hervorgegangen. Sie ist Gottes
Werk, und Gott betrachtete sie und
sah, dass sie gut war.“ (Gespräche …,
Nr. 114) -“ Die Welt wartet auf uns. Ja
wir lieben sie leidenschaftlich, denn
ihr Schöpfer hat uns darüber belehrt:
‚Sic Deus dilexit mundum …‘“( Die
Spur des Sämanns, Nr. 290) - so sehr



hat Gott die Welt geliebt. „Lege alles
in deine Hoffnung hinein, die ja die
Hoffnung auf Christus ist: die ganze
Welt und alle menschlichen Werte,
die sich so machtvoll anziehen:
Freundschaft, Kunst, Wissenschaft,
Philosophie, Theologie, Sport, Natur,
Kultur - die Seelen.“ (Die Spur des
Sämanns, Nr. 293)

An und für sich geht es dem heiligen
Josemaría um ein Doppeltes: die
persönliche Heiligung des Einzelnen
und die Heimholung der Welt zu
Gott. Bei seinem Pastoralbesuch in
Luxemburg, im Jahre 1985, sagte der
Heilige Vater in einer Predigt: „Werft
für Christus eure Netze aus! Tragt
seine Frohe Botschaft in alle
Bereiche der Schöpfungswirklichkeit:
in die Gemeinden, in Staat und
Gesellschaft, in die Welt der Arbeit,
in Erziehung und Schule, in das
kulturelle und wissenschaftliche
Schaffen, in die Welt der Presse und
der Medien, in Sport und Freizeit, in



die Gestaltung des öffentlichen
Lebens. Nicht um diese Bereiche zu
beherrschen, sondern um alles auf
das wahre Wohl des Menschen
auszurichten. Das Evangelium bringt
ja die Dinge zu ihrer letzten
Wahrheit und öffnet sie auf Gott hin,
so dass der Mensch in ihnen zu
seiner wahren Vollendung gelangen
kann.“ (De Poopst Jean Paul II zu
Lëtzebuerg de 15. an 16. Mee 1985, S.
202)

Der heilige Josefmaria zeigt in
seinem Charisma einen für alle
Menschen gangbaren Weg auf, dies
zu verwirklichen.

Wer entschlossen ist, diesen Weg,
den unser Heiliger aufzeigt, zu
gehen, muss sich von Anfang an
bewusst sein, dass er auf diesem Weg
dem gekreuzigten Herrn begegnet.
Das Kreuz ist eine Wirklichkeit in
unserem Leben, der wir immer
wieder begegnen. Dieses Kreuz, wie



auch immer es sich uns zeigt, sollen
wir immer, sofort und mit Freude
bejahen. Wir wären gut beraten, so
wie der heilige Josemaría sich den
Ruf des blinden Bartimäus zu eigen
machte, immer wieder zu beten:
„Herr, lass mich sehen“, um dann
auch wie er in voller Großherzigkeit
zu sagen: „Domine, ut sit!“ - Herr, gib,
dass sich erfüllt, was Du willst. Und
wieder gibt uns der Heilige einen
guten Rat: „Siehst du einmal ein
einfaches, armseliges Holzkreuz,
einsam, unbeachtet, ohne jeden
Wert ... und ohne Christi Leib, so
vergiss nicht, dass dieses Kreuz dein
Kreuz ist. Das Kreuz des Alltags, im
Verborgenen, ohne Glanz und ohne
Trost, das auf den Gekreuzigten
wartet, der ihm fehlt: und dieser
Gekreuzigte sollst du sein.“ (Der Weg,
Nr. 178)

Liebe Schwestern, liebe Brüder! In
der Heiligsprechung des seligen
Josefmaria am Anfang dieses neuen



Jahrtausends sehe ich ein Signal, das
die Kirche setzt, um die vom Heiligen
Vater immer wieder geforderte
Neuevangelisierung voranzutreiben.
Durch sein Leben und seine Lehre, ja
durch sein Zeugnis, zeigt der heilige
Josefmaria auf, wie die
Verbundenheit mit Christus von
allen Gliedern seines Leibes, der die
Kirche ist, gelebt werden kann, ja
wie Heiligkeit möglich ist.

Nach seinem Beispiel und gestützt
auf seine Fürsprache stellen wir uns
neu dem Aufruf des Heiligen Vaters:
„DUC IN ALTUM!“ (NMI, Nr. 1 )
„Gehen wir voll Hoffnung voran! Ein
neues Jahrtausend liegt vor der
Kirche wie ein weiter Ozean, auf den
es hinauszufahren gilt. Dabei zählen
wir auf die Hilfe Jesu Christi. Der
Sohn Gottes der aus Liebe zum
Menschen vor zweitausend Jahre
Mensch wurde, vollbringt auch heute
sein Werk. Wir brauchen
aufmerksame Augen, um es zu



sehen, und vor allem ein großes
Herz, um selber seine Werkzeuge zu
werden ... Nun fordert uns Christus,
den wir in Liebe betrachten, noch
einmal auf, uns auf den Weg zu
machen.“ (NMI, Nr. 58)

Amen.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/bischof-fernand-franck-
erzbischof-von-luxemburg-rom-8-

oktober-2002/ (11.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/bischof-fernand-franck-erzbischof-von-luxemburg-rom-8-oktober-2002/
https://opusdei.org/de-de/article/bischof-fernand-franck-erzbischof-von-luxemburg-rom-8-oktober-2002/
https://opusdei.org/de-de/article/bischof-fernand-franck-erzbischof-von-luxemburg-rom-8-oktober-2002/
https://opusdei.org/de-de/article/bischof-fernand-franck-erzbischof-von-luxemburg-rom-8-oktober-2002/

	Bischof Fernand Franck, Erzbischof von Luxemburg. Rom, 8. Oktober 2002

