
opusdei.org

Benedikt XVI. unter
dem „Joch Gottes“

zum Sonntag vom Guten
Hirten, 5 Jahre nach der
Papstwahl

02.05.2010

Am 25. April feiert die Kirche den
Sonntag vom Guten Hirten. Am selben
Sonntag vor fünf Jahren – am 24. April
2005 – hatte Papst Benedikt XVI. in
einer bewegenden Heiligen Messe auf
dem Petersplatz sein Amt
übernommen. „Statt eines
Programms“ wollte er damals
„einfach die beiden Zeichen



auszulegen versuchen, mit denen die
In-Dienst-Nahme für die Nachfolge des
heiligen Petrus liturgisch dargestellt
wird“. Die beiden Zeichen sind das
Pallium und der Fischerring. In der
Perspektive dieser fünf Jahre kann es
zum diesjährigen Sonntag vom Guten
Hirten hilfreich sein, die Worte von
damals über das Pallium neu auf sich
wirken zu lassen. Anschließend ein
Zitat aus einem Vortrag von Kardinal
Ratzinger aus dem Jahre 1990 über
den Primat des Papstes – gleichsam
als Kommentar aus unverdächtiger
Perspektive, 15 Jahre bevor ihn selbst
seine Wahl zum Papst nach eigenen
Worten wie ein „Fallbeil“ traf.

Papst Benedikt über das Pallium

„Es ist „ein Gewebe aus reiner Wolle,
das mir um die Schultern gelegt
wird. Dieses uralte Zeichen, das die
Bischöfe von Rom seit dem 4.
Jahrhundert tragen, mag zunächst
einfach ein Bild sein für das Joch



Christi, das der Bischof dieser Stadt,
der Knecht der Knechte Gottes auf
seine Schultern nimmt. Das Joch
Gottes – das ist der Wille Gottes, den
wir annehmen. Und dieser Wille ist
für uns nicht eine fremde Last, die
uns drückt und die uns unfrei macht.
Zu wissen, was Gott will, zu wissen,
was der Weg des Lebens ist – das war
die Freude Israels, die es als eine
große Auszeichnung erkannte. Das
ist auch unsere Freude: Der Wille
Gottes entfremdet uns nicht, er
reinigt uns – und das kann weh tun –
aber so bringt er uns zu uns selber,
und so dienen wir nicht nur ihm,
sondern dem Heil der ganzen Welt,
der ganzen Geschichte. Aber die
Symbolik des Palliums ist konkreter:
Aus der Wolle von Lämmern
gewoben will es das verirrte Lamm
oder auch das kranke und schwache
Lamm darstellen, das der Hirt auf
seine Schultern nimmt und zu den
Wassern des Lebens trägt. Das
Gleichnis vom verlorenen Schaf, dem



der Hirte in die Wüste nachgeht, war
für die Kirchenväter ein Bild für das
Geheimnis Christi und der Kirche.
Die Menschheit, wir alle, sind das
verlorene Schaf, das in der Wüste
keinen Weg mehr findet. Den Sohn
Gottes leidet es nicht im Himmel; er
kann den Menschen nicht in solcher
Not stehen lassen. Er steht selber auf,
verläßt des Himmels Herrlichkeit,
um das Schaf zu finden und geht ihm
nach bis zum Kreuz. Er lädt es auf
die Schulter, er trägt unser
Menschsein, er trägt uns – er ist der
wahre Hirt, der für das Schaf sein
eigenes Leben gibt. Das Pallium sagt
uns zuallererst, daß wir alle von
Christus getragen werden. Aber er
fordert uns zugleich auf, einander zu
tragen. So wird das Pallium zum
Sinnbild für die Sendung des Hirten
(...). 

Den Hirten muß die heilige Unruhe
Christi beseelen, dem es nicht
gleichgültig ist, daß so viele



Menschen in der Wüste leben. Und
es gibt vielerlei Arten von Wüsten. Es
gibt die Wüste der Armut, die Wüste
des Hungers und des Durstes. Es gibt
die Wüste der Verlassenheit, der
Einsamkeit, der zerstörten Liebe. Es
gibt die Wüste des Gottesdunkels, der
Entleerung der Seelen, die nicht
mehr um die Würde und um den
Weg des Menschen wissen. Die
äußeren Wüsten wachsen in der
Welt, weil die inneren Wüsten so
groß geworden sind. Deshalb dienen
die Schätze der Erde nicht mehr dem
Aufbau von Gottes Garten, in dem
alle leben können, sondern dem
Ausbau von Mächten der Zerstörung.
Die Kirche als Ganze und die Hirten
in ihr müssen wie Christus sich auf
den Weg machen, um die Menschen
aus der Wüste herauszuführen zu
den Orten des Lebens – zur
Freundschaft mit dem Sohn Gottes,
der uns Leben schenkt, Leben in
Fülle. 



Das Symbol des Lammes hat aber
auch noch eine andere Seite. Im
alten Orient war es üblich, daß die
Könige sich als Hirten ihrer Völker
bezeichneten. Dies war ein Bild ihrer
Macht, ein zynisches Bild: Die Völker
waren wie Schafe für sie, über die
der Hirte verfügt. Der wahre Hirte
aller Menschen, der lebendige Gott,
ist selbst zum Lamm geworden, er
hat sich auf die Seite der Lämmer,
der Getretenen und Geschlachteten
gestellt. Gerade so zeigt er sich als
der wirkliche Hirt. „Ich bin der
wahre Hirte... Ich gebe mein Leben
für die Schafe“, sagt Jesus von sich
(Joh 10, 14f). Nicht die Gewalt erlöst,
sondern die Liebe. Sie ist das Zeichen
Gottes, der selbst die Liebe ist. Wie
oft wünschten wir, daß Gott sich
stärker zeigen würde. Daß er
dreinschlagen würde, das Böse
ausrotten und die bessere Welt
schaffen. Alle Ideologien der Gewalt
rechtfertigen sich mit diesen
Motiven: Es müsse auf solche Weise



zerstört werden, was dem Fortschritt
und der Befreiung der Menschheit
entgegenstehe. Wir leiden unter der
Geduld Gottes. Und doch brauchen
wir sie alle. Der Gott, der Lamm
wurde, sagt es uns: Die Welt wird
durch den Gekreuzigten und nicht
durch die Kreuziger erlöst. Die Welt
wird durch die Geduld Gottes erlöst
und durch die Ungeduld der
Menschen verwüstet. 

So muß es eine Haupteigenschaft des
Hirten sein, daß er die Menschen
liebt, die ihm anvertraut sind, weil
und wie er Christus liebt, in dessen
Diensten er steht. „Weide meine
Schafe“, sagt Christus zu Petrus, sagt
er nun zu mir. Weiden heißt lieben,
und lieben heißt auch, bereit sein zu
leiden. Und lieben heißt: den Schafen
das wahrhaft Gute zu geben, die
Nahrung von Gottes Wahrheit, von
Gottes Wort, die Nahrung seiner
Gegenwart, die er uns in den heiligen
Sakramenten schenkt. Liebe Freunde



– in dieser Stunde kann ich nur
sagen: Betet für mich, daß ich den
Herrn immer mehr lieben lerne.
Betet für mich, daß ich seine Herde –
Euch, die heilige Kirche, jeden
einzelnen und alle zusammen immer
mehr lieben lerne. Betet für mich,
daß ich nicht furchtsam vor den
Wölfen fliehe. Beten wir füreinander,
daß der Herr uns trägt und daß wir
durch ihn einander zu tragen
lernen.“ 

Kardinal Ratzinger über die
„Felsfunktion“ des päpstlichen
Primats

„Das Unproportioniertsein der
Menschen zu solcher Funktion ist so
schreiend, so eklatant, dass gerade in
der Beauftragung des Menschen mit
der Felsfunktion sichtbar wird, dass
es nicht diese Menschen sind, die die
Kirche halten, sondern er allein, der
dies mehr trotz der Menschen als
durch die Menschen tut. Das



Geheimnis des Kreuzes ist vielleicht
nirgends so greifbar anwesend wie
in der kirchengeschichtlichen
Realität des Primats. (...) Wenn die
Kirche im Glauben an diesen Worten
festhält, ist dies nicht
Triumphalismus, sondern die Demut,
die staunend und dankbar den Sieg
Gottes über die menschliche
Schwachheit und durch sie hindurch
erkennt. Wer den Worten aus Furcht
vor Triumphalismus oder vor
menschlicher Eigenmacht ihre Kraft
nimmt, verkündet nicht den
größeren Gott, sondern verkleinert
ihn, der gerade im Paradox
menschlicher Ohnmacht die Macht
seiner Liebe zeigt und damit dem
Gesetz der Heilsgeschichte treu
bleibt.“

Joseph Kardinal Ratzinger, in: Zur
Gemeinschaft berufen, Freiburg 1991,
S.69.



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/benedikt-xvi-unter-dem-joch-
gottes/ (21.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/benedikt-xvi-unter-dem-joch-gottes/
https://opusdei.org/de-de/article/benedikt-xvi-unter-dem-joch-gottes/
https://opusdei.org/de-de/article/benedikt-xvi-unter-dem-joch-gottes/

	Benedikt XVI. unter dem „Joch Gottes“

