opusdei.org

Unterwegs zur
Hundertjahrfeier

(6): Die Arbeit gehort
zur Natur des
Menschen

Die Lehre des hl. Josefmaria
uber die Arbeit als Weg zu Gott
bleibt in unserer modernen
Berufswelt unvermindert

gultig, ja, gewinnt sogar an
Bedeutung.

29.10.2025



Wenn wir den geschichtlichen
Werdegang der Menschheit
betrachten, stellen wir tiberrascht
fest, wie sich die Arbeit im Laufe der
Jahrhunderte gewandelt hat. Erst vor
etwa 12.000 Jahren begannen unsere
Vorfahren, die zuvor als Jager und
Sammler lebten, Felder zu bestellen
und Tiere zu zuichten, und wurden
dabei immer produktiver. Die
Entwicklung mechanischer
Werkzeuge von rudimentiren zu
immer komplexeren Gerdaten
veranderte das Handwerk, die
Landwirtschaft, das Bauwesen und
die Textilproduktion. Die Energie, die
anfangs von Naturelementen und
der Muskelkraft von Tier und
Mensch abhing, wurde ab der
zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts
durch Dampfmaschinen und spéater
durch Verbrennungsmotoren und
Strahltriebwerke ersetzt. Der
Fortschritt der Wissenschaft
ermoglichte die Entdeckung und
Nutzung der Elektrizitat, die



Ubertragung elektromagnetischer
Wellen und die Beherrschung der
Kernenergie. Im 20. Jahrhundert
hielt die Technologie Einzug in die
Arbeitswelt. In den letzten
Jahrzehnten beschleunigten
Mikroprozessoren die
Informationsverarbeitung und
ubernahmen die Steuerung von
Maschinen. Sie verdnderten die Art
und Weise, wie wir bauen, uns
fortbewegen, kommunizieren, lehren
und lernen. Sie haben unsere
Arbeitsweise verandert — und
werden sie weiter verandern.

Verschiedene Sichtweisen auf die
menschliche Arbeit

Gibt es inmitten dieser steten
Entwicklung etwas Bestdndiges? Was
definiert die menschliche Arbeit in
anthropologischer Hinsicht, abseits
all dieser Verdnderungen? Im
Gegensatz zu anderen Lebewesen
arbeitet der Mensch nicht nur, um



seine Grundbediirfnisse wie
Uberleben, Erndhrung oder
Fortpflanzung zu befriedigen,
sondern ist auch in der Lage, die
Zukunft zu planen, seine Umgebung
im Interesse seiner sozialen
Bedirfnisse zu gestalten, Kunstwerke
zu schaffen und Wissen an
nachfolgende Generationen
weiterzugeben, wodurch Fortschritt
moglich wird. Letztendlich halt uns
die Arbeit am Leben.

Dennoch genoss die Arbeit in der
Antike — sowohl in der griechisch-
romischen Kultur als auch in
anderen aufSerbiblischen
Traditionen — kein besonderes
Ansehen. Sie galt vielmehr als etwas
Knechtisches, als Ausdruck eines
muhevollen und sklavischen Lebens.
Die wahre Erfillung des Lebens lag
in der Mufde, verstanden als
Moglichkeit, sich intellektuellen
Vergnigungen wie der Philosophie
oder verschiedenen Formen der



Zerstreuung und des Genusses zu
widmen. Vielleicht erklart sich
daraus, dass in spateren
Jahrhunderten manche Stromungen
der christlichen Askese die Arbeit
lediglich als ein Mittel betrachteten,
um beschaftigt zu bleiben und den
Gefahren des Mufdiggangs zu
entfliehen.

Die moderne und zeitgendssische
Philosophie befasst sich hdufig mit
dem Verhaltnis zwischen Menschen
und Technik und schwankt dabei
gerne zwischen zwei Extremen:
einerseits einem Optimismus, der
darauf vertraut, dass uns die
Geschichte immer grofsere
Errungenschaften bescheren wird —
bis hin zur Uberwindung der Arbeit
durch den vollstdndigen Ersatz des
Menschen durch die Maschine; und
andererseits einem Weltuntergangs-
Pessimismus, der befiirchtet, ein
unkontrollierter technisch-
wissenschaftlicher Fortschritt wiirde



letztlich zur Zerstorung der
Menschheit und des Planeten fiithren,
der sie ernahrt.

Der iibersehene Schatz: der
spirituelle Wert der Arbeit

Bekanntlich haben sich Theologie
und Lehramt der Kirche ausfiihrlich
mit der Arbeit befasst und vor allem
ihre ethische und moralische
Dimension in den Blick genommen.
So ist die Soziallehre der Kirche
entstanden. Weit weniger entwickelt
wurde hingegen die Reflexion uber
den spirituellen Wert der Arbeit. Es
gibt nicht viele Autoren oder
Dokumente, die sich der Arbeit im
geistlichen Leben des Christen
widmen: der Arbeit als Ort des
Dialogs zwischen Gott und Mensch
sowie als Raum fiir die Verkindigung
des Evangeliums und den Aufbau des
Reiches Gottes.



Der Grunder des Opus Dei lehrte
namlich, dass die Arbeit — und mit
ihr das Alltagsleben - ein Ort der
Begegnung mit Gott ist und damit der
Bereich, in dem die Mehrheit der
Menschen nach Heiligkeit streben
kann. Die Arbeit schafft ein
Netzwerk menschlicher
Beziehungen, das das christliche
Apostolat begiinstigt, und ist Stoff,
den es zu heiligen gilt, um die
Gesellschaft, in der wir leben,
christlicher — und damit
menschlicher — zu machen.
Tatsachlich kann man von einer
spezifischen Berufung zur Heiligkeit
in und durch die Arbeit sprechen.
Das bevorstehende
Hundertjahrjubildum der Grindung
des Opus Dei (1928-2028) bietet eine
gunstige Gelegenheit, die Aktualitat
dieser Botschaft wiederzuentdecken
und ihren Beitrag zur Sendung der
Kirche und zum gesellschaftlichen
Leben in einer Welt zu wiirdigen, in
der immer neue Arbeitsformen die



Gegenwart pragen und die Zukunft
bestimmen.

Schopfungsauftrag, nicht Strafe

Wer sich mit den Lehren des
Grunders des Opus Dei befasst, ist oft
uberrascht, wie sehr er die Wirde
der Arbeit hervorhebt. Er leitet sie
von der Schopfung ab, bevor es zur
Stiinde Adams kam:

,Die Arbeit ist kein Fluch, keine
Strafe fur die Stiinde — seit 1928
predige ich das. Im Buch Genesis
lesen wir, dass die Arbeit schon vor
der Rebellion des Menschen gegen
Gott da war: von Anbeginn an war
die Arbeit als ein Mitwirken am
gewaltigen Werk der Schopfung in
den gottlichen Plan

einbezogen® (Freunde Gottes, Nr. 81).

,Pragt es euch gut ein: Die Pflicht zu
arbeiten ist weder eine Folge der
Erbstinde noch eine Erfindung der
Neuzeit. Die Arbeit ist vielmehr ein



notwendiges Mittel, das Gott uns auf
Erden anvertraut. Er gibt uns die
Tage und lasst uns an seiner
Schopfermacht teilhaben, damit wir
uns unseren Lebensunterhalt
verdienen und gleichzeitig Frucht fiir
das ewige Leben sammeln (Joh 4,36):
Der Mensch wird geboren zur Arbeit,
die Vogel zum Fluge (Ijob

5,7)“ (Freunde Gottes, Nr. 57).

Die Arbeit ist daher die
Ausgangsbedingung und nattrliche
Berufung jedes Menschen: ,Die
Arbeit ist die urspringliche Berufung
des Menschen und ein Segen Gottes.
Sie als eine Strafe anzusehen, ist ein
beklagenswerter Irrtum. Gott, der
beste aller Viter, stellte den
Menschen in das Paradies, ut
operaretur — damit er arbeite“ (Die
Spur des Saimanns, Nr. 482).

Um den Sinn und Wert der Arbeit zu
verstehen, darf man also nicht von
der Sinde und ihren Folgen



ausgehen, sondern muss vom Bild
Gottes ausgehen, das jedem
Menschen eingepragt ist. Die
Grundung, zu der sich der heilige
Josefmaria in der Kirche berufen
fuhlte, hat gerade die Aufgabe, die
ursprungliche Wiirde der Arbeit
erneut aufzuzeigen:

,Gewiss, meine Tochter und S6hne,
als wir zum Opus Dei kamen und so
handelten, haben wir nichts anderes
getan, als daran zu erinnern, dass
Gott wollte, dass wir die Arbeit
lieben. Wenn die Schrift die
Erschaffung des ersten Menschen
schildert, berichtet sie uns, dass
Jahwe den Menschen nahm und ihn
in den Garten Eden setzte, ut
operaretur, damit er arbeite (Gen
2,15). Nach der Sunde bleibt die
gleiche Realitat der Arbeit bestehen,
die nun - aufgrund dieser Siinde —
mit Schmerz und Miihe verbunden
ist: Im Schweifse deines Angesichts
sollst du dein Brot essen (Gen 3,19),



heifdt es in der Genesis. Die Arbeit ist
nicht etwas Nebensachliches,
sondern Gesetz fiir das Leben des
Menschen“ (Brief 14, Nr. 3).

Tatsachlich geht es darum, an etwas
Zu ,erinnern“, das bestimmte
Lesarten der Genesis vielleicht
ubersehen haben: Die Arbeit ist nicht
Strafe, sondern Segen. Unsere
Stammeltern erhielten von Gott nicht
einen Befehl oder eine knechtische
Aufgabe ubertragen, sondern
wurden von ihm tatsachlich
gesegnet: Gott segnete sie und sprach
zu thnen: Seid fruchtbar und vermehrt
euch, bevolkert die Erde und macht sie
euch untertan; herrscht tiber die
Fische im Meer, tiber die Vogel unter
dem Himmel und tiber alle Tiere, die
auf dem Land kriechen (Gen 1,28).
Nichts liegt dem biblischen Geist
ferner, als die Arbeit als Fluch zu
betrachten. Nach Adams Siinde
bleibt der Mensch weiterhin der
,2Bebauer® und ,Behtiter“ der Erde,



wie es der Schopfer gewlnscht hatte.
Allerdings ist seine Arbeit nun von
Anstrengung, Unsicherheit und
Ungewissheit gezeichnet. Doch
obwohl er der Gefahr der Stinde
ausgesetzt ist — wie die Episode vom
Turmbau zu Babel zeigt (vgl. Gen
11,1-9) —, kann der Mensch durch
sorgfaltige und gewissenhafte Arbeit
Gott ehren: Er baut Altare, fertigt die
Bundeslade an, errichtet den Tempel
in Jerusalem.

Berufliche Berufung und
universaler Ruf

Die Einzigartigkeit der Arbeit als
existenzielle Dimension des
menschlichen Lebens sowie die
Vielfalt der Formen, in denen sich
menschliches Handeln ausdriickt,
veranlassen den heiligen Josefmaria,
zweil grundlegende Gedanken zu
formulieren. Der erste ist, dass die
Berufung zur Heiligkeit in der Welt
die menschlich-berufliche Berufung



irgendwie einschliefSen muss, der
jeder bereits nachkommt oder auf
die er sich vorbereitet:

»Seid sicher, dass die Berufung zum
Beruf ein wesentlicher,
untrennbarer Bestandteil unseres
Christseins ist. Der Herr will euch
heilig: dort, wo ihr seid, und in dem
Beruf, den ihr gewéahlt habt. Welche
Motive auch immer euch zu dieser
Wahl bewogen haben: wenn sie nicht
im Widerspruch zum Gesetz Gottes
stehen, scheinen sie mir alle gut und
nobel; sie lassen sich leicht auf die
Ebene des Ubernatiirlichen heben
und sie munden in den Strom der
Gottesliebe ein, der das Leben eines
Kindes Gottes tragt“ (Freunde Gottes,
Nr. 60).

Der zweite ist, dass der Ruf zur
Heiligkeit in und durch die Arbeit,
fast als nattirliche Konsequenz, ein
universaler Ruf ist — man denke
allein an den Reichtum und die



Vielfalt der Formen menschlicher
Arbeit und der konkreten Umstande
des Alltagslebens.

Taufe als Fundament, Arbeit als
Weg

Die Universalitiat der Berufung zur
Heiligkeit hat ihre theologische
Grundlage nicht in der Arbeit,
sondern in der Taufe. Durch sie wird
der Glaubige mit Jesus Christus
vereint und eingeladen, diese
Einswerdung mit ihm ein Leben lang
zu vertiefen und ihrer Fille
zuzufihren. Dies gilt fiir samtliche
Glieder des Gottesvolkes: Amtstrager
und Laien, Ordensleute und
geweihte Personen, Manner und
Frauen, Gesunde und Kranke sind
dazu berufen, nach der christlichen
Vollkommenheit zu streben.

Die Erkenntnis, dass die Heiligkeit
auch in der Austibung der Arbeit und
im gewohnlichen Leben gesucht
werden kann (vgl. Brief 3, Nr. 2), hat



den Grinder des Opus Dei zur
Schlussfolgerung gefiihrt, dass dieser
allgemeine Weg praktisch fur alle
gangbar ist. So o6ffneten sich, wie er
sagte, die gottlichen Wege der Erde
(vgl. Christus begegnen, Nr. 21;
Freunde Gottes, Nr. 314). Denn jede
Arbeit und jedes alltdgliche Tun kann
zu einem Ort der Begegnung mit Gott
werden (vgl. Freunde Gottes, Nr. 149,
208).

Hier zwei besonders aussagekraftige
Texte:

»Meine Kinder, dringt in alle Winkel
vor. Wo ein ehrlicher Mensch leben
kann, dort finden wir Luft zum
Atmen. Dort muissen wir mit unserer
Freude sein, mit unserem inneren
Frieden und mit unserem Eifer,
Seelen zu Christus zu fithren. An
welchen Orten? Wo die
Intellektuellen sind? Wo die
Intellektuellen sind. Wo jene sind,
die mit ihren Handen arbeiten? Wo



jene sind, die mit ihren Handen
arbeiten. Und welche von diesen
Arbeiten ist die bessere? Ich sage
euch wie schon andere Male:
Hoheren Wert hat die Arbeit, die mit
mehr Liebe zu Gott verrichtet wird.
Wenn ihr arbeitet und eurem
Freund, eurem Kollegen, eurem
Nachbarn auf eine Weise helft, dass
er es nicht bemerkt, dann heilt ihr
ihn; ihr seid Christus, der ihn gesund
macht, Christus, der ohne Abscheu
mit denen zusammenlebt, die
Gesundheit brauchen, wie es auch
uns jederzeit passieren

kann” (Beisammensein im Teatro
Coliseo, Buenos Aires, 23. Juni 1974).

,2Kommt es dir nicht auch ziemlich
verstiegen vor, wenn du horst, dass
man mitten im Getriebe heilig sein
kann und soll? Dass einer heilig sein
kann und soll, der auf der Strafde Eis
verkauft, oder die Hausangestellte,
die den Tag in der Kiiche verbringt,
der Bankdirektor, der



Universitatsprofessor, der Bauer, der
Koffertrager? Alle zur Heiligkeit
berufen!“ (Beisammensein in Sao
Paulo, 30. Mai 1974, zitiert in: S.
Bernal, Msgr. Josemaria Escriva de
Balaguer. Aufzeichnungen tiber den
Griinder des Opus Dei, Adamas, Koln
1978, S. 107).

Beide Texte — insbesondere der
zZweite — beschreiben die
Universalitdt der Berufung zur
Heiligkeit, indem sie verschiedene
Tatigkeiten, Berufe und
Beschéftigungen anfiihren. Wenn
jede ehrliche Arbeit geheiligt werden
und zu einem Ort der Begegnung mit
Gott werden kann, dann ist die
Berufung zur Heiligkeit so universal
wie die zahllosen Facetten der
Arbeitswelt, denen sich Manner und
Frauen aller Zeiten widmeten und
widmen.

Solange es Menschen auf der Erde
gibt



Die Uberzeugung des heiligen
Josefmaria, dass die neue Griindung,
zu deren Aufbau er sich inspiriert
fihlt, in der Zeit Bestand haben wird,
griundet auf einer einfachen, aber
tiefen Gewissheit: Da Arbeit zur
naturlichen Bestimmung des
Menschen gehort, wird ihre
Heiligung immer maoglich sein, denn
es wird immer moglich sein, zu
lieben und im gewohnlichen Alltag in
Gottes Gegenwart zu leben. ,Solange
es Menschen auf der Erde gibt, wird
es das Werk geben“ (Brief 3, Nr. 92).

Der Weg, den er aufzeigt, ist keine
laiengerechte Anpassung
bestehender christlicher
Lebensformen, die — kraft einer
besonderen Weihe oder kanonischer
Gelubde - die Ganzhingabe an das
kontemplative Gebet sowie eine
gewisse Abkehr von der Welt
verlangen. Der heilige Josefmaria
weifs, dass er sich an Menschen
wendet, die in die Tatigkeiten der



Welt eingebunden sind. Auch sie -
Manner und Frauen — konnen die
Hohen eines intensiven Gebetslebens
und der Vereinigung mit Gott
erreichen. Darauf verweist
beispielsweise sein wiederholter
Gebrauch des Adjektivs
»~kontemplativ“ bzw. des Ausdrucks
,2Beschaulichkeit mitten in der

Welt” (vgl. Die Spur des Sdmanns, Nr.
497; Im Feuer der Schmiede, Nr. 738,
740), die er auf das gewohnliche
Arbeitsleben eines Christen
anwendet. Dieselbe Tiefe des Gebets,
die ein kontemplativer Ordensmann
in der Abgeschiedenheit von der
Welt anstrebt, soll auch ein Arbeiter,
eine Mutter, eine Wissenschaftlerin
oder ein Kiinstler erreichen konnen.

»Als der Herr in diesen Jahren sein
Werk erweckte, war es sein Wille,
dass niemals mehr die Wahrheit in
Vergessenheit gerate, dass alle sich
heiligen sollen und dass fur die
Mehrheit der Christen dies in der



Welt zu geschehen hat, in der
gewoOhnlichen Arbeit. Deshalb wird
es das Werk geben, solange es
Menschen auf der Erde gibt. Immer
wird dieses Phanomen auftreten,
dass es Menschen der
verschiedensten intellektuellen und
manuellen Berufe gibt, die nach der
Heiligkeit in ihrem Stand, in diesem
ihrem Beruf streben und dabei
beschauliche Seelen mitten auf der
StrafSe sind“ (Brief 3, Nr. 92).

Arbeitssoziologen gehen davon aus,
dass rund ein Drittel der Kinder, die
heute in den Industrielandern
geboren werden, spater Berufe
ausuben werden, die es derzeit noch
gar nicht gibt. Diese neuen Berufe
werden aus der Dynamik des
gesellschaftlichen Lebens und
technologischen Fortschritts
hervorgehen, lange bevor die
Betroffenen in den Arbeitsmarkt
eintreten. Trotz dieser rasanten
Entwicklungen bleibt die Lehre des



heiligen Josefmaria tiber die
Heiligung der Arbeit unverandert
gultig, denn sie richtet sich nicht auf
die jeweilige Arbeit, sondern auf die
Person, die sie verrichtet.

Moderne
Arbeitseinstellungen und
Einheit des Lebens

Das geistliche Profil, das der Griinder
des Opus Dei in seiner Predigt fur
Christen bietet, die mitten im Geflige
der Welt leben, bietet klare
Antworten auf viele Unsicherheiten,
mit denen wir heute konfrontiert
sind.

In der heutigen Welt wird Arbeit oft
als Hindernis empfunden - als etwas,
das uns Zeit fir uns selbst, fiir die
Familie oder fiir unsere eigenen
Interessen raubt. Das eigentliche
Leben, so scheint es, beginnt erst
nach Feierabend. Sinnbildlich fur
diese Sichtweise ist der Gegensatz



zwischen Werktagen und
Wochenende: Man ertragt die Woche,
weil das Wochenende winkt; man
halt die langen Monate im Beruf
durch, weil schliefdlich der Urlaub
naht. Selbst gldubige Christen
meinen oft, erst nach getaner Arbeit
Zeit zu finden, sich anderen
zuzuwenden, apostolische Aufgaben
zu ubernehmen, zu beten oder ihr
inneres Leben zu pflegen.

Zwar ist diese Wahrnehmung nicht
ganz unbegrindet — Arbeit
beansprucht tatsachlich Zeit und
Energie, die dann fur anderes fehlt.
Sie findet auch nicht selten unter
Bedingungen statt, die der Wirde
des Menschen widersprechen. Doch
fihrt diese Sichtweise
unausgesprochen zur Annahme, dass
geistliches Leben, Beziehung zu Gott
und AufmerksamkKkeit fiir den
Néachsten nur aufSerhalb des
Arbeitsgeschehens moglich seien —
dort also, wo nicht Alltag herrscht.



Die Struktur der Stadte scheint diese
Logik zu verstirken, indem sie ihre
Bewohner dazu drangt, fur Freizeit,
Erholung und Besinnung besondere
Orte aufzusuchen.

In der Verkiundigung des heiligen
Josefmaria findet sich diese
Sichtweise nicht. Im Einklang mit
dem Evangelium - Jesus predigte
sowohl in den Stadten als auch auf
dem Land, arbeitete mit seinen
Héanden und kannte die Bedingungen
der menschlichen Arbeit — ruft er zur
Einheit des Lebens und zur Heiligung
des Alltags auf: Gott begegnet man in
der Ausubung der eigenen Arbeit: Sie
verhindert nicht das Gebet, sondern
kann selbst zu Gebet werden,; sie
findet ihren Platz auf dem Altar,
neben der Eucharistie. Christliches
Engagement, Apostolat und das
menschliche wie geistliche
Wachstum der Gesellschaft entfalten
sich oft gerade durch die Arbeit.



Das heifst freilich nicht — wie wir aus
eigener Erfahrung wissen —, dass
diese Ziele nur im Arbeitskontext
erreichbar waren. Doch wird
deutlich: Arbeit behindert nicht das
Leben und die Sendung der Christen;
sie ist vielmehr fir viele der
naturliche Ort, an dem dieses Leben
und diese Sendung ihren Ausdruck
finden und sich weiter ndhren.

Arbeit als Gotzendienst

Viele unserer Zeitgenossen sehen in
der Arbeit eine Art Spiegel ihres
Selbstbildes und verwandeln ihr
berufliches Engagement in
Selbstbestatigung. Beruflicher Erfolg
wird zur Visitenkarte vor der Welt
und bezeugt den Wert des eigenen
Ichs. Misserfolg hingegen fihrt nicht
nur zur Enttduschung, sondern wird
zur Bedrohung des Menschen.

Wird aber die Arbeit als
privilegierter Raum der
Selbstbestitigung verstanden, kann



sie leicht zum Gegenstand der
»,verehrung” werden, fir den man
viel zu ,opfern” bereit ist: Zeit,
Gesundheit, Beziehungen. An diesem
Punkt wird die Arbeit — bewusst oder
unbewusst — zum Gotzen. Und dieser
Gotze sind wir selbst.

Selbst technologische Werkzeuge
konnen zu Idolen werden, wenn sie
nicht auf den Dienst an den anderen
und das Gemeinwohl ausgerichtet
sind. Nicht zufallig warnt das
kuirzlich erschienene Dokument des
Heiligen Stuhls Antiqua et nova
(2025) uber die kiinstliche Intelligenz
genau vor dieser Versuchung: unsere
tiefsten Erwartungen — das
Verlangen nach Beziehungen,
Gewissheit, Sicherheit — auf
Technologien zu projizieren und sie
so zu technologischen Gotzen zu
machen (vgl. Antiqua et nova, Nr.
105).

Die Kultur der guten Arbeit



Eine kohéarente Sicht der Arbeit
hingegen — wie das Evangelium sie
lehrt und wie der heilige Josefmaria
sie neu aufgelegt und weitergegeben
hat - hilft uns, die wahre Ordnung
menschlicher Bestrebungen zu
erkennen: Gott allein die Ehre zu
geben, dem Nachsten zu dienen, das
Wohl der Gesellschaft zu fordern.
Das schliefst die Bereitschaft ein, das
Opfer des Kreuzes auf sich zu
nehmen und vor allem auf Gott zu
vertrauen, nicht auf menschliche
Sicherheiten.

Die gute Arbeit — mit Kompetenz,
Professionalitat und Sorgfalt
verrichtet, nicht oberflachlich und
schlampig —, zu der der Grunder des
Opus Dei beharrlich aufforderte, ist
nicht nur eine notwendige
Voraussetzung, um sie Gott als
wohlgefalliges Opfer darzubringen.
Sie enthalt auch eine
transformierende Kraft, die viele
Ubel unserer Zeit heilen kann.



In einer Epoche, in der Eile oft
Vorrang hat vor Besonnenheit, das
Streben nach Erfolg um jeden Preis
Professionalitat, Redlichkeit und
Gesetzestreue gefahrdet und Angst
und Emotion hdufig die niichterne
und verninftige Analyse tibertonen,
erscheint der Aufruf zur guten Arbeit
—auch wenn sie Mihe und Zeit
erfordert — als eine geradezu
providentielle Einladung. Aus dieser
Perspektive dndert sich auch die
Bedeutung von Erfolg und
Misserfolg.

Kompetenz, Professionalitdat und
Studium bewahren nicht nur vor
Fehlern, sondern auch davor,
anderen zu schaden oder Ressourcen
zu vergeuden. Menschen zu guter
Arbeit zu erziehen, ist zweifellos
einer der grofSten Dienste, die man
nicht nur der Gesellschaft, sondern
auch der Kirche erweisen kann -
einer Kirche, die vor der Gefahr des
Klerikalismus nicht gefeit ist, wenn



es an Kompetenz mangelt oder die
Realitdt und Dynamik der Welt zu
wenig verstanden wird.

Fortschritt als Ausdruck der
Schopfung

Zudem ermoglicht das Verstandnis
der Arbeit als Teilhabe am
Schopfungs- und Erlosungswerk — ein
zentraler Gedanke in den Schriften
des heiligen Josefmaria - ein
ausgewogenes Urteil tiber den
Fortschritt. Technik erscheint dann
als legitimer Ausdruck menschlicher
Kreativitat und als Zeichen der
geistigen Dimension des Menschen,
der nach Gottes Bild und Gleichnis
geschaffen ist.

Aus dieser Perspektive konnen
technisch-wissenschaftlicher
Fortschritt und Forderung des
Menschen nicht als widerspriichliche
Krafte verstanden werden.
Technologie und Ethik, Wissenschaft
und Weisheit konnen - ja, missen —



harmonisch zusammenwirken. Das
christliche Denken hangt nicht dem
Gedanken an, dass wir ,weniger
Wissenschaft und mehr
Menschlichkeit“ brauchen. Es setzt
sich dafir ein und vertritt, dass
Menschlichkeit durch Wissenschaft
und Forschung wachst.

Die Autonomie und Freiheit, mit der
wir den Fortschritt gestalten, sind
nicht — wie der heilige Josefmaria
sagen wurde — absolut, sondern
Lkindlich®: Wir leben sie als Kinder
Gottes, die sich ihrer Berufung zum
Dienst bewusst sind. Im Reich Christi
bedeutet Herrschaft Dienst. Wo
Arbeit von Nachstenliebe und
Dienstgeist getragen ist, wird
wissenschaftlicher Fortschritt zu
echtem menschlichen Fortschritt.




Alle bisher erschienenen Beitrage
aus der Reihe ,,Unterwegs zur
Hundertjahrfeier (August 2025)

* Teil 1: Berufung, Sendung und
Charisma Die Besonderheit der
Berufung im Opus Dei im
Kontext der allgemeinen
Berufung zur Heiligkeit, das
Spezifikum der Sendung des
Opus Dei in der Kirche und der
Zusammenhang von Berufung,
Sendung und Charisma - ein
Uberblick.

* Teil 2: Die spezifische Sendung
des Opus Dei aus der Warte des
heiligen Josefmaria Dieser
zweite Artikel in der Reihe zur
Vorbereitung auf die
Hundertjahrfeier soll ein
tieferes Verstandnis vom
spezifischen Ziel und Auftrag
des Opus Dei ermdoglichen. Die
Originaltexte stammen aus


https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-berufung-sendung-und-charisma/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-berufung-sendung-und-charisma/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-2/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-2/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-2/

personlichen Betrachtungen
und Lehren des Grunders.

* Teil 3: Eine christologische Sicht
der Arbeit Inspiriert von der
Heiligen Schrift und dem
Geheimnis der Menschwerdung
lehrte der heilige Josefmaria,
dass die Arbeit nicht nur ein
moglicher, sondern ein
vorzuglicher Ort ist, um die
Heiligkeit zu erlangen.

* Teil 4: Arbeit als Teilhabe am
Projekt Gottes Im Einklang mit
der biblischen Tradition und
dem Kkirchlichen Lehramt — das
sich unter Leo XIII. dem Thema
entschieden zuwandte -
erinnerte der heilige Josefmaria
an die hohe Wiirde der Arbeit.
Sie liegt in der aktiven
Mitwirkung des Menschen an
der Vervollkommnung der
geschaffenen Welt.


https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-3-arbeit/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-3-arbeit/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-4-arbeit-als-teilhabe-am-projekt-gottes/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-4-arbeit-als-teilhabe-am-projekt-gottes/

* Teil 5: Die Arbeit im Blick auf
die Erlosung: Die verwandelnde
und erlosende Kraft der
geheiligten menschlichen
Arbeit steht im Zentrum der
Lehre des heiliger Josefmaria.

* Teil 6 (siehe oben): Arbeit
gehort zur Natur des Menschen:
Ausgehend von einem Blick auf
die historische Entwicklung der
Arbeit reflektiert dieser Beitrag
uber ihre bleibende Wirde und
Bedeutung im Leben der
Menschen, unabhdngig vom
Wandel der Arbeitswelt.

Diese Artikelreihe wird koordiniert
von Prof. Giuseppe Tanzella-Nitti. Er
wird von mehreren Mitarbeitern
unterstiitzt, darunter einigen
Professoren und Professorinnen der
Pdpstlichen Universitdt vom Heiligen
Kreuz (Rom).



https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-5-die-arbeit-im-blick-auf-die-erlosung/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-5-die-arbeit-im-blick-auf-die-erlosung/

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/auf-dem-weg-zur-
hundertjahrfeier-6-die-arbeit-gehoert-
zur-natur-des-menschen/ (23.01.2026)


https://opusdei.org/de-de/article/auf-dem-weg-zur-hundertjahrfeier-6-die-arbeit-gehoert-zur-natur-des-menschen/
https://opusdei.org/de-de/article/auf-dem-weg-zur-hundertjahrfeier-6-die-arbeit-gehoert-zur-natur-des-menschen/
https://opusdei.org/de-de/article/auf-dem-weg-zur-hundertjahrfeier-6-die-arbeit-gehoert-zur-natur-des-menschen/
https://opusdei.org/de-de/article/auf-dem-weg-zur-hundertjahrfeier-6-die-arbeit-gehoert-zur-natur-des-menschen/

	Unterwegs zur Hundertjahrfeier (6): Die Arbeit gehört zur Natur des Menschen
	Der übersehene Schatz: der spirituelle Wert der Arbeit
	Berufliche Berufung und universaler Ruf
	Moderne Arbeitseinstellungen und Einheit des Lebens


