opusdei.org

40. Vater unser im
Himmel

Mit dem Vaterunser lehrt Jesus
Christus, uns an Gott als Vater
zu wenden. Es ist das Gebet der
Kinder schlechthin.

20.07.2017

1. Jesus lehrt uns, uns an Gott
als Vater zu wenden

Mit dem Vaterunser lehrt Jesus, uns
an Gott als Vater zu wenden: »Zum

Vater beten heifdt in sein Mysterium
einzutreten, so wie er ist und



wie der Sohn ihn uns geoffenbart
hat. ,,Der Ausdruck ,Gott Vater’

war nie jemandem geoffenbart
worden. Als Mose selbst Gott fragte,
wie

er heifde, bekam er einen anderen
Namen zu horen. Uns ist dieser

Name geoffenbart worden im Sohn,
denn im Namen ,Sohn’ liegt

bereits der neue Name
Vater“ (Tertullian, De oratione,

3)« (Katechismus, 2779).

Indem Jesus das Vaterunser lehrt,
gibt er seinen Jingern auch zu
verstehen, dass sie an seiner Stellung
als Sohn teilhaben: »Durch die
Offenbarung dieses Gebetes
entdecken die Junger ihre besondere
Teilhabe an der Gottessohnschatft,
von welcher der heilige Johannes im
Prolog zu seinem Evangelium sagen



wird: ,,Allen aber, die ihn
aufnahmen, gab er Macht, Kinder
Gottes zu werden“ (Joh 1,12). Daher
beten sie zu Recht seinen Lehren
gemiR: Vater unser«,

Jesus Christus unterscheidet immer
zwischen ,meinem Vater“ und
»eurem Vater® (vgl. Joh 20,17). Wenn
er betet, sagt er nie ,Vater unser“.
Das zeigt, dass seine Beziehung zu
Gott absolut einmalig ist. Sie kommt
nur ihm zu und sonst niemandem.
Mit dem Gebet des Vaterunser will
Jesus seinen Jungern ihre
Kindesbeziehung zu Gott bewusst
machen, dabei gleichzeitig den
Unterschied aufzeigen, der zwischen
der natirlichen Sohnschaft und der
gottlichen Adoptivkindschaft besteht,
die uns Gott frei gewéahrt.

Das Gebet des Christen ist das eines
Sohnes bzw. einer Tochter Gottes, die
sich mit kindlichem Vertrauen an
ihren Vater Gott wenden. Es »wird in



den Liturgien des Ostens und des
Westens mit dem schonen,
ausgesprochen christlichen Ausdruck
parrhesia umschrieben, der soviel
bedeutet wie Einfachheit ohne
Umweg, kindliches Vertrauen,
freudige Zuversicht, demiitige
Kihnheit und Gewissheit, geliebt zu
sein (vgl. Eph 3,12; Hebr 3,6; 4,16;
10,19; 1 Joh 2,28; 3,21;

5,14)« (Katechismus, 2778). Das Wort
sparrhesia“ bezeichnet urspringlich
das Privileg des freien Wortes fur
griechische Burger in der
Volksversammlung. Es wurde von
den Kirchenvatern verwendet, um
das kindliche Verhalten des Christen
gegenuber seinem Vater Gott
auszudrucken.

2. Die Gotteskindschaft und
die christliche Bruderlichkeit

Indem wir Gott unseren Vater
nennen, bringen wir zum Ausdruck,
dass uns die Gotteskindschaft durch



eine reale, ibernaturliche
Bruderbeziehung mit Christus
vereint, dem ,Erstgeborenen von
vielen Brudern“ (Rom 8,29). Die
Kirche ist diese neue Gemeinschaft
Gottes mit den Menschen (vgl.
Katechismus, 2790).

Die christliche Heiligkeit ist deshalb,
obwohl sie personlich und
individuell ist, niemals
individualistisch oder egozentrisch:
»Wenn wir das Vaterunser aufrichtig
beten, geben wir den
Individualismus auf, denn die Liebe,
die wir empfangen, befreit uns
davon. Das ,unser” zum Beginn des
Herrengebetes wie das ,,wir“ der
letzten vier Bitten schliefst
niemanden aus. Damit es aufrichtig
gebetet wird (vgl. Mt 5,23-24;
6,14-15), mussen unsere Spaltungen
und Gegensatze iberwunden
werden« (Katechismus, 2792).



Die von der Gotteskindschaft
gestiftete Briiderlichkeit erstreckt
sich daher auf alle Menschen, denn
in gewisser Weise sind alle Kinder
Gottes — seine Geschopfe — und zur
Heiligkeit berufen: »Es gibt nur ein
Volk auf Erden, das Volk der Kinder
Gottes«". Deshalb muss sich der
Christ solidarisch fithlen im Hinblick
auf die Aufgabe, die ganze
Menschheit zu Gott zu fithren.

Die Gotteskindschaft drangt uns zum
Apostolat, das notwendiger Ausdruck
der Kindschaft und der
Briderlichkeit ist: »In deinem
Denken sollen die anderen — vor
allem aber diejenigen in deiner
unmittelbaren Nahe — das sein, was
sie wirklich sind: Kinder Gottes,
ausgestattet mit aller Wiirde, welche
dieser erhabene Titel verleiht. Den
Kindern Gottes gegeniiber mussen
wir uns als Kinder Gottes verhalten;
mit einer opferbereiten Liebe, die
sich taglich in unzéhligen kleinen



Beweisen der
Verstandnisbereitschaft, des stillen
Opfers, der unbemerkten Hingabe

il

niederschlagt«™.

3. Das Bewusstsein der
Gotteskindschaft als
Fundament des geistlichen
Lebens

Wenn man die Gotteskindschaft
intensiv lebt, wird sie »eine zutiefst
in der Seele verwurzelte Haltung, die
schliefdlich das ganze Dasein eines
Menschen erfasst; sie ist gegenwaértig
in allen Gedanken, in jedem Wunsch,
in jeder Gemiitsregung«". Es handelt
sich um eine Wirklichkeit, die nicht
nur unter besonderen Umstdnden,
sondern standig gelebt werden soll:
»WIir sind nicht nur zeitweise Kinder
Gottes, wenn es auch Zeiten gibt, die
wir besonders diesem Gedanken
widmen, um uns von dem
Bewusstsein unserer



Gotteskindschaft, die das Mark
unserer Frommigkeit ausmacht,
durchdringen zu lassen«".

Der heilige Josefmaria erklart: »Der
Geist des Opus Dei griindet auf der
Gotteskindschaft. Alle Menschen sind
Kinder Gottes. Ein Kind kann sich
jedoch sehr verschieden seinem
Vater gegeniiber verhalten. Wir
mussen uns bemuhen, Kinder zu
sein, die begreifen, dass der Herr — in
seiner Liebe zu uns als seinen
Kindern - will, dass wir in seinem
Haus wohnen, inmitten dieser Welt,
dass Er dafuir gesorgt hat, dass wir zu
seiner Familie gehoren, dass Er alles
mit uns und wir alles mit Thm teilen,
dass wir diesen familidren und
vertrauensvollen Umgang mit Thm
haben, der uns erlaubt, wie ein
kleines Kind um alles zu bitten, selbst
um den Mond«".

Die christliche Freude wurzelt im
Bewusstsein der Gotteskindschaft:



»Die Freude ist die notwendige
Konsequenz aus der
Gotteskindschaft; denn wir wissen,
dass Gott, unser Vater, uns ganz
besonders liebt, uns annimmt, uns
hilft, uns vergibt«™. In der
Verkiindigung des heiligen
Josefmaria tritt haufig die Freude
zutage, die aus der Erwéigung dieser
Wirklichkeit kommt: »Aus Grunden,
die hier nicht hingehoren - Jesus, der
vom Tabernakel aus auf uns
herabschaut, kennt sie gut —, bin ich
in meinem Leben zu einem
besonders tiefen Bewusstsein der
Gotteskindschaft gefithrt worden. Ich
habe das Gliick erfahren, mich im
Herzen meines Vaters bergen zu
dirfen, um von dort aus — auf dem
Fundament seiner Liebe und meiner
Demiitigung — manches zu
begradigen, mich zu lautern, dem
Herrn zu dienen, alle Menschen zu
verstehen und zu entschuldigen (...).
Ich habe mir Miithe gegeben, mich im
Laufe der Jahre immerfort auf diese



frohmachende Wirklichkeit zu
stiitzen«",

Eine der heikelsten Fragen, die sich
dem Menschen bei der Betrachtung
der Gotteskindschaft stellen, ist die
Problematik des Bosen. Es gelingt
vielen nicht, die Erfahrung des Bosen
in der Welt mit der Sicherheit des
Glaubens an die unendliche Giite
Gottes in Einklang zu bringen.
Allerdings lehren die Heiligen, dass
alles, was sich im Leben eines
Menschen ereignet, als etwas Gutes
Zu betrachten ist, weil sie den
Zusammenhang zwischen der
Gotteskindschaft und dem Heiligen
Kreuz in seiner Tiefe verstanden
haben. Das kann man etwa den
Worten des heiligen Thomas Morus
entnehmen, die er im Kerker im
Londoner Tower an seine alteste
Tochter gerichtet hat. Er fordert sie
auf, sich durch nichts, was in der
Welt geschieht, beunruhigen zu
lassen, denn »es kann nichts



geschehen, was Gott nicht will. Was
immer er aber will, so schlimm es
auch scheinen mag, es ist fir uns
dennoch wahrhaft das Beste«™. Das
Gleiche erklart der heilige Josefmaria
im Hinblick auf weniger dramatische
Ereignisse, die fiir einen Christen
aber sehr schlimm sein und ihn
beunruhigen konnen: »Kummer?
Konflikte wegen dieser oder jener
Angelegenheit?... Siehst du nicht ein,
dass dein Vater, Gott, es so will... und
dass Er gut ist und dich - dich allein!
— mehr liebt, als alle Mitter dieser
Erde ihre Kinder lieben kdnnen?«*.

Fir den heiligen Josefmaria ist die
Gotteskindschaft nicht etwas
Sufdliches, das mit Leid und Schmerz
nichts zu tun hat. Im Gegenteil, er
behauptet, dass sie eng mit dem
Kreuz verbunden ist, auf das alle, die
Christus aus der Nahe folgen wollen,
unvermeidlich stofsen werden:
»Jesus betet im Olgarten: Pater mi
(Mt 26,39),Abba, Pater! (Mk 14,36).



Gott ist mein Vater, auch dann, wenn
Er mir Leid schickt. Seine Liebe ist
zart, auch dann, wenn Er mich
verwundet. Jesus leidet, um den
Willen des Vaters zu erfullen... Auch
ich will den heiligsten Willen Gottes
in der Nachfolge des Meisters
erfillen. Warum dann klagen, wenn
Leid mich auf meinem Weg
begleitet? Ich will darin das sichere
Merkmal erkennen, dass ich Kind
bin: Gott handelt ja an mir so, wie Er
an seinem gottlichen Sohn gehandelt
hat. Und wie Er darf ich dann unter
Seufzern weinen, allein in meinem
Gethsemani; doch auf der Erde
liegend nehme ich meine Nichtigkeit
an und aus der Tiefe meiner Seele
dringt mein Ruf zu Gott:Pater
mi,Abba, Pater, ... fiat!<*.

Eine weitere wichtige Konsequenz
aus dem Bewusstsein der
Gotteskindschaft ist das kindliche
vertrauensvolle Sich-Gott-
Uberlassen, das weniger auf



personlichen asketischen Kampf
zuruckzufihren ist — auch wenn
dieser vorauszusetzen ist — als
darauf, dass man sich Gottes
Fiihrung anvertraut, weshalb man
von einem Sich-Gott-Uberlassen
spricht. Dabei handelt es aufseiten
des Sohnes um eine aktive, freie und
bewusste Haltung. Sie hat zu einer
konkreten Art gefiihrt, die
Gotteskindschaft zu leben. Es handelt
sich dabei nicht um den einzigen und
auch nicht um einen fir alle
verpflichtenden Weg, den man
»geistliche Kindschaft“ nennt. Diese
besteht darin, dass man sich nicht
nur als Sohn bzw. Tochter, sondern
als kleines Kind versteht, das vor
Gott dufderst hilfsbedurftig ist. Der
heilige Franz von Sales druckt das so
aus: »“Wenn ihr nicht einfach werdet
wie die Kinder, werdet ihr nicht in das
Reich meines Vaters eingehen® (Mt
18,3). Solange ein Kind noch ganz
klein ist, ist es ganz Einfachheit, es
hat nur eine einzige Erkenntnis: die



Mutter; nur ein Verlangen: die Brust
der Mutter. An diese Brust gelegt und
gebettet, ist es wunschlos. Die
vollkommen einfache Seele hat auch
nur eine Liebe: Gott. Und diese Liebe
hat wiederum nur ein Verlangen:
Ruhen an der Brust des himmlischen
Vaters, dort als wahrhaft liebendes
Kind wohnen, dem guten Vater alles
Sorgen um das eigene Wohl
uberlassen. Sie ist nur noch auf eines
bedacht: Sich dieses heilige
Vertrauen zu erhalten«®, Auch der
heilige Josefmaria hat zu diesem Weg
der geistlichen Kindschaft geraten:
»Als Kinder habt ihr keinen Kummer.
Kinder vergessen im Nu die
unangenehmen Dinge und wenden
sich wieder ihren gewohnten Spielen
zu. — Deshalb braucht ihr euch um
nichts zu sorgen, wenn ihr euch Thm
uberlassen habt; denn ihr ruht im
Vater«*™,



4. Die sieben Bitten des
Vaterunser

Im Gebet des Herrn folgen auf die
einleitende Anrede ,Vater unser im
Himmel“ sieben Bitten. »Die ersten
drei (...) betreffen die Ehre des
Vaters: die Heiligung seines Naments,
das Kommen seines Reiches und die
Erfillung des gottlichen Willens. Die
vier weiteren Bitten bringen ihm
Anliegen vor, die unser Leben
betreffen: er moge uns Nahrung
verschaffen, uns von Stinde heilen
und uns im Kampf fiir den Sieg des
Guten uber das Bose

beistehen« (Katechismus, 2857).

Das Vaterunser ist das Vorbild fir
jedes Gebet, wie der heilige Thomas
von Aquin lehrt: »Das Gebet des
Herrn ist nicht nur das
vollkommenste ... In ihm wird nicht
nur um alles gebeten, wonach wir in
richtiger Weise verlangen konnen,
sondern auch in derjenigen



Reihenfolge, in der wir danach
verlangen sollen; so lehrt uns dieses
Gebet nicht blof$ bitten, sondern
formt auch unser ganzes Gemiit«*”,
Erste Bitte: Geheiligt werde dein
Name

Keine Kreatur kann die Heiligkeit
Gottes vermehren. Daher ist das
»Wort ,heiligen® (...) nicht so sehr im
verursachenden (Gott allein heiligt,
macht heilig), sondern vor allem im
einschatzenden Sinn zu verstehen:
etwas als heilig anerkennen und es
so behandeln (...). Schon die erste
Bitte des Vaterunsers nimmt uns in
das innerste Mysterium der Gottheit
und in die Taten des Heiles fir die
Menschheit hinein. Unsere Bitte, dass
sein Name geheiligt werde, schliefdt
uns in den ,,im voraus gefassten
gnadigen Ratschluss“ (Eph 1,9) mit
ein, ,dass wir in Liebe heilig und
untadelig vor Gott leben“ (Eph

1,4)« (Katechismus, 2807). Die erste



Bitte fordert also, dass die gottliche
Heiligkeit in unserem Leben immer
mehr aufleuchtet: »Von wem kdnnte
Gott geheiligt werden, der doch
selbst heiligt? Aber weil er selbst
gesagt hat: ,seid heilig, weil auch ich
heilig bin’ (Lev 11,44), flehen wir
darum, dass wir, in der Taufe
geheiligt, an dem festhalten, was wir
zu sein angefangen haben. Und um
das bitten wir Tag fur Tag; denn uns
tut tagliche Heiligung not, damit wir,
die taglich siindigen, unsere Stinden
durch bestdndige Reinigung wieder
rein waschen ... Wir beten, damit

XV

diese Heiligung in uns bleibe«™.
Zweite Bitte: Dein Reich komme

Die zweite Bitte driickt die Hoffnung
auf eine neue Zeit aus, in der Gott
von allen als Konig anerkannt wird,
der seine Untertanen mit Wohltaten
uberhauft. »Diese Bitte ist das
,2Marana tha“, der Ruf des Geistes
und der Braut: ,,Komm, Herr



Jesus!“ (Offb 22,20) (...). Das Gebet des
Herrn handelt hauptsachlich vom
endgultigen Kommen des Reiches
Gottes durch die Wiederkunft Christi
(vgl. Tit 2,13)« (Katechismus,
2817-2818). Andererseits ist das
Reich Gottes in dieser Welt mit dem
ersten Kommen Christi und der
Sendung des Heiligen Geistes schon
angebrochen. »“Das Reich Gottes ...
ist Gerechtigkeit, Friede und Freude
im Heiligen Geist“ (Rom 14,17). Die
letzten Zeiten, in denen wir stehen,
sind die der AusgiefSung des Heiligen
Geistes. Damit hat ein
entscheidender Kampf zwischen dem
,Fleisch“ und dem ,,Geist“ begonnen
(vgl. Gal 5,16-25). ,,Nur eine reine
Seele kann mit Zuversicht sprechen:
,Dein Reich komme’. Wer auf das
Wort Pauli hort: ,Die Stinde soll
euren sterblichen Leib nicht mehr
beherrschen’ (Rém 6,12), wer sich in
seinem Handeln, Denken und Reden
rein halt, kann zu Gott sagen: 'Dein
Reich komme!"* (HI. Cyrill von



Jerusalem, catech. myst.

5,13)« (Katechismus, 2819). In der
zweiten Bitte geben wir unserem
Wunsch Ausdruck, dass Gott durch
die Gnade wirklich in uns herrschen
moge, dass sich sein Reich Tag fur
Tag auf Erden weiter ausbreite und
dass sich seine Herrschaft am Ende
der Zeiten im Himmel tiber alle
erstrecke.

Dritte Bitte: Dein Wille geschehe,
wie im Himmel so auf Erden

Es ist der Wille Gottes, ,,dass alle
Menschen gerettet werden und zur
Erkenntnis der Wahrheit
gelangen® (1 Tim 2,4). Jesus lehrt uns,
dass in das Himmelreich nicht
eingeht, wer schone Worte macht,
,sondern nur, wer den Willen
meines Vaters im Himmel

erfullt* (Mt 7,21). Darum bitten wir
»unseren Vater, unseren Willen mit
dem seines Sohnes zu vereinen,
damit wir seinen Willen, den



Ratschluss des Heiles fiir das Leben
der Welt, erfiillen. Aus uns selbst
sind wir dazu vollig unfahig, aber
mit Jesus vereint und mit der Kraft
seines Heiligen Geistes konnen wir
dem Vater unseren Willen tibergeben
und uns zu dem entschliefden, wozu
sich der Sohn entschieden hat: Das
zu tun, was dem Vater gefallt (vgl.
Joh 8,29)« (Katechismus, 2825). Wie
ein Kirchenvater versichert, bitten
wir im Vaterunser mit den Worten
Dein Wille geschehe, wie im Himmel
so auf Erden »nicht etwa, dass Gott
tun kann, was er will, sondern dass
Wir zu tun vermogen, was Gott
will<*”, Andererseits ersehnen wir
mit den Worten im Himmel so auf
Erden, dass sich der Wille Gottes, wie
er sich an den Engeln und den
Seligen im Himmel erfillt hat, auch
an uns, die wir noch auf Erden leben,
erfillen moge.

Vierte Bitte: Unser tdgliches Brot
gib uns heute



Diese Bitte ist Ausdruck unseres
Vertrauens als Kinder Gottes. »Es ist
unmoglich, dass der Vater, der uns
das Leben gibt, uns nicht auch die
zum Leben notwendige Nahrung,
alle angemessenen materiellen und
geistigen Guter gibt« (Katechismus,
2830). »Darum bezieht sich der
besondere christliche Sinn dieser
vierten Bitte auf das Brot des Lebens.
Es ist das Wort Gottes, das wir im
Glauben annehmen sollen, und der
Leib Christi, den wir in der
Eucharistie empfangen (vgl. Joh
6,26-58)« (Katechismus, 2835). Das
Wort heute nimmt »erzieherisch das
,2Heute“ wieder auf (vgl. Ex 16,19-21),
um uns in einem ,unbedingten“
Vertrauen zu bestarken. Im
qualitativen Sinn genommen,
bedeutet es das Lebensnotwendige
und, weiter gefasst, jedes Gut, das
zum Lebensunterhalt genugt (vgl. 1
Tim 6,8)« (Katechismus, 2837).



Fiinfte Bitte: Vergib uns unsere
Schuld, wie auch wir vergeben
unsern Schuldigern

Wir beginnen diese neue Bitte,
indem wir zugeben, dass wir Stinder
sind. Wir kehren »wie der verlorene
Sohn (vgl. Lk 15,11-32) zu ihm zurtick
und bekennen uns vor ihm als
Stinder, wie der Zollner es getan hat
(vgl. Lk 18,13). Unsere Bitte beginnt
mit einer , Beichte“, in der wir
zugleich unser Elend und Gottes
Barmherzigkeit

bekennen« (Katechismus, 2839). Aber
diese Bitte wird nicht erhort werden,
wenn wir nicht zuvor einer
Forderung entsprochen haben:
denen zu verzeihen, die uns beleidigt
haben. Das ist so, weil »diese
Barmherzigkeit nicht in unser Herz
eindringen kann, bevor wir nicht
unseren Schuldigern vergeben
haben. Wie der Leib Christi ist auch
die Liebe unteilbar. Wir konnen Gott,
den wir nicht sehen, nicht lieben,



wenn wir den Bruder und die
Schwester, die wir sehen, nicht
lieben (vgl. 1 Joh 4,20). Wenn wir uns
weigern, den Brudern und
Schwestern zu vergeben, verschliefdt
sich unser Herz und seine Harte wird
undurchdringbar fir die
barmherzige Liebe des

Vaters« (Katechismus, 2840).

Sechste Bitte: Fiihre uns nicht in
Versuchung

Dieses Anliegen hangt mit der
vorhergehenden zusammen, denn
die Stinde ist eine Folge der freien
Zustimmung zu einer Versuchung.
Darum bitten wir »unseren Vater,
uns nicht in Versuchung zu ,fihren®.
(...). Wir bitten ihn, uns nicht den
Weg beschreiten zu lassen, der zur
Stinde fihrt. Wir stehen im Kampf
»Zwischen dem Geist und dem
Fleisch®. So fleht diese Bitte (...) um
den Geist der Unterscheidung und
der Kraft« (Katechismus, 2846). Gott



gibt uns immer seine Gnade zur
Uberwindung der Versuchungen.
,Gott ist treu, er wird nicht zulassen,
dass ihr Uiber eure Kraft hinaus
versucht werdet. Er wird euch in der
Versuchung einen Ausweg schaffen,
so dass ihr sie bestehen konnt“ (1 Kor
10,13). Um aber in der Versuchung
immer siegreich zu bleiben, ist es
notwendig zu beten. »Nun aber ist
ein Sieg in einem solchen Kampf nur
im Gebet moglich. Jesus besiegte den
Versucher von Beginn an (vgl. Mt
4,1-11) bis zum letzten Kampf in
seiner Todesangst (vgl. Mt 26,36-44)
durch das Gebet. So vereint uns
Christus in dieser Bitte zu unserem
Vater mit seinem Kampf und seiner
Todesangst (...). In der letzten
Versuchung unseres Kampfes auf
Erden wird die Ernsthaftigkeit dieser
Bitte offenkundig; sie bittet um
Beharrlichkeit bis zum Ende. ,,Siehe
ich komme wie ein Dieb. Selig, wer
wach bleibt“ (Offb

16,15)« (Katechismus, 2849).



Siebente Bitte: Erlose uns von dem
Bosen

Diese letzte Bitte ist Teil des
hohepriesterlichen Gebetes Jesu an
seinen Vater: ,Ich bitte nicht, dass du
sie aus der Welt nimmst, sondern
dass du sie vor dem Bosen
bewahrst“ (Joh 17,15). »In dieser Bitte
ist das Bose nicht etwas rein
Gedankliches, sondern bezeichnet
eine Person, Satan, den Bosen, den
Engel, der sich Gott widersetzt. Der
,Teufel“ [diabolos] stellt sich dem
gottlichen Ratschluss und dem in
Christus gewirkten Heilswerk
entgegen« (Katechismus, 2851).
Ferner: »Wenn wir darum bitten,
vom BoOsen befreit zu werden, bitten
wir auch um Befreiung von allen
vergangenen, gegenwartigen und
zukunftigen Ubeln, deren Urheber
und Anstifter der Bose

ist« (Katechismus, 2854), besonders
von der Sinde, dem einzigen wahren
Ubel™ und der entsprechenden



Strafe der ewigen Verdammnis. Alle
anderen Leiden und Drangsale
konnen zu Glitern werden, wenn wir
sie annehmen und mit den Leiden
Christi am Kreuz vereinen.

Manuel Belda
Grundlegende Literatur:

» Katechismus der katholischen
Kirche, 2759-2865.

* Benedikt XVI, Jesus von
Nazareth, Freiburg-Basel-Wien
2007, 5. Kapitel: Das Gebet des
Herrn, S. 161-203.

Empfohlene Literatur:

* HI. Josefmaria, Homilien
Umgang mit Gott, in Freunde
Gottes, 142-153, und Auf dem
Weg zur Heiligkeit, ebd.,
294-316.

* Albino Luciani, Vater unser, 2.
Auflage, Graz-Wien-Koln 1995.



i Johannes Paul II., Ansprache,
1.7.1987, 3.

ii HI. Josefmaria, Christus begegnen,
13.

iii Ebd., 36.

iv Hl. Josefmaria, Freunde Gottes,
146.

v Ders., Gesprdche mit Msgr. Escrivd
de Balaguer, 102.

vi Ders., Christus begegnen, 64.
vii Ders., Im Feuer der Schmiede, 332.
viii Ders., Freunde Gottes, 143.

ix HI. Thomas Morus, aus einem Brief
von Margarita Roper an Alice
Allington [August 1534] tiber ein
langes Gesprach mit ihrem Vater im
Gefangnis (entnommen Katechismus,
313)



x Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, 929.

xi Ders., Der Kreuzweg,
Betrachtungspunkt Nr. 1 zur I.
Station.

xil HI. Franz von Sales, Geistliche
Gesprdche, Band 2 der deutschen
Ausgabe der Werke des hl. Franz von
Sales, Eichstatt 1958, S. 183f., Nr.
13,16-17).

xiii Hl. Josefmaria, Der Weg, 864.

xiv HI. Thomas von Aquin, Summa
theologiae, I1-11, 83,9.

xv Hl Cyprian, De dominica oratione,
12 (zitiert nach Katechismus, 2813).

xvi Ebd., 14.

xvii Vgl. hl. Josefmaria, Der Weg, 386.




pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/40-vater-unser-im-himmel/
(06.02.2026)


https://opusdei.org/de-de/article/40-vater-unser-im-himmel/
https://opusdei.org/de-de/article/40-vater-unser-im-himmel/

	40. Vater unser im Himmel
	1. Jesus lehrt uns, uns an Gott als Vater zu wenden
	2. Die Gotteskindschaft und die christliche Brüderlichkeit
	3. Das Bewusstsein der Gotteskindschaft als Fundament des geistlichen Lebens
	4. Die sieben Bitten des Vaterunser


