
opusdei.org

40. Vater unser im
Himmel

Mit dem Vaterunser lehrt Jesus
Christus, uns an Gott als Vater
zu wenden. Es ist das Gebet der
Kinder schlechthin.

20.07.2017

1. Jesus lehrt uns, uns an Gott
als Vater zu wenden

Mit dem Vaterunser lehrt Jesus, uns
an Gott als Vater zu wenden: »Zum

Vater beten heißt in sein Mysterium
einzutreten, so wie er ist und



wie der Sohn ihn uns geoffenbart
hat. „Der Ausdruck ‚Gott Vater’

war nie jemandem geoffenbart
worden. Als Mose selbst Gott fragte,
wie

er heiße, bekam er einen anderen
Namen zu hören. Uns ist dieser

Name geoffenbart worden im Sohn,
denn im Namen ‚Sohn’ liegt

bereits der neue Name
Vater“ (Tertullian, De oratione,

3)« (Katechismus, 2779).

Indem Jesus das Vaterunser lehrt,
gibt er seinen Jüngern auch zu
verstehen, dass sie an seiner Stellung
als Sohn teilhaben: »Durch die
Offenbarung dieses Gebetes
entdecken die Jünger ihre besondere
Teilhabe an der Gottessohnschaft,
von welcher der heilige Johannes im
Prolog zu seinem Evangelium sagen



wird: „Allen aber, die ihn
aufnahmen, gab er Macht, Kinder
Gottes zu werden“ (Joh 1,12). Daher
beten sie zu Recht seinen Lehren
gemäß: Vater unser«i.

Jesus Christus unterscheidet immer
zwischen „meinem Vater“ und
„eurem Vater“ (vgl. Joh 20,17). Wenn
er betet, sagt er nie „Vater unser“.
Das zeigt, dass seine Beziehung zu
Gott absolut einmalig ist. Sie kommt
nur ihm zu und sonst niemandem.
Mit dem Gebet des Vaterunser will
Jesus seinen Jüngern ihre
Kindesbeziehung zu Gott bewusst
machen, dabei gleichzeitig den
Unterschied aufzeigen, der zwischen
der natürlichen Sohnschaft und der
göttlichen Adoptivkindschaft besteht,
die uns Gott frei gewährt.

Das Gebet des Christen ist das eines
Sohnes bzw. einer Tochter Gottes, die
sich mit kindlichem Vertrauen an
ihren Vater Gott wenden. Es »wird in



den Liturgien des Ostens und des
Westens mit dem schönen,
ausgesprochen christlichen Ausdruck
parrhesía umschrieben, der soviel
bedeutet wie Einfachheit ohne
Umweg, kindliches Vertrauen,
freudige Zuversicht, demütige
Kühnheit und Gewissheit, geliebt zu
sein (vgl. Eph 3,12; Hebr 3,6; 4,16;
10,19; 1 Joh 2,28; 3,21;
5,14)« (Katechismus, 2778). Das Wort
„parrhesía“ bezeichnet ursprünglich
das Privileg des freien Wortes für
griechische Bürger in der
Volksversammlung. Es wurde von
den Kirchenvätern verwendet, um
das kindliche Verhalten des Christen
gegenüber seinem Vater Gott
auszudrücken.

2. Die Gotteskindschaft und
die christliche Brüderlichkeit

Indem wir Gott unseren Vater
nennen, bringen wir zum Ausdruck,
dass uns die Gotteskindschaft durch



eine reale, übernatürliche
Bruderbeziehung mit Christus
vereint, dem „Erstgeborenen von
vielen Brüdern“ (Röm 8,29). Die
Kirche ist diese neue Gemeinschaft
Gottes mit den Menschen (vgl. 
Katechismus, 2790).

Die christliche Heiligkeit ist deshalb,
obwohl sie persönlich und
individuell ist, niemals
individualistisch oder egozentrisch:
»Wenn wir das Vaterunser aufrichtig
beten, geben wir den
Individualismus auf, denn die Liebe,
die wir empfangen, befreit uns
davon. Das „unser“ zum Beginn des
Herrengebetes wie das „wir“ der
letzten vier Bitten schließt
niemanden aus. Damit es aufrichtig
gebetet wird (vgl. Mt 5,23-24;
6,14-15), müssen unsere Spaltungen
und Gegensätze überwunden
werden« (Katechismus, 2792).



Die von der Gotteskindschaft
gestiftete Brüderlichkeit erstreckt
sich daher auf alle Menschen, denn
in gewisser Weise sind alle Kinder
Gottes – seine Geschöpfe – und zur
Heiligkeit berufen: »Es gibt nur ein
Volk auf Erden, das Volk der Kinder
Gottes«ii. Deshalb muss sich der
Christ solidarisch fühlen im Hinblick
auf die Aufgabe, die ganze
Menschheit zu Gott zu führen.

Die Gotteskindschaft drängt uns zum
Apostolat, das notwendiger Ausdruck
der Kindschaft und der
Brüderlichkeit ist: »In deinem
Denken sollen die anderen – vor
allem aber diejenigen in deiner
unmittelbaren Nähe – das sein, was
sie wirklich sind: Kinder Gottes,
ausgestattet mit aller Würde, welche
dieser erhabene Titel verleiht. Den
Kindern Gottes gegenüber müssen
wir uns als Kinder Gottes verhalten;
mit einer opferbereiten Liebe, die
sich täglich in unzähligen kleinen



Beweisen der
Verständnisbereitschaft, des stillen
Opfers, der unbemerkten Hingabe
niederschlägt«iii.

3. Das Bewusstsein der
Gotteskindschaft als
Fundament des geistlichen
Lebens

Wenn man die Gotteskindschaft
intensiv lebt, wird sie »eine zutiefst
in der Seele verwurzelte Haltung, die
schließlich das ganze Dasein eines
Menschen erfasst; sie ist gegenwärtig
in allen Gedanken, in jedem Wunsch,
in jeder Gemütsregung«iv. Es handelt
sich um eine Wirklichkeit, die nicht
nur unter besonderen Umständen,
sondern ständig gelebt werden soll:
»Wir sind nicht nur zeitweise Kinder
Gottes, wenn es auch Zeiten gibt, die
wir besonders diesem Gedanken
widmen, um uns von dem
Bewusstsein unserer



Gotteskindschaft, die das Mark
unserer Frömmigkeit ausmacht,
durchdringen zu lassen«v.

Der heilige Josefmaria erklärt: »Der
Geist des Opus Dei gründet auf der
Gotteskindschaft. Alle Menschen sind
Kinder Gottes. Ein Kind kann sich
jedoch sehr verschieden seinem
Vater gegenüber verhalten. Wir
müssen uns bemühen, Kinder zu
sein, die begreifen, dass der Herr – in
seiner Liebe zu uns als seinen
Kindern – will, dass wir in seinem
Haus wohnen, inmitten dieser Welt,
dass Er dafür gesorgt hat, dass wir zu
seiner Familie gehören, dass Er alles
mit uns und wir alles mit Ihm teilen,
dass wir diesen familiären und
vertrauensvollen Umgang mit Ihm
haben, der uns erlaubt, wie ein
kleines Kind um alles zu bitten, selbst
um den Mond«vi.

Die christliche Freude wurzelt im
Bewusstsein der Gotteskindschaft:



»Die Freude ist die notwendige
Konsequenz aus der
Gotteskindschaft; denn wir wissen,
dass Gott, unser Vater, uns ganz
besonders liebt, uns annimmt, uns
hilft, uns vergibt«vii. In der
Verkündigung des heiligen
Josefmaria tritt häufig die Freude
zutage, die aus der Erwägung dieser
Wirklichkeit kommt: »Aus Gründen,
die hier nicht hingehören – Jesus, der
vom Tabernakel aus auf uns
herabschaut, kennt sie gut –, bin ich
in meinem Leben zu einem
besonders tiefen Bewusstsein der
Gotteskindschaft geführt worden. Ich
habe das Glück erfahren, mich im
Herzen meines Vaters bergen zu
dürfen, um von dort aus – auf dem
Fundament seiner Liebe und meiner
Demütigung – manches zu
begradigen, mich zu läutern, dem
Herrn zu dienen, alle Menschen zu
verstehen und zu entschuldigen (...).
Ich habe mir Mühe gegeben, mich im
Laufe der Jahre immerfort auf diese



frohmachende Wirklichkeit zu
stützen«viii.

Eine der heikelsten Fragen, die sich
dem Menschen bei der Betrachtung
der Gotteskindschaft stellen, ist die
Problematik des Bösen. Es gelingt
vielen nicht, die Erfahrung des Bösen
in der Welt mit der Sicherheit des
Glaubens an die unendliche Güte
Gottes in Einklang zu bringen.
Allerdings lehren die Heiligen, dass
alles, was sich im Leben eines
Menschen ereignet, als etwas Gutes
zu betrachten ist, weil sie den
Zusammenhang zwischen der
Gotteskindschaft und dem Heiligen
Kreuz in seiner Tiefe verstanden
haben. Das kann man etwa den
Worten des heiligen Thomas Morus
entnehmen, die er im Kerker im
Londoner Tower an seine älteste
Tochter gerichtet hat. Er fordert sie
auf, sich durch nichts, was in der
Welt geschieht, beunruhigen zu
lassen, denn »es kann nichts



geschehen, was Gott nicht will. Was
immer er aber will, so schlimm es
auch scheinen mag, es ist für uns
dennoch wahrhaft das Beste«ix. Das
Gleiche erklärt der heilige Josefmaria
im Hinblick auf weniger dramatische
Ereignisse, die für einen Christen
aber sehr schlimm sein und ihn
beunruhigen können: »Kummer?
Konflikte wegen dieser oder jener
Angelegenheit?... Siehst du nicht ein,
dass dein Vater, Gott, es so will... und
dass Er gut ist und dich – dich allein!
– mehr liebt, als alle Mütter dieser
Erde ihre Kinder lieben können?«x.

Für den heiligen Josefmaria ist die
Gotteskindschaft nicht etwas
Süßliches, das mit Leid und Schmerz
nichts zu tun hat. Im Gegenteil, er
behauptet, dass sie eng mit dem
Kreuz verbunden ist, auf das alle, die
Christus aus der Nähe folgen wollen,
unvermeidlich stoßen werden:
»Jesus betet im Ölgarten: Pater mi
(Mt 26,39),Abba, Pater! (Mk 14,36).



Gott ist mein Vater, auch dann, wenn
Er mir Leid schickt. Seine Liebe ist
zart, auch dann, wenn Er mich
verwundet. Jesus leidet, um den
Willen des Vaters zu erfüllen... Auch
ich will den heiligsten Willen Gottes
in der Nachfolge des Meisters
erfüllen. Warum dann klagen, wenn
Leid mich auf meinem Weg
begleitet? Ich will darin das sichere
Merkmal erkennen, dass ich Kind
bin: Gott handelt ja an mir so, wie Er
an seinem göttlichen Sohn gehandelt
hat. Und wie Er darf ich dann unter
Seufzern weinen, allein in meinem
Gethsemani; doch auf der Erde
liegend nehme ich meine Nichtigkeit
an und aus der Tiefe meiner Seele
dringt mein Ruf zu Gott:Pater
mi,Abba, Pater, ... fiat!«xi.

Eine weitere wichtige Konsequenz
aus dem Bewusstsein der
Gotteskindschaft ist das kindliche
vertrauensvolle Sich-Gott-
Überlassen, das weniger auf



persönlichen asketischen Kampf
zurückzuführen ist – auch wenn
dieser vorauszusetzen ist – als
darauf, dass man sich Gottes
Führung anvertraut, weshalb man
von einem Sich-Gott-Überlassen
spricht. Dabei handelt es aufseiten
des Sohnes um eine aktive, freie und
bewusste Haltung. Sie hat zu einer
konkreten Art geführt, die
Gotteskindschaft zu leben. Es handelt
sich dabei nicht um den einzigen und
auch nicht um einen für alle
verpflichtenden Weg, den man
„geistliche Kindschaft“ nennt. Diese
besteht darin, dass man sich nicht
nur als Sohn bzw. Tochter, sondern
als kleines Kind versteht, das vor
Gott äußerst hilfsbedürftig ist. Der
heilige Franz von Sales drückt das so
aus: »“Wenn ihr nicht einfach werdet
wie die Kinder, werdet ihr nicht in das
Reich meines Vaters eingehen“ (Mt
18,3). Solange ein Kind noch ganz
klein ist, ist es ganz Einfachheit, es
hat nur eine einzige Erkenntnis: die



Mutter; nur ein Verlangen: die Brust
der Mutter. An diese Brust gelegt und
gebettet, ist es wunschlos. Die
vollkommen einfache Seele hat auch
nur eine Liebe: Gott. Und diese Liebe
hat wiederum nur ein Verlangen:
Ruhen an der Brust des himmlischen
Vaters, dort als wahrhaft liebendes
Kind wohnen, dem guten Vater alles
Sorgen um das eigene Wohl
überlassen. Sie ist nur noch auf eines
bedacht: Sich dieses heilige
Vertrauen zu erhalten«xii. Auch der
heilige Josefmaria hat zu diesem Weg
der geistlichen Kindschaft geraten:
»Als Kinder habt ihr keinen Kummer.
Kinder vergessen im Nu die
unangenehmen Dinge und wenden
sich wieder ihren gewohnten Spielen
zu. – Deshalb braucht ihr euch um
nichts zu sorgen, wenn ihr euch Ihm
überlassen habt; denn ihr ruht im
Vater«xiii.



4. Die sieben Bitten des
Vaterunser

Im Gebet des Herrn folgen auf die
einleitende Anrede „Vater unser im
Himmel“ sieben Bitten. »Die ersten
drei (...) betreffen die Ehre des
Vaters: die Heiligung seines Namens,
das Kommen seines Reiches und die
Erfüllung des göttlichen Willens. Die
vier weiteren Bitten bringen ihm
Anliegen vor, die unser Leben
betreffen: er möge uns Nahrung
verschaffen, uns von Sünde heilen
und uns im Kampf für den Sieg des
Guten über das Böse
beistehen« (Katechismus, 2857).

Das Vaterunser ist das Vorbild für
jedes Gebet, wie der heilige Thomas
von Aquin lehrt: »Das Gebet des
Herrn ist nicht nur das
vollkommenste ... In ihm wird nicht
nur um alles gebeten, wonach wir in
richtiger Weise verlangen können,
sondern auch in derjenigen



Reihenfolge, in der wir danach
verlangen sollen; so lehrt uns dieses
Gebet nicht bloß bitten, sondern
formt auch unser ganzes Gemüt«xiv.

Erste Bitte: Geheiligt werde dein
Name

Keine Kreatur kann die Heiligkeit
Gottes vermehren. Daher ist das
»Wort „heiligen“ (...) nicht so sehr im
verursachenden (Gott allein heiligt,
macht heilig), sondern vor allem im
einschätzenden Sinn zu verstehen:
etwas als heilig anerkennen und es
so behandeln (...). Schon die erste
Bitte des Vaterunsers nimmt uns in
das innerste Mysterium der Gottheit
und in die Taten des Heiles für die
Menschheit hinein. Unsere Bitte, dass
sein Name geheiligt werde, schließt
uns in den „im voraus gefassten
gnädigen Ratschluss“ (Eph 1,9) mit
ein, „dass wir in Liebe heilig und
untadelig vor Gott leben“ (Eph
1,4)« (Katechismus, 2807). Die erste



Bitte fordert also, dass die göttliche
Heiligkeit in unserem Leben immer
mehr aufleuchtet: »Von wem könnte
Gott geheiligt werden, der doch
selbst heiligt? Aber weil er selbst
gesagt hat: ‚seid heilig, weil auch ich
heilig bin’ (Lev 11,44), flehen wir
darum, dass wir, in der Taufe
geheiligt, an dem festhalten, was wir
zu sein angefangen haben. Und um
das bitten wir Tag für Tag; denn uns
tut tägliche Heiligung not, damit wir,
die täglich sündigen, unsere Sünden
durch beständige Reinigung wieder
rein waschen ... Wir beten, damit
diese Heiligung in uns bleibe«xv.

Zweite Bitte: Dein Reich komme

Die zweite Bitte drückt die Hoffnung
auf eine neue Zeit aus, in der Gott
von allen als König anerkannt wird,
der seine Untertanen mit Wohltaten
überhäuft. »Diese Bitte ist das
„Marána tha“, der Ruf des Geistes
und der Braut: „Komm, Herr



Jesus!“ (Offb 22,20) (...). Das Gebet des
Herrn handelt hauptsächlich vom
endgültigen Kommen des Reiches
Gottes durch die Wiederkunft Christi
(vgl. Tit 2,13)« (Katechismus,
2817-2818). Andererseits ist das
Reich Gottes in dieser Welt mit dem
ersten Kommen Christi und der
Sendung des Heiligen Geistes schon
angebrochen. »“Das Reich Gottes ...
ist Gerechtigkeit, Friede und Freude
im Heiligen Geist“ (Röm 14,17). Die
letzten Zeiten, in denen wir stehen,
sind die der Ausgießung des Heiligen
Geistes. Damit hat ein
entscheidender Kampf zwischen dem
„Fleisch“ und dem „Geist“ begonnen
(vgl. Gal 5,16-25). „Nur eine reine
Seele kann mit Zuversicht sprechen:
‚Dein Reich komme’. Wer auf das
Wort Pauli hört: ‚Die Sünde soll
euren sterblichen Leib nicht mehr
beherrschen’ (Röm 6,12), wer sich in
seinem Handeln, Denken und Reden
rein hält, kann zu Gott sagen: ’Dein
Reich komme!’“ (Hl. Cyrill von



Jerusalem, catech. myst.
5,13)« (Katechismus, 2819). In der
zweiten Bitte geben wir unserem
Wunsch Ausdruck, dass Gott durch
die Gnade wirklich in uns herrschen
möge, dass sich sein Reich Tag für
Tag auf Erden weiter ausbreite und
dass sich seine Herrschaft am Ende
der Zeiten im Himmel über alle
erstrecke.

Dritte Bitte: Dein Wille geschehe,
wie im Himmel so auf Erden

Es ist der Wille Gottes, „dass alle
Menschen gerettet werden und zur
Erkenntnis der Wahrheit
gelangen“ (1 Tim 2,4). Jesus lehrt uns,
dass in das Himmelreich nicht
eingeht, wer schöne Worte macht,
„sondern nur, wer den Willen
meines Vaters im Himmel
erfüllt“ (Mt 7,21). Darum bitten wir
»unseren Vater, unseren Willen mit
dem seines Sohnes zu vereinen,
damit wir seinen Willen, den



Ratschluss des Heiles für das Leben
der Welt, erfüllen. Aus uns selbst
sind wir dazu völlig unfähig, aber
mit Jesus vereint und mit der Kraft
seines Heiligen Geistes können wir
dem Vater unseren Willen übergeben
und uns zu dem entschließen, wozu
sich der Sohn entschieden hat: Das
zu tun, was dem Vater gefällt (vgl. 
Joh 8,29)« (Katechismus, 2825). Wie
ein Kirchenvater versichert, bitten
wir im Vaterunser mit den Worten 
Dein Wille geschehe, wie im Himmel
so auf Erden »nicht etwa, dass Gott
tun kann, was er will, sondern dass
wir zu tun vermögen, was Gott
will«xvi. Andererseits ersehnen wir
mit den Worten im Himmel so auf
Erden, dass sich der Wille Gottes, wie
er sich an den Engeln und den
Seligen im Himmel erfüllt hat, auch
an uns, die wir noch auf Erden leben,
erfüllen möge.

Vierte Bitte: Unser tägliches Brot
gib uns heute



Diese Bitte ist Ausdruck unseres
Vertrauens als Kinder Gottes. »Es ist
unmöglich, dass der Vater, der uns
das Leben gibt, uns nicht auch die
zum Leben notwendige Nahrung,
alle angemessenen materiellen und
geistigen Güter gibt« (Katechismus,
2830). »Darum bezieht sich der
besondere christliche Sinn dieser
vierten Bitte auf das Brot des Lebens.
Es ist das Wort Gottes, das wir im
Glauben annehmen sollen, und der
Leib Christi, den wir in der
Eucharistie empfangen (vgl. Joh
6,26-58)« (Katechismus, 2835). Das
Wort heute nimmt »erzieherisch das
„Heute“ wieder auf (vgl. Ex 16,19-21),
um uns in einem „unbedingten“
Vertrauen zu bestärken. Im
qualitativen Sinn genommen,
bedeutet es das Lebensnotwendige
und, weiter gefasst, jedes Gut, das
zum Lebensunterhalt genügt (vgl. 1 
Tim 6,8)« (Katechismus, 2837).



Fünfte Bitte: Vergib uns unsere
Schuld, wie auch wir vergeben
unsern Schuldigern

Wir beginnen diese neue Bitte,
indem wir zugeben, dass wir Sünder
sind. Wir kehren »wie der verlorene
Sohn (vgl. Lk 15,11-32) zu ihm zurück
und bekennen uns vor ihm als
Sünder, wie der Zöllner es getan hat
(vgl. Lk 18,13). Unsere Bitte beginnt
mit einer „Beichte“, in der wir
zugleich unser Elend und Gottes
Barmherzigkeit
bekennen« (Katechismus, 2839). Aber
diese Bitte wird nicht erhört werden,
wenn wir nicht zuvor einer
Forderung entsprochen haben:
denen zu verzeihen, die uns beleidigt
haben. Das ist so, weil »diese
Barmherzigkeit nicht in unser Herz
eindringen kann, bevor wir nicht
unseren Schuldigern vergeben
haben. Wie der Leib Christi ist auch
die Liebe unteilbar. Wir können Gott,
den wir nicht sehen, nicht lieben,



wenn wir den Bruder und die
Schwester, die wir sehen, nicht
lieben (vgl. 1 Joh 4,20). Wenn wir uns
weigern, den Brüdern und
Schwestern zu vergeben, verschließt
sich unser Herz und seine Härte wird
undurchdringbar für die
barmherzige Liebe des
Vaters« (Katechismus, 2840).

Sechste Bitte: Führe uns nicht in
Versuchung

Dieses Anliegen hängt mit der
vorhergehenden zusammen, denn
die Sünde ist eine Folge der freien
Zustimmung zu einer Versuchung.
Darum bitten wir »unseren Vater,
uns nicht in Versuchung zu „führen“.
(...). Wir bitten ihn, uns nicht den
Weg beschreiten zu lassen, der zur
Sünde führt. Wir stehen im Kampf
„zwischen dem Geist und dem
Fleisch“. So fleht diese Bitte (...) um
den Geist der Unterscheidung und
der Kraft« (Katechismus, 2846). Gott



gibt uns immer seine Gnade zur
Überwindung der Versuchungen.
„Gott ist treu, er wird nicht zulassen,
dass ihr über eure Kraft hinaus
versucht werdet. Er wird euch in der
Versuchung einen Ausweg schaffen,
so dass ihr sie bestehen könnt“ (1 Kor
10,13). Um aber in der Versuchung
immer siegreich zu bleiben, ist es
notwendig zu beten. »Nun aber ist
ein Sieg in einem solchen Kampf nur
im Gebet möglich. Jesus besiegte den
Versucher von Beginn an (vgl. Mt
4,1-11) bis zum letzten Kampf in
seiner Todesangst (vgl. Mt 26,36-44)
durch das Gebet. So vereint uns
Christus in dieser Bitte zu unserem
Vater mit seinem Kampf und seiner
Todesangst (...). In der letzten
Versuchung unseres Kampfes auf
Erden wird die Ernsthaftigkeit dieser
Bitte offenkundig; sie bittet um 
Beharrlichkeit bis zum Ende. „Siehe
ich komme wie ein Dieb. Selig, wer
wach bleibt“ (Offb
16,15)« (Katechismus, 2849).



Siebente Bitte: Erlöse uns von dem
Bösen

Diese letzte Bitte ist Teil des
hohepriesterlichen Gebetes Jesu an
seinen Vater: „Ich bitte nicht, dass du
sie aus der Welt nimmst, sondern
dass du sie vor dem Bösen
bewahrst“ (Joh 17,15). »In dieser Bitte
ist das Böse nicht etwas rein
Gedankliches, sondern bezeichnet
eine Person, Satan, den Bösen, den
Engel, der sich Gott widersetzt. Der
„Teufel“ [diabolos] stellt sich dem
göttlichen Ratschluss und dem in
Christus gewirkten Heilswerk
entgegen« (Katechismus, 2851).
Ferner: »Wenn wir darum bitten,
vom Bösen befreit zu werden, bitten
wir auch um Befreiung von allen
vergangenen, gegenwärtigen und
zukünftigen Übeln, deren Urheber
und Anstifter der Böse
ist« (Katechismus, 2854), besonders
von der Sünde, dem einzigen wahren
Übelxvii und der entsprechenden



Strafe der ewigen Verdammnis. Alle
anderen Leiden und Drangsale
können zu Gütern werden, wenn wir
sie annehmen und mit den Leiden
Christi am Kreuz vereinen.

Manuel Belda

Grundlegende Literatur:

Katechismus der katholischen
Kirche, 2759-2865.
Benedikt XVI, Jesus von
Nazareth, Freiburg-Basel-Wien
2007, 5. Kapitel: Das Gebet des
Herrn, S. 161-203.

Empfohlene Literatur:

Hl. Josefmaria, Homilien 
Umgang mit Gott, in Freunde
Gottes, 142-153, und Auf dem
Weg zur Heiligkeit, ebd.,
294-316.
Albino Luciani, Vater unser, 2.
Auflage, Graz-Wien-Köln 1995.

• 

• 

• 

• 



i Johannes Paul II., Ansprache,
1.7.1987, 3.

ii Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
13.

iii Ebd., 36.

iv Hl. Josefmaria, Freunde Gottes,
146.

v Ders., Gespräche mit Msgr. Escrivá
de Balaguer, 102.

vi Ders., Christus begegnen, 64.

vii Ders., Im Feuer der Schmiede, 332.

viii Ders., Freunde Gottes, 143.

ix Hl. Thomas Morus, aus einem Brief
von Margarita Roper an Alice
Allington [August 1534] über ein
langes Gespräch mit ihrem Vater im
Gefängnis (entnommen Katechismus,
313)



x Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, 929.

xi Ders., Der Kreuzweg,
Betrachtungspunkt Nr. 1 zur I.
Station.

xii Hl. Franz von Sales, Geistliche
Gespräche, Band 2 der deutschen
Ausgabe der Werke des hl. Franz von
Sales, Eichstätt 1958, S. 183f., Nr.
13,16-17).

xiii Hl. Josefmaria, Der Weg, 864.

xiv Hl. Thomas von Aquin, Summa
theologiae, II-II, 83,9.

xv Hl Cyprian, De dominica oratione,
12 (zitiert nach Katechismus, 2813).

xvi Ebd., 14.

xvii Vgl. hl. Josefmaria, Der Weg, 386.



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/40-vater-unser-im-himmel/

(06.02.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/40-vater-unser-im-himmel/
https://opusdei.org/de-de/article/40-vater-unser-im-himmel/

	40. Vater unser im Himmel
	1. Jesus lehrt uns, uns an Gott als Vater zu wenden
	2. Die Gotteskindschaft und die christliche Brüderlichkeit
	3. Das Bewusstsein der Gotteskindschaft als Fundament des geistlichen Lebens
	4. Die sieben Bitten des Vaterunser


