
opusdei.org

31. Die Zehn Gebote.
Das Erste Gebot

Jesus lehrt, dass die Erfüllung
der Gebote zum Heil notwendig
ist. Sie drücken den Kern des
natürlichen Sittengesetzes aus.
Das erste Gebot ist das
Doppelgebot der Liebe zu Gott
und zum Nächsten.

29.08.2017



1. Die zehn Gebote oder der
Dekalog

Unser Herr Jesus Christus hat
gelehrt, dass man die Gebote halten
muss, um gerettet zu werden. Auf die
Frage des jungen Mannes: „Meister,
was muss ich Gutes tun, um das
ewige Leben zu gewinnen?“ (Mt
19,17), antwortet Jesus: „Wenn du
das Leben erlangen willst, halte die
Gebote“ (Mt 19,16). Und er zählt
einige auf, die die Nächstenliebe
betreffen: „Du sollst nicht töten, du
sollst nicht die Ehe brechen, du sollst
nicht stehlen, du sollst nicht falsch
aussagen; ehre Vater und
Mutter!“ (Mt 19, 18-19). Diese Gebote
bilden zusammen mit den
Forderungen der Liebe zu Gott, die
der Herr andere Male erwähnt, die
zehn Gebote des göttlichen Gesetzes
oder den Dekalog (vgl. Ex 20,1-17;
KKK, 2052). „Die ersten drei Gebote
beziehen sich vor allem auf die Liebe



zu Gott, die sieben weiteren auf die
Liebe zum Nächsten“ (KKK, 2067).

Der Dekalog drückt den Kern des
natürlichen Sittengesetzes aus (vgl.
KKK, 1955), das den Herzen der
Menschen eingeschrieben ist. Seine
Erkenntnis ist allerdings durch die
Erbsünde und die persönlichen
Sünden verdunkelt worden. Gott
wollte daher gewisse Wahrheiten
„der Religion und der Sitten“, die
„der Vernunft an sich nicht
unzugänglich“ (KKK, 38) sind, den
Menschen offenbaren, damit sie von
allen vollständig und mit Gewissheit
erkannt werden können (vgl. KKK,
37-38). Diese hat Gott zuerst im Alten
Bund und dann zur Gänze durch
Jesus Christus offenbart (vgl. KKK,
2053-2054). Die Kirche bewahrt diese
Offenbarung und lehrt sie alle
Menschen (vgl. KKK, 2071).

Einige Gebote legen fest, was getan
werden muss (z.B. die



Feiertagsheiligung), andere
bezeichnen Handlungen, die niemals
erlaubt sind (z.B. die Tötung eines
Unschuldigen). Letztere sind Akte,
die aufgrund ihres sittlichen Objekts
schlecht sind, unabhängig von den
möglichen Motiven des Handelnden
und von den Umständen [1].

„Jesus zeigt, dass die Gebote nicht als
eine nicht zu überschreitende
Minimalgrenze verstanden werden
dürfen, sondern vielmehr als eine
Straße, die offen ist für einen
sittlichen und geistlichen Weg der
Vollkommenheit, deren Seele die
Liebe ist (vgl. Kol 3, 14)“ [2]. Zum
Beispiel enthält das Gebot „Du sollst
nicht töten“ den Aufruf, nicht nur
das Leben des Nächsten zu achten,
sondern seine Entfaltung als Person
zu fördern. Es handelt sich nicht um
Verbote, die die Freiheit
einschränken, sondern um ein Licht,
das den Weg des Guten und des



Glücks weist und den Menschen vor
sittlichem Irrtum bewahrt.

2. Das erste Gebot

Das erste Gebot ist das Doppelgebot
der Liebe zu Gott und zum Nächsten
aus Liebe zu Gott. „Meister, welches
Gebot im Gesetz ist das wichtigste?
Er antwortete ihm: Du sollst den
Herrn, deinen Gott, lieben mit
ganzem Herzen, mit ganzer Seele
und mit all deinen Gedanken. Das ist
das wichtigste und erste Gebot.
Ebenso wichtig ist das zweite: Du
sollst deinen Nächsten lieben wie
dich selbst. An diesen beiden
Geboten hängt das ganze Gesetz samt
den Propheten“ (Mt 22,36-40).

Mit dem Wort Liebe wird jene
theologische Tugend bezeichnet,
deren Akt die Liebe zu Gott und zum
Nächsten aus Liebe zu Gott ist. Diese
Liebe ist eine Gabe, die der Heilige
Geist denen eingießt, die



Adoptivkinder Gottes werden (vgl.
Röm 5,5). Sie soll durch das Wirken
des Heiligen Geistes und unsere
Mitwirkung im Lauf des irdischen
Lebens wachsen. Wachstum in der
Heiligkeit bedeutet Wachstum in der
Liebe. Heiligkeit ist nichts anderes
als Fülle der Gotteskindschaft und
der Liebe. Die Liebe kann durch die
lässliche Sünde aber auch geringer
werden, und sie geht durch die
schwere Sünde ganz verloren. Die
Liebe kennt eine Ordnung: Gott, die
Nächsten (aus Liebe zu Gott), ich (aus
Liebe zu Gott).

Die Liebe zu Gott

Gott als seine Kinder zu lieben,
bedeutet:

a) Ihn als letztes Ziel aller unserer
Akte wählen. In allen Dingen aus
Liebe zu ihm und zu seiner Ehre
handeln: „Ob ihr also esst oder trinkt
oder etwas anderes tut: Tut alles zur
Verherrlichung Gottes!“ (1 Kor 10,31).



„Deo omnis gloria. Gott alle Ehre“ [3].
Es darf kein höheres Ziel geben als
dieses. Keine andere Liebe darf über
die Liebe zu Gott gestellt werden:
„Wer Vater oder Mutter mehr liebt
als mich, ist meiner nicht würdig,
und wer Sohn oder Tochter mehr
liebt als mich, ist meiner nicht
würdig“ (Mt 10,37). „Es gibt keine
andere Liebe als die Liebe!“ [4]. Es
kann keine echte Liebe geben, die die
Liebe zu Gott ausschließt oder
hintanstellt.

b) Den Willen Gottes mit Werken
erfüllen: „Nicht jeder, der zu mir
sagt: Herr! Herr!, wird in das
Himmelreich kommen, sondern nur,
wer den Willen meines Vaters im
Himmel erfüllt“ (Mt 7,21). Der Wille
Gottes ist, dass wir heilig werden
(vgl. 1 Thess 4,3), dass wir auf
Christus hören (vgl. Mt 17,5), indem
wir seine Gebote halten (vgl. Joh
14,21). „Du willst wirklich heilig
werden? Erfülle die kleine Pflicht



jeden Augenblicks. Tu das, was du
sollst, und sei ganz in dem, was du
tust“ [5]. Die Pflicht erfüllen, auch
wenn das Opfer fordert: „Nicht mein,
sondern dein Wille soll
geschehen“ (Lk 22,42).

c) Seine Liebe zu uns erwidern. Er
hat uns zuerst geliebt, hat uns als
freie Wesen erschaffen und zu
seinen Kindern gemacht (vgl. 1 Joh
4,19). Die Sünde besteht in der
Zurückweisung der Liebe Gottes (vgl.
KKK, 2094). Aber Gott vergibt immer,
er gibt sich uns immer hin. „Nicht
darin besteht die Liebe, dass wir Gott
geliebt haben, sondern dass er uns
geliebt und seinen Sohn als Sühne
für unsere Sünden gesandt hat“ (1
Joh 4,10; vgl. Joh 3,16). „Er hat mich
geliebt und sich für mich
hingegeben“ (Gal 2,20). „Nur mit
voller Hingabe des Leibes und der
Seele können wir eine solche Liebe
erwidern“ [6]. Unsere Liebe ist kein
Gefühl, sondern eine Entscheidung



des Willens, die von Affekten
begleitet oder nicht begleitet sein
kann.

Die Liebe zu Gott führt dazu, den
persönlichen Umgang mit ihm zu
suchen. Dieser Umgang ist das Gebet,
das seinerseits wiederum die Liebe
nährt. Es kann verschiedene Formen
annehmen [7]:

 a) Die „Anbetung ist die erste
Haltung des Menschen, der sich vor
seinem Schöpfer als Geschöpf
erkennt“ (KKK, 2628). Sie ist der
grundlegendste Akt der
Gottesverehrung (vgl. KKK, 2095). 
„Vor dem Herrn, deinem Gott, sollst
du dich niederwerfen und ihm allein
dienen“ (Mt 4,10). Die Anbetung
Gottes befreit uns von den
verschiedenen Formen der Idolatrie,
die zur Versklavung führen. „Dein
Gebet soll immer Anbetung Gottes
sein – aufrichtig und von Herzen“ [8].



b) Danksagung (vgl. KKK, 2638), denn
alles, was wir sind und haben, haben
wir von Gott erhalten, um ihn zu
verherrlichen: „Was hast du, das du
nicht empfangen hättest? Wenn du
es aber empfangen hast, warum
rühmst du dich, als hättest du es
nicht empfangen? (1 Kor 4,7).

c) Das Bittgebet, das von zweierlei
Art ist: Bitte um Verzeihung für das,
was uns von Gott trennt (die Sünde),
und Bitte um Hilfe für uns selbst
oder für andere, auch für die Kirche
und die ganze Menschheit. Diese
zwei Formen der Bitte sind
offenkundig im Vaterunser: „… Unser
tägliches Brot gib uns heute. Und
vergib uns unsere Schuld…“. Das
Bittgebet des Christen ist voll
Zuversicht, „denn wir sind gerettet,
doch in der Hoffnung“ (Röm 8,24);
außerdem ist es die Bitte eines
Kindes, die Christus vor den Vater
trägt: „Was ihr vom Vater erbitten
werdet, das wird er euch in meinem



Namen geben“ (Joh 16,23; vgl. 1 Joh
5,14-15).

Die Liebe äußert sich auch im Opfer,
das vom Gebet nicht getrennt
werden kann: „Das Gebet wird
wertvoller durch das Opfer“ [9]. Das
Opfer besteht in der Darbringung
einer sinnfälligen Gabe an Gott, um
ihn zu ehren, als Ausdruck der
inneren Hingabe unseres Willens,
d.h. des Gehorsams Gott gegenüber.
Christus hat uns erlöst durch das
Opfer am Kreuz, das seinen
vollkommenen Gehorsam bis zum
Tod unter Beweis stellt (vgl. Phil 2,8).
Als Christen sind wir Glieder Christi
und können mit ihm miterlösen,
wenn wir unsere Opfer mit seinem
Opfer in der Heiligen Messe
vereinigen (vgl. KKK, 2100).

Gebet und Opfer sind Akte der
Gottesverehrung. Diese wird mit dem
griechischen Wort Latrie (latreia)
bezeichnet, d.h. Kult der Anbetung,



zum Unterschied vom Kult der
Verehrung (doulía), die den Engeln
und den Heiligen erwiesen wird, und
vom Kult der besonderen Verehrung
(hyperdoulía), die wir der
allerseligsten Jungfrau
entgegenbringen (vgl. KKK, 971). Der
Akt der Gottesverehrung schlechthin
ist die Heilige Messe, Abbild der
himmlischen Liturgie. Die Liebe zu
Gott muss sich in der Würde des
Gottesdienstes zeigen: Beobachtung
der liturgischen Vorschriften der
Kirche, „Etikette der Frömmig‐
keit“ [10], Pflege und Sauberkeit der
Kultgegenstände. „Jene Frau, die im
Hause Simons des Aussätzigen in
Bethanien das Haupt des Meisters
mit Nardenöl salbte, erinnert uns an
die Pflicht, im Dienste des Herrn
freigebig zu sein. – All die Pracht und
Herrlichkeit und Schönheit scheinen
mir gering“ [11].



3. Glaube und Hoffnung

Glaube, Hoffnung und Liebe sind die
drei „göttlichen“ Tugenden. Sie
haben Gott direkt zu ihrem
Gegenstand. Die größte dieser drei
Tugenden ist die Liebe (vgl. 1 Kor
13,13), die dem Glauben und der
Hoffnung die „Form“ und
übernatürliches „Leben“ gibt
(ähnlich wie die Seele die „Form“ des
Leibes ist). Aber die Liebe setzt im
irdischen Leben den Glauben voraus,
denn nur wer Gott kennt, kann ihn
lieben; und sie setzt auch die
Hoffnung voraus, denn es kann Gott
nur lieben, wer in der Vereinigung
mit Gott seine Seligkeit erstrebt.

Der Glaube ist ein Geschenk Gottes,
durch das er unseren Verstand
erleuchtet, so dass wir die von Gott
geoffenbarte Wahrheit erkennen und
ihr zustimmen. Das impliziert
zweierlei: an das zu glauben, was
Gott offenbart hat (das Geheimnis



der Allerheiligsten Dreifaltigkeit und
alle Glaubensartikel), und dem sich
offenbarenden Gott selbst glauben
(ihm volles Vertrauen schenken).
Zwischen Glaube und Vernunft gibt
es keinen Widerspruch und kann es
keinen Widerspruch geben.

Bildung in der Glaubenslehre ist
wichtig, um einen festen Glauben zu
erreichen und so die Liebe zu Gott
und zu den Menschen um
seinetwillen zu nähren: wichtig also
für Heiligkeit und Apostolat. Ein 
Leben aus dem Glauben ist ein Leben,
das sich auf den Glauben stützt und
mit ihm übereinstimmt.

Die Hoffnung ist gleichfalls ein
Geschenk Gottes. Sie lässt uns die
Vereinigung mit ihm ersehnen, in
der unsere Glückseligkeit liegt, und
darauf vertrauen, dass er uns die
Fähigkeit und die Mittel gibt, um sie
zu erlangen (vgl. KKK, 2090).



Als Christen müssen wir „fröhlich in
der Hoffnung“ sein (Röm 12,12),
denn wenn wir treu sind, wartet auf
uns das Glück des Himmels: die 
beseligende Gottesschau von
Angesicht zu Angesicht (1 Kor 13,12).
„Sind wir aber Kinder, dann auch
Erben; wir sind Erben Gottes und
sind Miterben Christi, wenn wir mit
ihm leiden, um mit ihm auch
verherrlicht zu werden“ (Röm 8,17).
Das Leben des Christen auf Erden ist
ein Weg des Glücks, denn durch die
Gnade wird die Vereinigung mit der
Allerheiligsten Dreifaltigkeit bereits
vorweggenommen, auch wenn dieses
mit Leiden, also mit dem Kreuz,
verbunden ist. Die Hoffnung schenkt
uns die Überzeugung, dass sich die
Mühe lohnt. „Es lohnt sich, das ganze
Leben einzusetzen, aus Liebe zu
arbeiten und zu leiden, um am
Erlösungswerk mitzuwirken und
dazu beizutragen, dass Gottes
Heilsratschlüsse sich erfüllen“ [12].



Die Sünden gegen das erste Gebot
sind Sünden gegen die göttlichen
Tugenden:

a) gegen den Glauben: Atheismus,
Agnostizismus, religiöser
Indifferentismus, Häresie, Apostasie,
Schisma usw. (vgl. KKK, 2089). Eine
Sünde gegen das erste Gebot begeht
auch, wer den eigenen Glauben
freiwillig der Gefahr aussetzt, weil er
z.B. ohne entsprechenden Grund und
ohne ausreichende Vorbereitung
Bücher liest, die sich gegen den
Glauben oder die Moral richten, oder
weil er andere notwendige Mittel
nicht gebraucht, um den Glauben zu
sichern.

b) Sünden gegen die Hoffnung sind
die Verzweiflung am eigenen Heil
(vgl. KKK, 2091) sowie – im geraden
Gegensatz dazu –, die vermessene
Annahme, dass die göttliche
Barmherzigkeit die Sünden ohne
Bekehrung, ohne Reue oder ohne



Bußsakrament vergeben wird (vgl.
KKK, 2092). Auch sündigt gegen diese
Tugend, wer die ewige Seligkeit von
etwas erwartet, das nicht Gott ist.

c) Sünden gegen die Liebe. An sich ist
jede Sünde (wenigstens indirekt) ein
Verstoß gegen die Liebe. Direkt
verstößt gegen die Liebe der
Gotteshass sowie die Lauheit, die
darin besteht, Gott nicht aus ganzem
Herzen lieben zu wollen.

Gegen die Gottesverehrung
verstoßen das Sakrileg, die Simonie,
gewisse abergläubische Praktiken,
Magie, Zauberei u.ä. sowie der
Satanskult (vgl. KKK, 2111-2128).

4. Liebe zum Nächsten aus
Liebe zu Gott

Die Liebe zu Gott muss die Liebe zu
jenen umfassen, die Gott liebt.
„Wenn jemand sagt: Ich liebe Gott!,
aber seinen Bruder hasst, ist er ein



Lügner. Denn wer seinen Bruder
nicht liebt, den er sieht, kann Gott
nicht lieben, den er nicht sieht. Und
dieses Gebot haben wir von ihm: Wer
Gott liebt, soll auch seinen Bruder
lieben“ (1 Joh 4,19-21). Man kann
Gott nicht lieben, ohne alle
Menschen zu lieben, die er nach
seinem Bild und Gleichnis geschaffen
und dazu berufen hat, durch die
übernatürliche Gnade seine Kinder
zu sein (vgl. KKK, 2069).

„Den Kindern Gottes gegenüber
müssen wir uns als Kinder Gottes
verhalten“ [13]:

a) Sich dem Nächsten gegenüber
verhalten wie ein Sohn bzw. eine
Tochter Gottes, wie ein zweiter
Christus. Die Liebe zu den Menschen
hat als Richtmaß die Liebe Christi:
„Ein neues Gebot gebe ich euch: Liebt
einander! Wie ich euch geliebt habe,
so sollt auch ihr einander lieben.
Daran werden alle erkennen, dass



ihr meine Jünger seid“ (Joh 13,34-35).
Der Heilige Geist wurde in unsere
Herzen gesandt, damit wir wie
Kinder Gottes lieben können, mit der
Liebe Christi (vgl. Röm 5,5). „Das
Leben für die anderen hingeben. Nur
dann leben wir Christi Leben und
werden eins mit Ihm“ [14].

b) In den anderen Menschen Kinder
Gottes, ja Christus selbst sehen: „Was
ihr für einen meiner geringsten
Brüder getan habt, das habt ihr mir
getan“ (Mt 25,40). Für die Nächsten
das wollen, was ihr wahres Gut ist –
was Gott für sie will: dass sie heilig
und damit glücklich werden. Der
erste Beweis der Nächstenliebe ist
das Apostolat. Die Liebe führt dann
auch dazu, uns um die materiellen
Bedürfnisse und Nöte der
Mitmenschen zu kümmern, ihre
geistlichen und materiellen
Schwierigkeiten zu verstehen.
Verzeihen können. Barmherzig sein
(vgl. Mt 5,7). „Die Liebe ist langmütig,



die Liebe ist gütig. Sie ereifert sich
nicht, (…), sucht nicht ihren Vorteil,
lässt sich nicht zum Zorn reizen,
trägt das Böse nicht nach…“ (1 Kor
13,4-5). Die brüderliche
Zurechtweisung (vgl. Mt 18,15).

5. Die Liebe zu uns selbst aus
Liebe zu Gott

Das Liebesgebot spricht auch von der
Selbstliebe: „Du sollst deinen
Nächsten lieben wie dich selbst“ (Mt
22,39). Es gibt eine rechte Eigenliebe:
die Liebe zu uns selbst aus Liebe zu
Gott. Sie führt dazu, nach dem zu
streben, was Gott für uns will: die
Heiligkeit und damit das Glück (auf
dieser Erde mit Opfer, mit Kreuz). Es
gibt auch eine ungeordnete
Selbstliebe: den Egoismus, die
Eigenliebe nicht aus Liebe zu Gott:
Man zieht den eigenen Willen dem
Willen Gottes vor und stellt den
eigenen Vorteil vor den Nutzen des
Nächsten.



Zur rechten Selbstliebe gelangt man
nicht ohne Kampf gegen den
Egoismus. Das verlangt Abtötung,
Hingabe an Gott und an die anderen.
„Wer mein Jünger sein will, der
verleugne sich selbst, nehme sein
Kreuz auf sich und folge mir nach.
Denn wer sein Leben retten will,
wird es verlieren; wer aber sein
Leben um meinetwillen verliert,
wird es gewinnen“ (Mt 16,24-25). Der
Mensch „kann sich selbst nur durch
die aufrichtige Hingabe seiner selbst
vollkommen finden“ [15].

Javier López

Grundlegende Literatur

Katechismus der Katholischen Kirche
[KKK], 2064-2132.

Empfohlene Literatur

Benedikt XVI., Enz. Deus Caritas est,
25.12.2005, 1-18.



Benedikt XVI., Enz. Spe salvi,
30.11.2007.

Hl. Josefmaria, Homilien Leben aus
dem Glauben, Die Hoffnung des
Christen, Mit der Kraft der Liebe, in 
Freunde Gottes, 190-23

1 Vgl. Johannes Paul II., Enz. 
Veritatis splendor, 6.8.1993, 80.

2 Ebd., 15.

3 Hl. Josefmaria, Der Weg, 780.

4 Ebd., 417.

5 Ebd., 815. Vgl. ebd., 933.

6 Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
87.

7 Vgl. Hl. Josefmaria, Der Weg, 91.



8 Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, 263.

9 Hl. Josefmaria, Der Weg, 81.

10 Ebd., 541.

11 Ebd., 527. Vgl. Mt 26,6-13.

12 Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, 26.

13 Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
36.

14 Hl. Josefmaria, Der Kreuzweg, 14.
Station. Vgl. Benedikt XVI., Enz. Deus
Caritas est, 25.12.2005, 12-15.

15 II. Vat. Konzil, Konst. Gaudium et
spes, 24.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

https://opusdei.org/de-de/article/31-die-zehn-gebote-das-erste-gebot/


de/article/31-die-zehn-gebote-das-erste-
gebot/ (20.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/31-die-zehn-gebote-das-erste-gebot/
https://opusdei.org/de-de/article/31-die-zehn-gebote-das-erste-gebot/

	31. Die Zehn Gebote. Das Erste Gebot
	1. Die zehn Gebote oder der Dekalog
	2. Das erste Gebot
	3. Glaube und Hoffnung
	4. Liebe zum Nächsten aus Liebe zu Gott
	5. Die Liebe zu uns selbst aus Liebe zu Gott


