opusdei.org

28. Die Gnade und
die Tugenden

Die Gnade ist die Quelle der
Heiligung. Sie heilt und erhebt
die Natur und befdhigt uns so,
als Kinder Gottes zu handeln.

02.09.2017

1. Die Gnade

Gott hat den Menschen zur Teilhabe
am Leben der Heiligsten
Dreifaltigkeit berufen. ,Diese
Berufung zum ewigen Leben ist
iibernatiirlich® (KKK, 1998) [']. Um
uns zu diesem letzten Ziel



hinzufiihren, schenkt Gott uns schon
im irdischen Leben einen Anfang
dieser Teilhabe, die im Himmel ihre
Fulle erreichen wird. Dieses
Geschenk ist die heiligmachende
Gnade. Sie ist ein ,Beginn der
Glorie“ [*]. Die heiligmachende
Gnade besteht daher

» . darin, dass uns Gott
ungeschuldet sein Leben
schenkt. Er giefst es durch den
Heiligen Geist in unsere Seele
ein, um sie von der Stinde zu
heilen und sie zu
heiligen® (KKK, 1999);

e sie ,,ist eine Teilhabe am Leben
Gottes* (KKK, 1997; vgl. 2 Petr
1,4), die uns vergottlicht (vgl.
KKK, 1999);

* sie ist deshalb ein neues,
ubernattirliches Leben,
gleichsam eine neue Geburt, die
uns durch Adoption zu Kindern
Gottes macht, Teilhaber an der



naturhaften Sohnschaft Jesu:
,Sohne im Sohn* [*];

sie fuhrt uns hinein in das
Innerste des dreifaltigen
Lebens. Als Adoptivkinder
konnen wir Gott ,,Vater*
nennen, vereint mit dem
einzigen Sohn (vgl. KKK, 1997);
sie ist ,,Gnade Christi*, denn in
der gegenwadrtigen Situation —
also nach der Stinde und der
Erlosung durch Jesus Christus -
empfangen wir die Gnade als
Teilhabe an der Gnade Christi
(vgl. KKK, 1997): ,,Aus seiner
Fulle haben wir alle
empfangen, Gnade tiber
Gnade“ (Joh 1,16). Die Gnade
macht uns Christus
gleichformig (vgl. Rom 8,29);
sie ist ,Gnade des Heiligen
Geistes“, weil sie durch den
Heiligen Geist der Seele
eingegossen wird [].



Man nennt die heiligmachende
Gnade auch habituelle Gnade, denn
sie ist eine bleibende Disposition, die
durch die EingiefSung der Tugenden
die Seele vervollkommnet und sie
befahigt, mit Gott zu leben und aus
seiner Liebe zu handeln (vgl. KKK,
2000) [°].

2. Die Rechtfertigung

Das erste Werk der Gnade in uns ist
die Rechtfertigung (vgl. KKK, 1989).
Man nennt Rechtfertigung den
Ubergang vom Stand der Stinde zum
Stand der Gnade (oder ,,der
Gerechtigkeit®, denn die Gnade
macht uns ,,gerecht) [°]. Die
Rechtfertigung erfolgt in der Taufe
und immer dann, wenn Gott die
Todsunden vergibt und die
heiligmachende Gnade eingief3t
(normalerweise im Bufdsakrament)
[']. Die Rechtfertigung ,,ist das
erhabenste Werk der Liebe

Gottes“ (KKK, 1994; vgl. Eph 2,4-5).



3. Die Heiligung

Gott verwehrt niemandem seine
Gnade, denn er will, dass alle
Menschen gerettet werden (vgl. 1
Tim 2,4): Alle sind zur Heiligkeit
berufen (vgl. Mt 5,48) [*]. Die Gnade
»ist in uns der Ursprung des
Heiligungswerkes® (KKK, 1999); sie
heilt und erhebt unsere Natur und
macht uns so fahig, als Kinder Gottes
zu handeln [°] und das Bild Christi
widerzuspielen (vgl. ROm 8,29), so
dass jeder einzelne fahig ist, alter
Christus, ein anderer Christus zu
sein. Diese Ahnlichkeit mit Christus
aufSert sich in den Tugenden.

Heiligung bedeutet Fortschritt in der
Heiligkeit. Sie besteht in einer immer
innigeren Vereinigung mit Gott (vgl.
KKK, 2014), bis der Christ nicht nur
ein anderer Christus, sondern ipse
Christus, Christus selbst wird [*°], d.
h. eins mit Christus als Glied seines
Leibes (vgl. 1 Kor 12,27). Um in der



Heiligkeit zu wachsen, muss man frei
mit der Gnade mitwirken. Aufgrund
der Unordnung, die die Stinde mit
sich gebracht hat (fomes peccati), ist
daher Anstrengung und Kampf
erforderlich. ,,Es gibt keine Heiligkeit
ohne Entsagung und geistlichen
Kampf“ (KKK, 2015) [''].

Um im asketischen Kampf zu siegen,
muss man daher vor allem Gott
durch Gebet und Abtotung — ,,das
Gebet der Sinne“ [**] — um Gnade
bitten und sie in den Sakramenten
empfangen [**].

Die Vereinigung mit Christus wird
erst im Himmel endgtltig sein. Man
muss Gott um die Gnade der
Beharrlichkeit bis zum Ende bitten,
d. h. um das Geschenk, in der Gnade
Gottes zu sterben (vgl. KKK, 2016 und
2849).



4. Die theologischen
Tugenden

Generell bezeichnet man als Tugend
»eine bestandige, feste Neigung, das
Gute zu tun® (KKK, 1803) [**]. ,Die
gottlichen Tugenden beziehen sich
unmittelbar auf Gott. Sie befdhigen
die Christen, in Verbindung mit der
heiligsten Dreifaltigkeit zu

leben“ (KKK, 1812). ,,Sie werden von
Gott in die Seele der Glaubigen
eingegossen, um sie fahig zu machen,
als seine Kinder zu handeln“ (KKK,
1813) [°]. Es gibt drei gottliche
Tugenden: Glaube, Hoffnung und
Liebe (vgl. 1 Kor 13,13).

wDer Glaube ist jene gottliche Tugend,
durch die wir an Gott und an all das
glauben, was er uns gesagt und
geoffenbart hat und was die heilige
Kirche uns zu glauben vorlegt® (KKK,
1814). Im Glauben ,iiberantwortet
sich der Mensch Gott als ganzer in
Freiheit“ [*°] und ist bestrebt, den



Willen Gottes zu erkennen und zu
tun. ,,Der Gerechte lebt aus dem
Glauben“ (Rom 1,17) ['']. ,Der Jiinger
Christi muss den Glauben bewahren
und aus ihm leben, ihn bekennen,
mutig bezeugen und

weitergeben® (KKK, 1816; vgl. Mt
10,32-33).

»,Die Hoffnung ist jene gottliche
Tugend, durch die wir uns nach dem
Himmelreich und dem ewigen Leben
als unserem Glick sehnen, indem
wir auf die VerheifSungen Christi
vertrauen und uns nicht auf unsere
Krafte, sondern auf die Gnadenhilfe
des Heiligen Geistes verlassen” (KKK,
1817) [**].

»Die Liebe ist jene gottliche Tugend,
kraft derer wir Gott um seiner selbst
willen tiber alles lieben und aus
Liebe zu Gott unseren Nachsten
lieben wie uns selbst“ (KKK, 1822).
Dies ist das neue Gebot Jesu Christi:



,Liebt einander, so wie ich euch
geliebt habe“ (Joh 15,12) [*].

5. Die menschlichen
Tugenden

,Die menschlichen Tugenden sind
feste Haltungen, verlassliche
Neigungen, bestdndige Vollkommen-
heiten des Verstandes und des
Willens, die unser Tun regeln, unsere
Leidenschaften ordnen und unser
Verhalten der Vernunft und dem
Glauben entsprechend lenken. Sie
verleihen dem Menschen
Leichtigkeit, Sicherheit und Freude
zur Fuhrung eines sittlich guten
Lebens“ (KKK, 1804). Die sittlichen
Tugenden ,,werden durch
menschliches Bemiithen erworben.
Sie sind Frichte und zugleich Keime
sittlich guter Taten® (KKK, 1804) [*°].

Unter den menschlichen Tugenden
gibt es vier, die Kardinaltugenden
genannt werden, da alle anderen



rund um sie angeordnet sind. Es sind
dies die Klugheit, die Gerechtigkeit,
die Tapferkeit und die Mafdigung
(vgl. KKK, 1805).

—Die Klugheit ,,ist jene Tugend,
welche die praktische Vernunft
bereit macht, in jeder Lage unser
wahres Gut zu erfassen und die
richtigen Mittel zu wahlen, um es zu
erlangen“ (KKK, 1806). Sie ist ,,die
rechte Regel des Handelns* [*'].

—Die Gerechtigkeit ,als sittliche
Tugend ist der bestidndige, feste
Wille, Gott und dem Nachsten das zu
geben, was ihnen gebiihrt“ (KKK,
1807) [*].

—Die Tapferkeit (oder Starke) ,ist
jene sittliche Tugend, die in
Schwierigkeiten standhalten und im
Erstreben des Guten durchhalten
lasst. Sie festigt die Entschlossenheit,
Versuchungen zu widerstehen und
im sittlichen Leben Hindernisse zu
uberwinden. Die Tugend der



Tapferkeit befahigt, die Angst, selbst
die vor dem Tod, zu besiegen und
allen Prufungen und Verfolgungen
die Stirn zu bieten. Sie macht bereit,
fir eine gerechte Sache auch das
eigene Leben zu opfern“ (KKK, 1808)
[23].

—Die Mdfsigung ,,ist jene sittliche
Tugend, welche die Neigung zu
verschiedenen Vergnigungen zugelt
und im Gebrauch geschaffener Giliter
das rechte Maf$ einhalten lasst. Sie
sichert die Herrschaft des Willens
uber die Triebe“ (KKK, 1809). Der
maifdvolle Mensch richtet sein
sinnliches Strebevermogen auf das
Gute und lasst sich nicht von den
Leidenschaften mitreifsen (vgl. Sir
18,30). Im Neuen Testament wird sie
,2Besonnenheit“ oder ,Nuchternheit“
genannt (vgl. KKK, 1809).

Bezuglich der sittlichen Tugenden
sagt man: in medio virtus. Das
bedeutet, dass die sittliche Tugend in



der Mitte zwischen Mangel und
Uberma# liegt [*]. In medio virtus ist
aber kein Aufruf zur
Mittelméafdigkeit. Die Tugend ist nicht
die Mitte zwischen zwei oder mehr
Lastern, sondern die
Rechtschaffenheit des Willens, die
wie ein Gipfel die Abgriinde der
Laster tiberragt [*°].

6. Die Tugenden und die
Gnade. Die christlichen
Tugenden

Fuir den durch die Erbstinde
verwundeten Menschen ist es nicht
leicht, die menschlichen Tugenden
zu erlangen und zu leben (vgl. KKK,
1811) [*®]. Fiir ihren Erwerb und ihre
Ubung kann der Christ mit der
Gnade Gottes rechnen, die die
menschliche Natur heilt.

Da die Gnade dartiber hinaus die
menschliche Natur zur Teilhabe an
der gottlichen Natur erhoht, erhebt



sie diese Tugenden auf die
ubernaturliche Ebene (vgl. KKK,
1810). Sie fiihrt den Menschen dazu,
gemaf$ der vom Glauben
erleuchteten rechten Vernunft zu
handeln bzw. Christus nachzu-
ahmen. So werden die menschlichen
Tugenden zu christlichen Tugenden

[27] .

7. Die Gaben und Friichte des
Heiligen Geistes

,Das sittliche Leben der Christen
wird unterstiitzt durch die Gaben des
Heiligen Geistes. Diese sind bleibende
Anlagen, die den Menschen geneigt
machen, dem Antrieb des Heiligen
Geistes zu folgen“ (KKK, 1830) [**].
Die sieben Gaben des Heiligen
Geistes sind (vgl. KKK, 1831):

1. die Gabe der Weisheit, mit der wir
Gottes Ratschlisse verstehen und
sicher beurteilen;



2. die Gabe der Einsicht (oder des
Verstandes), mit der wir die
Wahrheit tiber Gott tiefer erkennen;

3. die Gabe des Rates, um die
Einzelhandlungen recht
einzuschatzen und in ihnen dem
Willen Gottes folgen;

4. die Gabe der Starke, um uns den
Schwierigkeiten im christlichen
Leben zu stellen;

5. die Gabe der Erkenntnis (oder
Wissenschaft), um die Hinordnung
der geschaffenen Dinge auf Gott zu
erkennen;

6. die Gabe der Frommigkeit, um uns
als Kinder Gottes und Bruder
unserer Menschenbriider zu
verhalten, also ein anderer Christus
Zu sein;

7. die Gabe der Gottesfurcht (oder
Furcht des Herrn), um alles
zuruckzuweisen, was Gott beleidigen



konnte, wie ein Kind es aus Liebe zu
seinem Vater tut.

Die Friichte des Heiligen Geistes ,sind
Vollkommenheiten, die der Heilige
Geist in uns als die Erstlingsfriichte
der ewigen Herrlichkeit
hervorbringt“ (KKK, 1832). Es sind
Akte, die das Wirken des Heiligen
Geistes kontinuierlich in der Seele
erweckt. Die Uberlieferung der
Kirche zahlt zwolf auf: ,Liebe,
Freude, Friede, Geduld,
Freundlichkeit, Giite, Langmut,
Sanftmut, Treue, Bescheidenheit,
Enthaltsamkeit, Keuschheit“ (Gal
5,22-23).

8. Der Einfluss der
Leidenschaften auf das
sittliche Leben

Aufgrund der substantiellen Einheit
von Seele und Leib steht unser
geistiges Leben —
Verstandeserkenntnis und freies



Wollen — sowohl fiir das Gute wie fir
das Bose unter dem Einfluss der
Sinnesempfindungen. Dieser Einfluss
aufdert sich in den Leidenschaften.
Als solche bezeichnet man ,,die
Regungen und Bewegungen des
Empfindungsvermaogens. Sie drangen
zum Handeln oder Nicht-Handeln, je
nachdem, ob etwas als gut oder
schlecht empfunden oder vorgestellt
wird“ (KKK, 1763). Die
Leidenschaften sind Regungen des
(zirnenden oder begehrenden)
sinnlichen Strebevermogens. Man
kann sie im weiteren Sinn auch als
,Gefuhle“ oder ,Emotionen*
bezeichnen [*].

Leidenschaften sind zum Beispiel die
Liebe, der Zorn, die Furcht usw. , Die
grundlegendste Leidenschaft ist die
Liebe, hervorgerufen durch die
Anziehungskraft des Guten. Liebe
bewirkt das Verlangen nach dem
nicht gegenwartigen Gut und die
Hoffnung, es zu erlangen. Diese



Regung kommt zur Ruhe im Gefallen
und in der Freude am Gut, das man
besitzt. Die Wahrnehmung von etwas
Schlechtem bewirkt Hass, Abneigung
und Angst vor dem drohenden Ubel.
Diese Regung endet in Traurigkeit
iber das vorhandene Ubel oder im
Zorn, der sich dagegen

aufbaumt® (KKK, 1765).

Die Leidenschaften haben grofien
Einfluss auf das sittliche Leben. ,,An
sich sind sie weder gut noch

bose“ (KKK, 1767). ,,Sie sind sittlich
gut, wenn sie zu einer guten
Handlung beitragen; schlecht, wenn
das Gegenteil der Fall ist“ (KKK, 1768)
[*]. Es gehort zur menschlichen
Vollkommenheit, dass die
Leidenschaften durch die Vernunft
geregelt und durch den Willen
beherrscht werden [*']. Nach der
Erbsiunde unterliegen die
Leidenschaften nicht mehr der
Herrschaft der Vernunft, und oft
drangen sie dazu, das zu tun, was



nicht gut ist [**]. Um sie
gewohnheitsmafSig auf das Gute
hinzulenken, braucht man die Hilfe
der Gnade — welche die Wunden der
Stinde heilt — und den asketischen
Kampf.

Wenn der Wille gut ist, niitzt er die
Leidenschaften und ordnet sie auf
das Gute hin [*’]. Ein schlechter Wille
hingegen, der sich vom Egoismus
leiten lasst, erliegt den ungeordneten
Leidenschaften oder benutzt sie zum
Bosen (vgl. KKK, 1768).

Paul O‘Callaghan
Grundlegende Literatur

Katechismus der Katholischen Kirche
[KKK], 1762-1770, 1803-1832 und
1987-2005.

Empfohlene Literatur

HI. Josefmaria, Homilie Nattirliche
Tugenden, in Freunde Gottes, 73-93.



Hl. Thomas von Aquin, Summa
Theologiae, I-11, qq. 221f; 109-114; II-11,
qq. 1-27; 47-62; 139-143.

1 Diese Berufung ,ist ganz dem
ungeschuldeten Zuvorkommen
Gottes zu verdanken, denn er allein
kann sich offenbaren und sich
schenken. Sie geht iiber die
Verstandes- und Willenskréfte des
Menschen und jedes Geschopfes
hinaus (vgl. 1 Kor 2,7-9)“ (KKK, 1998).

2 HIl. Thomas von Aquin, Summa
Theologiae, 11-11, q. 24, a.3, ad 2.

3 II. Vat. Konzil, Konst. Gaudium et
spes, 22; vgl. Rom 8,14-17; Gal 4,5-6; 1
Joh 3,1.

4 Jede geschaffene Gabe kommt von
der ungeschaffenen Gabe, die der

Heilige Geist ist. ,Die Liebe Gottes ist
ausgegossen in unsere Herzen durch



den Heiligen Geist, der uns gegeben
ist“ (Rom 5,5; vgl. Gal 4,6).

5 Man muss zwischen der
habituellen Gnade und den aktuellen
oder helfenden Gnaden
unterscheiden; mitletzteren
bezeichnet man das ,gottliche
Eingreifen zu Beginn der Bekehrung
oder im Verlauf des
Heiligungswerkes® (KKK, 2000).

6 ,Die Rechtfertigung ist nicht nur
Vergebung der Siinden, sondern
auch Heiligung und Erneuerung des
inneren Menschen“ (Konzil von
Trient: DS 1528).

7 Beim Erwachsenen ist dieser
Schritt die Frucht der Anregung
durch Gott (aktuelle Gnade) und der
Freiheit des Menschen. ,Der Mensch
wird von der Gnade dazu bewogen,
sich Gott zuzuwenden und von der
Stinde Abstand zu nehmen. So
empfangt er die Vergebung und die



Gerechtigkeit von oben“ [die
heiligmachende Gnade] (KKK, 1989).

8 Diese Wahrheit hat der Herr durch
die Lehren des heiligen Josefmaria
seit dem 2. Oktober 1928 mit
besonderer Kraft neu in Erinnerung
rufen wollen. Die Kirche hat sie auf
dem II. Vatikanischen Konzil
(1962-65) verkiindet: ,,Alle
Christglaubigen jeglichen Standes
oder Ranges sind zur Fiille des
christlichen Lebens und zur
vollkommenen Liebe

berufen® (Dogm. Konst. Lumen
gentium, 40).

9 Vgl. Hl. Thomas von Aquin, Summa
Theologiae, 111, q. 2. a. 12, c.

10 Vgl. Hl. Josefmaria, Christus
begegnen,104.

11 Jedoch ,beeintrachtigt die Gnade
unsere Freiheit keineswegs, falls
diese dem Sinn fiir das Wahre und
Gute entspricht, den Gott in das Herz



des Menschen gelegt hat” (KKK,
1742). Im Gegentelil, ,,die Gnade ent-
spricht den tiefen Erwartungen der
menschlichen Freiheit; [. . .] und
vervollkommnet sie“ (KKK, 2022).

Im gegenwartigen Zustand der
menschlichen Natur, die durch die
Sunde verwundet ist, ist die Gnade
notwendig, um immer gemafs dem
naturlichen Sittengesetz zu handeln.

12 Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
9.

13 Um die Gnade Gottes zu erlangen,
konnen wir mit der Fursprache
unserer heiligsten Mutter Maria, der
Mittlerin aller Gnaden, rechnen
sowie mit der Fursprache des hl.
Josef, der Engel und der Heiligen.

14 Im Gegensatz dazu sind Laster
sittliche Gewohnheiten, die aus
schlechten Taten folgen und geneigt
machen, diese zu wiederholen und
schlechter zu werden.



15 So wie die Seele durch ihre
Vermogen (Verstand und Willen)
wirkt, wirkt der Christ im Stand der
Gnade durch die gottlichen
Tugenden, die gleichsam die
Vermogen der ,neuen Natur® sind, zu
der er durch die Gnade erhoben
wurde.

16 II. Vat. Konzil, Dogm. Konst. Dei
Verbum, 5.

17 Der Glaube tut sich in Werken
kund: Der lebendige Glaube ist ,in
der Liebe wirksam*“ (Gal 5,6),
wahrend ,,der Glaube ohne Werke tot
ist“ (Jak 2,26), auch wenn das
Geschenk des Glaubens bestehen
bleibt, solange der Mensch nicht
direkt gegen ihn stindigt (vgl. Konzil
von Trient: DS 1545).

18 Vgl. Hebr 10,23; Tit 3,6-7. ,Die
Tugend der Hoffnung entspricht dem
Verlangen nach Glick, das Gott in
das Herz jedes Menschen gelegt

hat“ (KKK, 1818). Sie lautert und



erhebt es; bewahrt vor Entmutigung;
macht das Herz weit in der
Erwartung der ewigen Seligkeit;
bewahrt vor Selbstsucht und fiihrt
zum Gluck (vgl. ebd.).

Wir sollen also die Herrlichkeit des
Himmels erhoffen, die Gott denen
verheifden hat, die ihn lieben (vgl.
Rom 8,28-30) und seinen Willen tun
(vgl. Mt 7,21), und dirfen sicher sein,
dass wir mit der Gnade Gottes bis
zum Ende ausharren konnen (vgl. Mt
10,22) (vgl. KKK, 1821).

19 Die Liebe ist die grofite aller
Tugenden (vgl. 1 Kor 13,13). ,,Hatte
ich aber die Liebe nicht, ware ich
nichts ... nutzte es mir nichts“ (1 Kor
13,1-3).

-,Die Ubung aller Tugenden wird von
der Liebe beseelt und

angeregt” (KKK, 1827). Die Liebe ist
die Form aller Tugenden. Sie
ydurchformt® und ,belebt“ sie, denn
sie richtet sie auf die Liebe Gottes



aus; ohne die Liebe sind die anderen
Tugenden tot;

-Die Liebe reinigt unsere
menschliche Liebesfahigkeit und
erhebt sie zur ibernaturlichen
Vollkommenheit der gottlichen Liebe
(vgl. KKK, 1827). Es gibt eine
Ordnung der Liebe. Die Liebe dufdert
sich auch in der briderlichen
Zurechtweisung (vgl. KKK, 1829).

20 Wie im nachsten Abschnitt
erklart wird, entfaltet der Christ
diese Tugenden mit Hilfe der Gnade
Gottes. Indem sie die Natur heilt,
verleiht sie die Kraft, die Tugenden
zu Uben, und ordnet sie auf ein
hoheres Ziel hin.

21 HI. Thomas v. Aquin, Summa
Theologiae, 1111, q. 47, a. 2, c. Sie
fihrt dazu, richtig iiber die Art des
Handelns zu urteilen; sie halt nicht
vom Handeln ab. ,,Sie hat nichts mit
Schiichternheit oder Angstlichkeit,
mit Doppelzingigkeit oder



Verstellung zu tun. Man nennt sie
,auriga virtutum’ [Lenkerin der
Tugenden]: sie steuert die anderen
Tugenden, indem sie ihnen Regel
und Mafs gibt. (...) Dank dieser
Tugend wenden wir die sittlichen
Grundsatze irrtumslos auf die
einzelnen Situationen an und
uberwinden die Zweifel hinsichtlich
des Guten, das zu tun, und des Bosen,
das zu meiden ist“ (KKK, 1806).

22 Der Mensch kann Gott im
strengen Sinn nicht geben, was er
ihm schuldet oder was recht ware.
Deshalb heifdt die Gerechtigkeit
gegenuber Gott richtiger ‘Tugend der
Gottesverehrung’, ,weil es Gott
genugt, wenn wir das uns Mogliche
tun“ (Thomas v. Aquin, Summa
Theologiae, 1111, q. 57, a. 1, ad 3).

23 ,In der Welt seid ihr in
Bedrangnis; aber habt Mut: Ich habe
die Welt besiegt“ (Joh 16,33).



24 Zum Beispiel besteht die
Arbeitsamkeit darin, so viel zu
arbeiten, wie man soll, was eine
Mitte zwischen zu wenig und zu viel
bedeutet. Diese Tugend verbietet,
weniger zu arbeiten als man soll, die
Zeit zu vergeuden usw. Und sie
verbietet, mafSlos zu arbeiten, ohne
zu beachten, was man sonst noch tun
muss (Pflichten der Frommigkeit, der
Liebe usw.).

25 Der Grundsatz in medio virtus gilt
nur fir die sittlichen Tugenden,
deren Gegenstand die Mittel zur
Erreichung des Zieles sind, und fur
die Mittel gibt es immer ein rechtes
Mass. Auf die gottlichen Tugenden,
die im vorausgehenden Abschnitt
behandelt wurden, ist er jedoch nicht
anwendbar. Diese Tugenden (Glaube,
Hoffnung und Liebe) haben direkt
Gott zum Gegenstand. Deshalb gibt
es bei ihnen keine Ubertreibung. Es
ist nicht moglich, ,,zu viel zu



glauben®, ,zu viel zu hoffen“ oder zu
viel zu lieben®.

26 Die menschliche Natur ist durch
die Stinde verwundet. Deshalb hat
der Mensch Neigungen, die nicht
naturlich, sondern Folge der Sunde
sind. So wie es nicht nattiirlich ist zu
hinken, sondern Folge einer
Krankheit — und es ware selbst dann
nicht natiirlich, wenn alle Menschen
hinkten -, so sind auch die Wunden,
die die Erbsiinde und die
personlichen Stinden in der Seele
hinterlassen haben, nicht natiirlich:
die Neigung zum Hochmut, zur
Faulheit, zur Sinnlichkeit usw. Mit
Hilfe der Gnade und der
personlichen Anstrengung konnen
diese Wunden nach und nach geheilt
werden, so dass der Mensch so wird
und sich so verhilt, wie es seiner
Natur und seiner Stellung als Sohn
bzw. Tochter Gottes entspricht. Diese
Gesundheit erlangt man durch die



Tugenden, wie durch die Laster die
Krankheit schlimmer wird.

27 In diesem Sinn gibt es eine
Klugheit, die menschliche Tugend ist,
und eine ubernatirliche Klugheit,
die eine Tugend ist, die Gott
zusammen mit der Gnade in die
Seele eingief3t. Damit eine
ubernatirliche Tugend Frucht, d.h.
gute Handlungen, hervorbringen
kann, braucht sie die entsprechende
menschliche Tugend. Dies gilt auch
fir die anderen Kardinaltugenden:
Die ubernaturliche Tugend der
Gerechtigkeit bedarf der
menschlichen Tugend der
Gerechtigkeit: ebenso die Tapferkeit
und die Mafdigung. Mit anderen
Worten, die christliche
Vollkommenheit — die Heiligkeit —
erfordert menschliche
Vollkommenheit und zieht sie nach
sich.



28 Um die Funktion der Gaben des
Heiligen Geistes im sittlichen Leben
verstehen zu helfen, kann man die
folgende klassische Erklarung
heranziehen: So wie zur
Menschennatur Vermogen (Verstand
und Willen) gehoren, die Verstehen
und Wollen ermoglichen, so besitzt
die durch die Gnade erhobene Natur
Vermogen, die ihr den Vollzug
ubernatirlicher Akte gestatten. Diese
Vermogen sind die gottlichen
Tugenden (Glaube, Hoffnung und
Liebe). Sie sind wie die Ruder eines
Schiffes, die eine Hinbewegung auf
das ubernattirliche Ziel ermdglichen.
Dieses Ziel Uibersteigt uns aber so
sehr, dass die gottlichen Tugenden
nicht ausreichen. Gott gewahrt,
zusammen mit der Gnade, die Gaben
des Heiligen Geistes. Sie sind neue
Vollkommenheiten der Seele, die sie
instand setzen, vom Heiligen Geist
selbst bewegt zu werden. Sie sind
wie die Segel eines Schiffes, die eine
Fortbewegung durch das Wehen des



Windes ermoglichen. Die Gaben
vervollkommnen uns so, dass wir
dem Wirken des Heiligen Geistes
gegenuber figsamer werden und es
so zur Triebkraft unseres Handelns
wird.

29 Man spricht auch von
ubersinnlichen oder geistigen
,Gefuhlen“ oder ,Emotionen®. Sie
sind die keine ,Leidenschaften®im
eigentlichen Sinn, weil sie keine
Bewegungen des sinnlichen
Strebevermogens mit sich bringen.

30 Zum Beispiel gibt es einen guten
Zorn, der sich Uiber das Bose
entrustet; und einen schlechten Zorn,
der unkontrolliert ist oder zum
Bosen antreibt (wie bei der Rache).
Desgleichen gibt eine gute und eine
schlechte Furcht, wobei letztere
lahmt, das Gute zu tun, usw.

31 Vgl. hl. Thomas v. Aquin, Summa
Theologiae, I-11, q.24, aa. 1 u. 3.



32 Gelegentlich kdnnen sie den
Menschen so beherrschen, dass die
sittliche Verantwortlichkeit auf ein
Minimum reduziert wird.

33 ,,Die sittliche Vollkommenheit
besteht darin, dass der Mensch nicht
nur durch seinen Willen zum Guten
bewogen wird, sondern auch durch
das sinnliche Strebevermagen,
gemadfs dem Psalmwort: ,Mein Herz
und mein Leib jauchzen ihm zu, ihm,
dem lebendigen Gott’ (Ps 84,3)“ (KKK,
1770). ,Die Leidenschaften sind
schlecht, wenn die Liebe schlecht ist,
sie sind gut, wenn sie gut ist“ (HI.
Augustinus, De civitate Dei, 14,7).

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/28-die-gnade-und-die-
tugenden/ (06.02.2026)


https://opusdei.org/de-de/article/28-die-gnade-und-die-tugenden/
https://opusdei.org/de-de/article/28-die-gnade-und-die-tugenden/
https://opusdei.org/de-de/article/28-die-gnade-und-die-tugenden/

	28. Die Gnade und die Tugenden
	1. Die Gnade
	2. Die Rechtfertigung
	3. Die Heiligung
	4. Die theologischen Tugenden
	5. Die menschlichen Tugenden
	6. Die Tugenden und die Gnade. Die christlichen Tugenden
	7. Die Gaben und Früchte des Heiligen Geistes
	8. Der Einfluss der Leidenschaften auf das sittliche Leben


