
opusdei.org

16. Die Auferstehung
des Fleisches und
das ewige Leben

Diese Wahrheit betrifft die
Fülle der Unsterblichkeit, für
die der Mensch bestimmt ist.
Sie erinnert damit an die
Würde der Person und
insbesondere ihres Leibes.

14.09.2017

Am Ende des Apostolischen
Glaubensbekenntnisses verkündet
die Kirche: „Ich glaube an die
Auferstehung des Fleisches [deutsche



Version: der Toten] und das ewige
Leben“. Diese Formel enthält gerafft
die wesentlichen Elemente der
endzeitlichen Hoffnung der Kirche.

1. Die Auferstehung des
Fleisches

Bei vielen Gelegenheiten hat die
Kirche ihren Glauben an die
Auferstehung aller Toten am Ende
der Zeiten verkündet. Es handelt sich
in gewisser Weise um eine
„Ausweitung“ der Auferstehung Jesu
Christi, der der „Erstgeborene unter
vielen Brüdern“ (Röm 8,29) ist, auf
alle Menschen, lebende und tote,
Gerechte und Sünder. Sie wird sich
ereignen, wenn er am Ende der
Zeiten kommt. Beim Tod trennt sich
die Seele vom Leib; bei der
Auferstehung werden Leib und Seele
von neuem miteinander vereint, und
zwar für immer (vgl. KKK, 997). Der
Glaubenssatz von der Auferstehung
der Toten bezeichnet einerseits die



Fülle der Unsterblichkeit, zu der der
Mensch bestimmt ist, und verweist
andererseits auf seine Würde,
besonders was seine Leiblichkeit
betrifft. Dieses Dogma ist Ausdruck
der Gutheit der Welt und des Leibes,
es bezeugt den Wert der Tag für Tag
gelebten Geschichte und die ewige
Bestimmung der Materie. Deshalb
spricht die Kirche, wider die
Gnostiker des 2. Jahrhunderts, von
der Aufer-stehung des Fleisches, das
heißt des Menschen in seiner ganz
materiellen, zeitlichen,
veränderlichen und offensichtlich
vergänglichen Dimension.

Der heilige Thomas von Aquin ist der
Ansicht, dass die Lehre von der
Auferstehung im Hinblick auf die
Finalursache natürlich ist (weil die
Seele dazu geschaffen ist, mit dem
Körper vereint zu sein, und vice
versa), dass sie aber im Hinblick auf
die Wirkursache (nämlich Gott)
übernatürlich ist [i].



Der Auferstehungsleib wird real und
materiell sein, aber nicht irdisch und
nicht sterblich. Der heilige Paulus
wendet sich gegen eine Vorstellung
von Auferstehung als einer
Umwandlung, die innerhalb der
menschlichen Geschichte erfolgt. Er
spricht vom Auferstehungsleib als
einem „glorreichen“ (vgl. Phil 3,21)
und „geistigen“ (vgl. 1 Kor 15,44)
Leib. Die Aufer-stehung des
Menschen wird wie die Auferstehung
Christi für alle erst nach dem Tod
stattfinden.

Die Kirche verspricht den Menschen
im Namen des christlichen Glaubens
nicht ein Leben sicheren Erfolges in
dieser Welt. Eine solche Utopie wird
es nicht geben, unser irdisches Leben
wird immer vom Kreuz gezeichnet
sein. Gleichzeitig hat mit dem
Empfang der Taufe und der
Eucharistie der Prozess der
Auferstehung in gewisser Weise
schon begonnen (vgl. KKK, 1000).



Nach dem heiligen Thomas wird bei
der Auferstehung die Seele den Leib
so gründlich durchformen, dass sich
in diesem ihre sittlichen und
geistlichen Eigenschaften
widerspiegeln [ii]. In diesem Sinn
wird die Auferstehung, die beim
Kommen Jesu Christi in Herrlichkeit
stattfindet, das Endgericht über
Lebende und Tote möglich machen.

In Bezug auf die Lehre von der
Auferstehung kann man vier
Überlegungen hinzufügen:

‒ Die Auferstehung am Ende der
Zeiten schließt alle Theorien einer 
Reinkarnation aus, wonach die Seele
des Menschen nach dem Tod in einen
anderen Körper wandert, wenn nötig
sogar mehrfach, bis sie am Ende
ganz gereinigt ist. Diesbezüglich hat
das II. Vatikanische Konzil von
„unserem einmaligen irdischen
Lebenslauf“ [iii] gesprochen, denn „es



ist dem Menschen bestimmt, ein
einziges Mal zu sterben“ (Hebr 9,27).

‒ Eine klare Äußerung des Glaubens
der Kirche an die Auferstehung der
je eigenen Leiber ist die Verehrung
der Reliquien der Heiligen.

 ‒ Auch wenn die Verbrennung des
menschlichen Leichnams nicht
verboten ist – es sei denn, sie würde
aus glaubensfeindlichen Gründen
gewählt (CIC, 1176) –, empfiehlt die
Kirche nachdrücklich, den frommen
Brauch der Bestattung des
Leichnams beizubehalten. „Der Leib
des Verstorbenen ist im Glauben und
in der Hoffnung auf die
Auferstehung ehrfürchtig und
liebevoll zu behandeln. Die
Totenbestattung ist ein Werk der
leiblichen Barmherzigkeit; sie ehrt
die Kinder Gottes als Tempel des
Heiligen Geistes“ (KKK, 2300).

‒ Die Auferstehung der Toten fällt
zusammen mit dem in der Heiligen



Schrift erwähnten Anbruch „des
neuen Himmels und der neuen
Erde“ (KKK, 1042; 2 Petr 3,13; Offb
21,1). Nicht nur der Mensch wird
seine Verherrlichung erlangen,
sondern der ganze Kosmos, in dem
der Mensch lebt und tätig ist, wird
verwandelt werden. „Die Kirche, zu
der wir alle in Christus Jesus berufen
werden und in der wir mit der
Gnade Gottes die Heiligkeit erlangen“
– so lesen wir in Lumen gentium, Nr.
48 –, „wird erst in der himmlischen
Herrlichkeit vollendet werden, wenn
die Zeit der allgemeinen
Wiederherstellung kommt (Apg 3,21).
Dann wird mit dem
Menschengeschlecht auch die ganze
Welt, die mit dem Menschen innigst
verbunden ist und durch ihn ihrem
Ziele entgegengeht, vollkommen in
Christus erneuert werden“. Gewiss
wird es eine Kontinuität zwischen
dieser Welt und der kommenden
Welt geben, aber auch eine wichtige
Diskontinuität. Die Erwartung der



definitiven Errichtung des Reiches
Christi soll den Einsatz für den
irdischen Fortschritt nicht hemmen,
sondern durch die theologische
Tugend der Hoffnung beflügeln (vgl.
KKK, 1049).

2. Das christliche Verständnis
des Todes

Das Rätsel, das der Tod des
Menschen aufgibt, klärt sich nur im
Licht der Auferstehung Christi. Denn
der Tod, der Verlust des
menschlichen Lebens, erscheint als
das größte Übel in der natürlichen
Ordnung, weil er etwas Endgültiges
ist, das nur dadurch vollständig
überwunden wird, dass Gott in
Christus die Menschen auferweckt.

Einerseits ist der Tod etwas
Natürliches, insofern die Seele sich
vom Leib trennen kann. So gesehen,
markiert der Tod das Ende der
irdischen Pilgerschaft. Nach dem Tod



kann der Mensch keine Verdienste
mehr erwerben und auch nichts
Strafwürdiges mehr tun. „Die
Lebensentscheidung des Menschen
wird mit dem Tod endgültig“ [iv]. Er
hat keine Möglichkeit mehr zu
widerrufen oder zu bereuen.
Unmittelbar nach dem Tod kommt er
in den Himmel, in die Hölle oder in
das Fegefeuer. Damit dies geschehen
kann, vollzieht sich an ihm, was die
Kirche das Besondere Gericht nennt
(vgl. KKK, 1021-1022). Die Tatsache,
dass mit dem Tod die Zeit der Probe
und Bewährung ein Ende hat, hilft
dem Menschen, sein Leben in rechte
Bahnen zu lenken, die Zeit und die
übrigen Talente zu nutzen, recht zu
handeln, sich im Dienst an den
Mitmenschen zu verausgaben.

Andererseits lehrt die Schrift, dass
der Tod in die Welt gekommen ist,
weil der Mensch gesündigt hat (vgl. 
Gen 3,17-19; Weish 1,13-14; 2,23-24; 
Röm 5,12; 6,23; Jak 1,15; KKK, 1008).



In diesem Sinn muss der Tod als
Strafe für die Sünde angesehen
werden. Der Mensch, der ohne Gott
leben wollte, muss den Bruch mit der
Gesellschaft und mit sich selbst als
Konsequenz seiner Entscheidung
akzeptieren. Christus jedoch „nahm
den Tod in völliger und freier
Unterwerfung unter den Willen des
Vaters auf sich“ (KKK, 1009). Durch
seinen Gehorsam hat er den Tod
besiegt und für alle Menschen die
Auferstehung und das ewige Leben
gewonnen. Für den, der auf Grund
der Taufe in Christus lebt, ist der Tod
zwar weiterhin etwas Schmerzliches
und Abstoßendes, aber er ist nicht
mehr eine stete Erinnerung an die
Sünde, sondern eine kostbare
Gelegenheit zur Miterlösung mit
Christus durch Abtötung und
Hingabe an die Mitmenschen. „Wenn
wir mit Christus gestorben sind,
werden wir auch mit ihm leben“ (2
Tim 2,11). Deswegen „hat durch



Christus der christliche Tod einen
positiven Sinn“ (KKK, 1010).

3. Das ewige Leben in inniger
Gemeinschaft mit Gott

Indem Gott den Menschen erschuf
und erlöste, hat er ihn zur ewigen
Gemeinschaft mit sich bestimmt, die
der Evangelist Johannes das »ewige
Leben« nennt, das man gewöhnlich
auch als »Himmel« bezeichnet. Jesus
teilt den Seinen die Verheißung des
Vaters mit folgenden Worten mit:
„Sehr gut, du bist ein tüchtiger und
treuer Diener. Du bist im Kleinen ein
treuer Verwalter gewesen, (…)
komm, nimm teil an der Freude
deines Herrn“ (Mt 25,21). Das ewige
Leben ist „nicht eine immer
weitergehende Abfolge von
Kalendertagen (…), sondern etwas
wie der erfüllte Augenblick, in dem
uns das Ganze umfängt und wir das
Ganze umfangen. Es wäre der
Augenblick des Eintauchens in den



Ozean der unendlichen Liebe, in dem
es keine Zeit, kein Vor- und Nachher
mehr gibt. Wir können nur
versuchen zu denken, dass dieser
Augenblick das Leben im vollen Sinn
ist, immer neues Eintauchen in die
Weite des Seins, indem wir einfach
von der Freude überwältigt
werden“ [v].

Es ist das ewige Leben, das dem
menschlichen Leben seinen Sinn
gibt: dem sittlichen Bemühen, der
großzügigen Hingabe, dem
selbstlosen Dienst und dem Einsatz
für die Weitergabe der Lehre und der
Liebe Christi an alle Seelen. Die
christliche Hoffnung auf den Himmel
ist nicht individualistisch, sondern
auf alle bezogen [vi]. Aufgrund dieser
Verheißung kann der Christ fest
überzeugt sein, dass es „der Mühe
wert ist“, ein christliches Leben im
Vollsinn zu leben. „Der Himmel ist
das letzte Ziel und die Erfüllung der
tiefsten Sehnsüchte des Menschen,



der Zustand höchsten, endgültigen
Glücks“ (KKK, 1024). Der heilige
Augustinus hat es in seinen 
Confessiones so formuliert: „Du hast
uns erschaffen, Herr, für dich, und
unser Herz ist unruhig, bis es ruhet
in dir“ [vii]. Das ewige Leben ist somit
Hauptgegenstand der christlichen
Hoffnung.

Jene, „die in der Gnade und
Freundschaft Gottes sterben und
völlig geläutert sind, leben für immer
mit Christus. Sie sind für immer Gott
ähnlich, denn sie sehen ihn »wie er
ist« (1 Joh 3,2), von Angesicht zu
Angesicht [vgl. 1 Kor 13,12]“ (KKK,
1023). Die Theologie bezeichnet
diesen Zustand als „beseligende
Schau“. Da Gott „unendlich erhaben
ist, kann er nur dann gesehen
werden, wie er ist, wenn er selbst
den Menschen sein Mysterium
unmittelbar schauen lässt und ihn
dazu befähigt“ (KKK, 1028). Der



Himmel ist die höchste
Verwirklichung der Gnade Gottes.

Andererseits besteht der Himmel
nicht in einer reinen, abstrakten und
reglosen Schau der Dreifaltigkeit. In
Gott wird der Mensch alles, was
irgendwie zu seinem Leben gehört,
schauen und sich daran erfreuen;
insbesondere wird er jene lieben
können, die er auf Erden mit einer
reinen und dauernden Liebe geliebt
hat. „Vergesst es niemals: Nach dem
Tod wird euch die Ewige Liebe
aufnehmen. Und in ihr, in der Liebe
Gottes, werdet ihr außerdem alle
lautere Liebe wiederfinden, die ihr
auf Erden empfunden habt“ [viii]. Die
Glückseligkeit des Himmels erreicht
ihre Vollendung mit der
Auferstehung der Toten. Nach dem
heiligen Augustinus besteht das
ewige Leben in ewiger Ruhe und
gleichzeitig in wonnevoller,
unübertrefflicher Aktivität [ix].



Dass der Himmel ewig dauert,
bedeutet nicht, dass der Mensch dort
nicht mehr frei ist. Im Himmel
begeht der Mensch keine Sünde, er
kann nicht sündigen. Da er Gott von
Angesicht zu Angesicht als den
lebendigen Ursprung alles
geschaffenen Guten schaut, will er
gar nicht sündigen. In Freiheit und
kindlicher Liebe wird der gerettete
Mensch auf immer in Gemeinschaft
mit Gott leben. Damit hat seine
Freiheit ihre vollendete Realisierung
erreicht.

Das ewige Leben ist die endgültige
Frucht der Selbsthingabe Gottes an
die Menschen. Daher ist es in
gewissem Sinn unendlich. Trotzdem
verschlingt die Gnade Gottes nicht
die menschliche Natur. Diese bleibt
mitsamt ihren Vermögen bestehen;
ebenso unsere Individualität und
unsere im Lauf des Lebens
erworbenen Verdienste. Daher gibt
es unter denen, die Gottes



Anschauung genießen, Unterschiede
und Vielfalt, und zwar nicht in Bezug
auf das Objekt – Gott selbst, der
unmittelbar, also ohne
Zwischeninstanzen, geschaut wird ‒,
wohl aber in Bezug auf die Qualität
des Subjekts: „So wird also der,
welcher mehr Liebe hat, Gott
vollkommener schauen und
glückseliger sein“ [x].

4. Die Hölle als definitive
Zurückweisung Gottes

Die Heilige Schrift lehrt an
zahlreichen Stellen, dass die
Menschen, die ohne Reue über ihre
schweren Sünden sterben, des
ewigen Lohnes der Gemeinschaft mit
Gott verlustig gehen und statt dessen
der ewigen Verdammnis verfallen.
„In Todsünde sterben, ohne diese
bereut zu haben und ohne die
barmherzige Liebe Gottes
anzunehmen, bedeutet, durch
eigenen freien Entschluss für immer



von ihm getrennt zu bleiben. Diesen
Zustand der endgültigen
Selbstausschließung aus der
Gemeinschaft mit Gott und den
Seligen nennt man »Hölle«“ (KKK,
1033). Es ist nicht so, dass Gott
jemanden für die ewige Verdammnis
vorherbestimmt; vielmehr sucht der
Mensch selbst sein letztes Ziel abseits
von Gott und Gottes Willen und baut
sich eine isolierte Welt, in die das
Licht und die Liebe Gottes nicht
einzudringen vermögen. Die Hölle ist
ein Mysterium, ein Mysterium der
zurückgewiesenen Liebe Gottes, sie
ist ein Beleg für die zerstörerische
Macht der menschlichen Freiheit,
wenn sie sich von Gott entfernt [xi].

Traditionellerweise unterscheidet
man bei den Höllenstrafen einerseits
die „poena damni“ (Strafe des
Verlustes), die eigentliche und
schmerzhafteste Pein, die in der
ewigen Trennung von Gott besteht,
nach dem sich das Menschenherz



ohne Ende sehnt; und andererseits
die „poena sensus“ (Strafe der Sinne),
auf die in den Evangelien unter dem
Bild des ewigen Feuers häufig
verwiesen wird.

Die Lehren des Neuen Testaments
über die Hölle sind eine Mahnung an
den Menschen, die erhaltenen Gaben
und Talente verantwortungsvoll zu
gebrauchen, und ein eindringlicher
Aufruf zur Bekehrung. Diese
Aussagen lassen den Menschen die
Schwere der Todsünde erahnen und
begreifen, dass man sie mit allen
Mitteln vermeiden muss, in erster
Linie natürlich mit
vertrauensvollem, demütigem Gebet.
Die Möglichkeit der ewigen
Verdammnis erinnert die Christen an
die Notwendigkeit, ein intensives
apostolisches Leben zu führen.

Zweifellos ist die Existenz der Hölle
ein Mysterium: das Mysterium von
Gottes Gerechtigkeit jenen



gegenüber, die sich seiner
erbarmenden Vergebung
verschließen. Einige Autoren haben
daran gedacht, dass Gott
möglicherweise die unbußfertigen
Sünder bei ihrem Tod einfach
vernichtet. Diese Theorie ist jedoch
schwer mit der Tatsache zu
vereinbaren, dass Gott jedem
Menschen aus Liebe eine geistige
und unsterbliche Existenz geschenkt
hat [xii].

5. Die für die Begegnung mit
Gott notwendige Läuterung

„Wer in der Gnade und Freundschaft
Gottes stirbt, aber noch nicht
vollkommen geläutert ist, ist zwar
seines ewigen Heiles sicher, macht
aber nach dem Tod eine Läuterung
durch, um die Heiligkeit zu erlangen,
die notwendig ist, um in die Freude
des Himmels eingehen zu
können“ (KKK, 1030). Man kann
denken, dass viele Menschen auf



Erden zwar kein heiliges Leben
geführt haben, aber doch nicht
definitiv in der Sünde verhaftet
geblieben sind. Die Möglichkeit, nach
dem Tod von den Unreinheiten und
Unvollkommenheiten eines mehr
oder weniger misslungenen Lebens
geläutert zu werden, ist ein Erweis
göttlicher Güte mehr, eine
Gelegenheit zur Vorbereitung auf
den Eintritt in die innige
Gemeinschaft mit der Heiligkeit
Gottes. „Das Fegefeuer bezeugt die
Barmherzigkeit Gottes. Es reinigt die
Seelen, die sich nach Gott sehnen,
von ihren verbliebenen
Schlacken“ [xiii].

Das Alte Testament spricht von einer
Läuterung im Jenseits (vgl. 2 Makk
12,40-45). Der heilige Paulus stellt im
ersten Korintherbrief (1 Kor 3,10-15)
die christliche Läuterung in diesem
und im künftigen Leben unter dem
Bild des Feuers dar; eines Feuers, das
gewissermaßen von Jesus Christus,



dem Erlöser, Richter und Begründer
des christlichen Lebens, ausgeht [xiv].
Wenngleich die Lehre über das
Fegefeuer erst im Mittelalter formal
definiert wurde [xv], ist die seit
ältester Zeit einhellig geübte Praxis,
Fürbitten für die Verstorbenen,
besonders durch das heilige Opfer
der Eucharistie, darzubringen, ein
klares Indiz für den Glauben der
Kirche an die jenseitige Läuterung.
Denn ein Beten für die Verstorbenen
hätte keinen Sinn, wenn es nur Selige
im Himmel oder Verdammte in der
Hölle gäbe. Die meisten Protestanten
leugnen die Existenz des Fegefeuers,
weil sie darin ein übertriebenes
Vertrauen auf die Werke des
Menschen und auf die Möglichkeit
sehen, dass die Kirche für die aus
dieser Welt Geschiedenen eintritt.

Mehr als ein Ort ist das Fegefeuer zu
verstehen als ein Zustand
vorübergehender und schmerzhafter
Gottesferne, in welchem die



lässlichen Sünden nachgelassen
werden, die Neigung zum Bösen, die
die Sünde in der Seele hinterlässt,
geläutert und die der Sünde
geschuldete „zeitliche Strafe“
überwunden wird. Die Sünde
beleidigt nicht nur Gott und schadet
dem Sünder selbst, sondern schädigt
aufgrund der Gemeinschaft der
Heiligen auch die Kirche, die Welt,
die Menschheit. Das Gebet der Kirche
für die Verstorbenen stellt
gewissermaßen die Ordnung und die
Gerechtigkeit wieder her – in erster
Linie durch die Heilige Messe, ferner
durch Almosen, durch die Ablässe
und durch Bußwerke (vgl. KKK,
1032).

Die Theologen lehren, dass die Seelen
im Fegefeuer, je nach ihrer
individuellen Situation, viel leiden.
Jedoch ist es ein sinnvolles Leiden,
„ein seliger Schmerz“ [xvi]. Daher
werden die Christen eingeladen,
schon in diesem Leben die Läuterung



von den Sünden durch Reue,
Abtötung, Sühne und ein heiliges
Leben zu suchen.

6. Die Kinder, die ohne Taufe
sterben

 Die Kirche vertraut die Kinder, die
sterben, ohne die Taufe empfangen
zu haben, der Barmherzigkeit Gottes
an. Es gibt Gründe zu denken, dass
Gott sie in irgendeiner Weise zu sich
nimmt, sei es wegen der großen
Liebe, die Jesus zu den Kindern hegte
(vgl. Mk 10,14), sei es weil er seinen
Sohn mit dem Wunsch gesandt hat,
dass alle Menschen gerettet werden
(vgl. 1 Tim 2,4). Das Vertrauen auf die
göttliche Barmherzigkeit darf aber
kein Grund sein, die Spendung des
Sakraments an Neugeborene zu
verschieben (CIC 867), denn die
Taufe verleiht eine spezifische
Gleichgestaltung mit Christus: „Diese
zeigt an und bewirkt, dass der
Täufling der Sünde stirbt, dem



Pascha-Mysterium Christi
gleichgestaltet wird und so in das
Leben der heiligsten Dreifaltigkeit
eintritt“ (KKK, 1239).

Paul O’Callaghan

Grundlegende Literatur

Katechismus der Katholischen
Kirche[KKK], 988-1050.

Empfohlene Literatur

Johannes Paul II., Ansprachen
bei den acht Audienzen vom 26.
Mai bis 4. August 1999. Auf
Deutsch vollständig nur als
Einzeldateien im Internet: 
https://w2.vatican.va/content/
john-paul-ii/de/audiences/
1999.index.2.html
Benedikt XVI., Enzyklika Spe
salvi, 30.11.2007.
Hl. Josefmaria, Homilie Die
Hoffnung des Christen, in 
Freunde Gottes, 205-221.

• 

• 

• 

• 

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/audiences/1999.index.2.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/audiences/1999.index.2.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de/audiences/1999.index.2.html


i Vgl. hl. Thomas, Summa contra
gentiles, IV, 81.

ii Vgl. hl. Thomas, Summa
Theologiae, III. Suppl., qq. 78-86.

iii II. Vatikanisches Konzil, Konst. 
Lumen Gentium, 48.

iv Benedikt XVI., Enz. Spe salvi,
30.11.2007, 45.

v Ebd., 12.

vi Vgl. ebd., 13-15, 28, 48.

vii Hl. Augustinus, Bekenntnisse,
1,1,1.

viii Hl. Josefmaria, Freunde Gottes,
221.

ix Vgl. hl. Augustinus, Epistulae, 55,9.

x Hl. Thomas, Summa Theologiae, I,
q. 12, a. 6, c.



xi „Die Lebensentscheidung des
Menschen wird mit dem Tod
endgültig – dieses sein Leben steht
vor dem Richter. Sein Entscheid, der
im Lauf des ganzen Lebens Gestalt
gefunden hat, kann verschiedene
Formen haben. Es kann Menschen
geben, die in sich den Willen zur
Wahrheit und die Bereitschaft zur
Liebe völlig zerstört haben.
Menschen, in denen alles Lüge
geworden ist; Menschen, die dem
Hass gelebt und die Liebe in sich
zertreten haben. Dies ist ein
furchtbarer Gedanke, aber manche
Gestalten gerade unserer Geschichte
lassen in erschreckender Weise
solche Profile erkennen. Nichts mehr
wäre zu heilen an solchen Menschen,
die Zerstörung des Guten
unwiderruflich: Das ist es, was mit
dem Wort Hölle bezeichnet
wird“ (Benedikt XVI., Enz. Spe salvi,
45).

xii Vgl. ebd., 47.



xiii Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, 889.

xiv In Spe salvi spricht Benedikt XVI.
davon, dass „einige neuere
Theologen der Meinung sind, dass
das verbrennende und zugleich
rettende Feuer Christus ist, der
Richter und Retter“ (ebd. 47).

xv Vgl. Denzinger-Hünermann
856;1304.

xvi Benedikt XVI., Spe salvi, 47.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/16-die-auferstehung-des-
fleisches-und-das-ewige-le/ (11.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/16-die-auferstehung-des-fleisches-und-das-ewige-le/
https://opusdei.org/de-de/article/16-die-auferstehung-des-fleisches-und-das-ewige-le/
https://opusdei.org/de-de/article/16-die-auferstehung-des-fleisches-und-das-ewige-le/

	16. Die Auferstehung des Fleisches und das ewige Leben
	1. Die Auferstehung des Fleisches
	2. Das christliche Verständnis des Todes
	3. Das ewige Leben in inniger Gemeinschaft mit Gott
	4. Die Hölle als definitive Zurückweisung Gottes
	5. Die für die Begegnung mit Gott notwendige Läuterung
	6. Die Kinder, die ohne Taufe sterben


