
opusdei.org

15. Kirche und Staat

Die von Christus vollzogene
Erlösung und damit der
Sendungsauftrag der Kirche
richtet sich an den Menschen in
seiner Ganzheit und folglich als
Person in der Gesellschaft.

15.09.2017

1. Der Sendungsauftrag der
Kirche in der Welt

Die von Christus vollzogene Erlösung
und damit der Sendungsauftrag der
Kirche richtet sich an den Menschen
in seiner Ganzheit. Wenn daher die



Kirche eine Soziallehre vorlegt,
entfernt sie sich nicht von ihrem
Auftrag, sondern erfüllt ihn treu. Sie
würde nicht authentisch
evangelisieren, wenn sie nicht
sowohl auf individueller als auch auf
gesellschaftlicher Ebene die
Beziehung zwischen Evangelium und
persönlichem Verhalten im Blick
hätte. Außerdem existiert die Kirche
in der Welt, und es ist logisch, ja
notwendig, dass sie mit dieser in eine
harmonische Beziehung tritt und die
Strukturen und die Natur der
verschiedenen menschlichen
Organisationen respektiert.

Die Kirche besitzt also den Auftrag,
der auch ein Recht ist, sich der
Probleme der Gesellschaft
anzunehmen. Wenn sie dies tut,
„darf sie nicht angeklagt werden, den
besonderen Bereich ihrer Kompetenz
und erst recht ihre vom Herrn
empfangene Sendung überschritten
zu haben“ [i].



Die Sendung der Kirche in diesem
Bereich beschränkt sich nicht darauf,
ethische Normen vorzulegen. Es
handelt sich um etwas
Grundlegenderes, nämlich die
evangelische Dimension des
gesellschaftlichen Lebens gemäß der
ganzen Wahrheit über den
Menschen aufzuzeigen, das dieser
Wahrheit entsprechende Verhalten
zu lehren und zu seiner Erfüllung zu
ermahnen.

In der Tat besteht zwischen dem
christlichen Leben und der
umfassenden Förderung des
Menschen eine tiefgreifende
wesentliche Einheit: eine
anthropologische Verbindung, ein
theologisches Band und eine
Liebespflicht [ii]. Diese Harmonie
bedeutet jedoch keine Vermischung:
Das Ziel christlichen Verhaltens ist
die Einswerdung mit Christus; die
von ihm kommende Befreiung ist
wesentlich Befreiung von der Sünde;



und deshalb ist ohne Zweifel Einsatz
für die Befreiung in konkreten
Bereichen gefordert [iii]. Diese
Unterscheidung ist Grundlage der
Autonomie der irdischen
Wirklichkeiten.

Die Aussagen des Lehramts auf
diesem Gebiet erstrecken sich daher
nicht auf technische Aspekte, sie
legen keine Organisationsschemata
der Gesellschaft vor – das gehört
nicht zum Sendungsauftrag der
Kirche. Die lehramtlichen Aussagen
haben nur das Ziel, die Gewissen zu
bilden; sie schränken die Autonomie
der irdischen Wirklichkeiten nicht
ein [iv].

Daraus ergibt sich, dass der
Hierarchie keine direkte Funktion
bei der Organisation der Gesellschaft
zukommt. Ihr Auftrag ist es, die
authentischen Moralprinzipien in
diesem Bereich zu lehren und zu
interpretieren. Daher akzeptiert die



Kirche jedes Gesellschaftssystem, in
dem die Würde des Menschen
geachtet wird. Die Gläubigen müssen
dem „sozialen Lehramt“ mit ihrem
Verstand, ihrem Willen und ihren
Werken zustimmen (vgl. Lk 10,16;
KKK, 2032 u. 2037).

2. Die Beziehung zwischen
Kirche und Staat

Religion und Politik sind
verschiedene, aber nicht getrennte
Bereiche, da der religiöse Mensch
und der Staatsbürger eine und
dieselbe Person sind. Die Person ist
berufen, sowohl ihre religiösen als
auch ihre gesellschaftlichen,
wirtschaftlichen und politischen
Pflichten zu erfüllen. Es ist jedoch
notwendig, dass „die Gläubigen
genau zu unterscheiden lernen
zwischen den Rechten und Pflichten,
die sie haben, insofern sie zur Kirche
gehören, und denen, die sie als
Glieder der menschlichen



Gesellschaft haben. Beide sollen sie
harmonisch miteinander zu
verbinden suchen und daran
denken, dass sie sich auch in jeder
zeitlichen Angelegenheit vom
christlichen Gewissen führen lassen
müssen; keine menschliche Tätigkeit,
auch in weltlichen Dingen nicht, lässt
sich ja der Herrschaft Gottes
entziehen. Heutzutage ist es aber
besonders wichtig, dass diese
Unterscheidung und Harmonie
zugleich möglichst klar im Handeln
der Gläubigen aufleuchten“ [v]. In
diesen Worten ist ausgedrückt, wie
die Katholiken das Herrenwort „Gebt
dem Kaiser, was des Kaisers ist, und
Gott, was Gottes ist“ (Mt 22,21)
befolgen sollen.

Die Beziehung zwischen Kirche und
Staat impliziert also eine
Unterscheidung ohne Trennung, eine
Verbindung ohne Vermischungen.
Die Beziehung wird richtig und
fruchtbar sein, wenn drei



Grundprinzipien beachtet werden:
Anerkennung einer ethischen
Sphäre, die der politischen Sphäre
vorausgeht und ihr zugrunde liegt;
Verschiedenheit der Aufgaben von
Religion und Politik; Förderung des
Zusammenwirkens der zwei
Bereiche.

a) Die moralischen Werte müssen
die Grundlage des politischen
Lebens bilden

Das Projekt eines „ethischen Staates“,
der das moralische Verhalten der
Staatsbürger zu regeln beansprucht,
wird weitgehend abgelehnt, da ein
solcher Staat zum Totalitarismus
tendiert oder zumindest eine
markant autoritäre Tendenz
aufweist. Aufgabe des Staates ist
nicht zu entscheiden, was gut und
was böse ist; er hat hingegen die
Pflicht, das Gemeinwohl zu suchen
und zu fördern, weshalb er bisweilen



auch das Verhalten der Bürger regeln
muss.

Die Ablehnung des „ethischen
Staates“ darf jedoch nicht zum
entgegengesetzen Irrtum seiner
moralischen „Neutralität“ führen, die
weder real noch als Möglichkeit
existiert. Die moralischen Werte
zeigen auf, was der ganzheitlichen
Entwicklung der Personen förderlich
ist; diese Entwicklung ist in ihrer
sozialen Dimension Teil des
irdischen Gemeinwohls; und die
Hauptverantwortung für dieses
Gemeinwohl liegt beim Staat. Somit
hat der Staat auch die Pflicht, das
sittliche Verhalten der Menschen zu
fördern, zumindest in seiner
gesellschaftlichen Dimension.

b) Kirche und Staat unterscheiden
sich nach ihrem Wesen und ihren
Zielen

Die Kirche hat von Christus den
Auftrag zum Apostolat erhalten:



„Geht zu allen Völkern und macht
alle Menschen zu meinen Jüngern;
tauft sie auf den Namen des Vaters
und des Sohnes und des Heiligen
Geistes“ (Mt 28,19-20). Mit ihrer
Lehre und ihrer apostolischen
Tätigkeit trägt die Kirche zur rechten
Orientierung der zeitlichen
Wirklichkeiten bei, damit diese dem
Menschen zur Erreichung seines
letzten Ziels dienlich sind und ihn
nicht davon ablenken.

Um ihre Sendung zu erfüllen, setzt
die Kirche vor allem geistliche Mittel
ein: die Verkündigung des
Evangeliums, die Spendung der
Sakramente, das Gebet. Darüber
hinaus muss sie materielle Mittel in
Anspruch nehmen, wie es der Natur
ihrer Mitglieder, die Menschen sind,
entspricht (vgl. Apg 4,32-37; 1 Tim
5,18). Diese Mittel müssen immer im
Einklang mit dem Evangelium
stehen. Die Kirche muss außerdem
unabhängig sein, um ihre Sendung in



der Welt zu verwirklichen; sie
beansprucht aber keine
Vorherrschaft in politischer oder
wirtschaftlicher Hinsicht (vgl. KKK,
2246; Kompendium der Soziallehre
der Kirche, 426) [vi].

Der Staat ist eine Einrichtung, die aus
der natürlichen
Gesellschaftsbezogenheit des
Menschen folgt, und hat das zeitliche
Gemeinwohl der bürgerlichen
Gesellschaft zum Ziel. Dieses Wohl ist
nicht nur materieller, sondern auch
geistiger Natur, da die Mitglieder der
Gesellschaft Menschen mit Leib und
Seele sind. Zum sozialen Fortschritt
sind außer materiellen Mitteln viele
Güter geistiger Art erforderlich: Frie
den, Ordnung, Gerechtigkeit,
Freiheit, Sicherheit usw. Diese Güter
kann es nur geben, wenn die sozia‐
len Tugenden gelebt werden, die der
Staat daher fördern und schützen
muss (z. B. die öffentliche Moral).



Aus der Verschiedenheit des
religiösen und des politischen
Bereichs folgt, dass der Staat nicht
„sakral“ ist und keine Herrschaft
über die Gewissen beanspruchen
darf, da die Politik ihr moralisches
Fundament nicht in sich selbst hat.
Die Kirche wiederum hat keine
politische Durchsetzungsgewalt.
Insofern die Zugehörigkeit zu ihr,
vom bürgerlichen Standpunkt her
betrachtet, freiwillig ist, ist ihre
Gewalt geistiger Natur, und für sie
gibt es nicht nur eine einzige
politische Lösung. So erfüllen Staat
und Kirche ihre je eigene Funktion,
und das fördert die religiöse und die
bürgerliche Freiheit.

Hieraus folgen zwei wichtige Rechte:
(a) das Recht auf Religionsfreiheit; es
besteht in der Freiheit des
Individuums von jedem Zwang
seitens des Staates in religiösen
Angelegenheiten; (b) das Recht auf
Handlungsfreiheit der Katholiken



gegenüber der Hierarchie in
zeitlichen Dingen, bei gleichzeitiger
Verpflichtung, dem Lehramt zu
folgen (vgl. CIC, 227). Indem die
Kirche „die Wahrheit des
Evangeliums verkündet und alle
Bereiche menschlichen Handelns
durch ihre Lehre und das Zeugnis
der Christen erhellt, achtet und
fördert sie auch die politische
Freiheit der Bürger und ihre
Verantwortlichkeit“ [vii].

c) Das Zusammenwirken von
Kirche und Staat

Die Unterschiedenheit von Kirche
und Staat bedeutet, wie bereits
gesagt, nicht ihre vollkommene
Trennung, noch besagt sie, dass die
Kirche ihr Wirken auf den privaten
und geistlichen Bereich zu
beschränken hat. Gewiss „kann und
darf sich die Kirche nicht an die
Stelle des Staates setzen. Aber sie
kann und darf im Ringen um



Gerechtigkeit auch nicht abseits
bleiben“ [viii]. In diesem Sinn hat sie
das Recht und die Pflicht, „ihre
Soziallehre kundzumachen, ihren
Auftrag unter den Menschen
unbehindert zu erfüllen und auch
politische Angelegenheiten einer
sittlichen Beurteilung zu
unterstellen, wenn die Grundrechte
der menschlichen Person oder das
Heil der Seelen es verlangen“ [ix].

So hat die Kirche z. B. das Recht und
die Pflicht, darauf hinzuweisen, dass
ein Gesetz ungerecht ist, weil es dem
natürlichen Sittengesetz
widerspricht (etwa bei Abtreibung
oder Scheidung); oder dass
bestimmte Sitten oder
Verhaltensweisen unmoralisch sind,
auch wenn die staatliche Autorität
sie nicht verbietet; oder dass
Katholiken Personen oder Parteien
nicht unterstützen dürfen, deren
Ziele dem Gesetz Gottes und daher



der Würde der Person und dem
Gemeinwohl widersprechen [x].

Sowohl die Kirche als auch die Politik
– die von den Regierenden in den
verschiedenen Institutionen bzw.
von den Parteien ausgeübt wird –
stehen, wenngleich auf
verschiedenen Ebenen, im Dienste
des Menschen, und „diesen Dienst
können beide zum Wohl aller um so
wirksamer leisten, je mehr und
besser sie rechtes Zusammenwirken
miteinander pflegen“ [xi]. Wenn die
politische Gemeinschaft (verstanden
als die Gesellschaft als Ganzes:
Regierende und Regierte eines
bestimmten Staates) die Kirche
ignoriert, gerät sie mit sich in
Widerspruch, denn sie behindert die
Rechte und Pflichten eines Teils der
Staatsbürger, konkret der
katholischen Gläubigen.

Die praktische Ordnung der
Beziehungen zwischen Kirche und



Staat kann je nach den Umständen
verschieden sein; sie gestaltet sich
etwa anders in Ländern langer
katholischer Tradition als dort, wo
die Katholiken in der Minderheit
sind.

Ein wesentlicher Punkt, der immer
beachtet werden muss, ist die
Sicherung des Rechts auf
Religionsfreiheit [xii]. Dieses Recht zu
wahren bedeutet, die
Gesellschaftsordnung insgesamt zu
schützen. Das Recht auf 
gesellschaftliche und bürgerliche
Freiheit auf religiösem Gebiet ist die 
Quelle und Synthese aller
Menschenrechte [xiii].

In vielen Ländern garantiert die
Verfassung (also die Grundgesetze,
die das Regierungssystem eines
Staates regeln) weitgehend die
Religionsfreiheit aller Bürger und
religiöser Gruppen. Dadurch findet
auch die Kirche genügend Freiheit,



um ihre Sendung zu erfüllen, und
hat Raum, um ihre apostolischen
Initiativen zu entwickeln [xiv].

Außerdem sucht die Kirche soweit
möglich, mit dem Staat Verträge zu
schließen (die sogenannten
Konkordate), in denen konkrete
Lösungen für die Fragen vereinbart
werden, für die sowohl die Kirche als
auch der Staat zuständig sind:
Freiheit der Kirche und ihrer
Einrichtungen für die Erfüllung ihrer
Sendung, Übereinkommen in
wirtschaftlichen Fragen, Feiertage
usw.

3. Die „quaestiones mixtae“

Es gibt Materien, in denen sowohl die
Kirche als auch der Staat aufgrund
ihrer jeweiligen Kompetenz und
Zielsetzung intervenieren
(sogenannte quaestiones mixtae), wie
Schulwesen, Ehe, Massenmedien,
Fürsorge für Bedürftige [xv]. In diesen



Bereichen ist die Zusammenarbeit
besonders notwendig, damit beide
Seiten ihren Auftrag ohne
Behinderung durch die jeweils
andere erfüllen können [xvi].

a) Die Regelung der Eheschließung
von Katholiken steht der Kirche zu,
auch wenn nur einer der Ver‐
tragspartner katholisch ist; dies auch
deswegen, weil die Ehe ein
Sakrament ist und es der Kirche
zukommt, die Normen für dessen
Spendung festzulegen. Sache des
Staates ist es, die bürgerlichen
Wirkungen der Ehe wie etwa das
Ehegüterrecht zu regeln (vgl. CIC,
can. 1059). Der Staat ist verpflichtet,
das Recht der Katholiken auf
kirchliche Eheschließung
anzuerkennen.

b) Kraft Naturrecht kommt den
Eltern das Recht und die Pflicht zu,
ihre Kinder ‒ auch auf religiösem
Gebiet ‒ zu erziehen. Sie bestimmen,



welche Bildung sie für ihre Kinder
wünschen, und wählen die Mittel, die
sie zu diesem Zweck heranziehen
wollen (Schule, Katechese usw.) [xvii].
Wo ausreichende Initiativen von
Eltern oder Bevölkerungsgruppen
fehlen, kann der Staat subsidiär
eigene Schulen errichten, wobei er
immer das Recht der Eltern auf die
Ausrichtung der Erziehung ihrer
Kinder zu respektieren hat.

Dieses Recht schließt ein, dass Eltern
Schulen errichten und leiten können,
in denen ihre Kinder eine adäquate
Bildung erhalten. Da diese Schulen
eine gesellschaftliche Funktion
erfüllen, hat der Staat sie
anzuerkennen und zu
subventionieren [xviii]. Er hat auch
dafür zu sorgen, dass die Kinder in
den Schulen – seien sie staatlich oder
privat – eine Bildung erhalten, die
mit den religiösen Überzeugungen
der Eltern in Einklang steht [xix].



Es fällt in die Zuständigkeit des
Staates, die für das Gemeinwohl
notwendigen Unterrichtsdirektiven
festzulegen (Schulstufen, Abschlüsse,
Zugang aller zum Unterricht,
Mindestinhalte für
Abschlussprüfungen, Anerkennung
von Titeln usw.). Es wäre Tyrannei,
wenn der Staat das Monopol des
Unterrichts an sich zieht, auch wenn
dies nur indirekt geschieht (vgl. CIC,
797).

Der Kirche steht immer das Recht zu,
alles zu regeln und zu überwachen,
was sich auf Unterricht und
Verbreitung des katholischen
Glaubens bezieht: Lehrpläne, Inhalte,
Bücher, Eignung der Lehrer. Es
gehört zur Lehrgewalt der
Hierarchie und ist Recht der Kirche,
ihre eigene Identität zu verteidigen
und die Integrität ihrer Lehre zu
gewährleisten. Niemand darf als
katholischer Lehrer auftreten (auf
welcher Schulstufe immer), der nicht



durch die kirchliche Autorität
beauftragt ist (vgl. CIC, 804-805).

Die Kirche hat auch das Recht, ihre
eigenen (offiziell katholischen)
Schulen und Bildungszentren zu
errichten. Sie sind vom Staat
anzuerkennen und zu denselben
Bedingungen wie die übrigen nicht-
staatlichen Schulen finanziell zu
unterstützen, ohne dass sie
deswegen ihre Ausrichtung oder ihre
Abhängigkeit von der kirchlichen
Autorität preiszugeben hätten (vgl.
CIC, 800).

c) Die Kirche hat auch das Recht,
soziale und karitative Einrichtungen
zu gründen, die mit ihrer religiösen
Sendung in Einklang stehen (Spitäler,
Massenmedien, Waisenhäuser,
Heime für Bedürftige). Der Staat
muss diese „katholischen“
Einrichtungen zu den gleichen
Bedingungen anerkennen wie die
übrigen Initiativen dieser Art, die



von Privatpersonen ins Leben
gerufen werden (Steuerbefreiungen,
Anerkennung der Qualifikation des
Personals, Subventionen, Mitarbeit
von Freiwilligen; Möglichkeit,
Spenden zu sammeln usw.).

4. Laizität und Laizismus

Die Unterscheidung von Laizität und
Laizismus ist höchst aktuell. Unter 
Laizität versteht man die Autonomie
des Staates gegenüber den
kirchlichen Gesetzen. Der Laizismus
hingegen beansprucht eine
Autonomie der Politik gegenüber der
sittlichen Ordnung und dem Plan
Gottes überhaupt; er möchte die
Religion der bloßen Privatsphäre
zuordnen. Dadurch tritt er das Recht
auf Religionsfreiheit mit Füßen und
beeinträchtigt die gesellschaftliche
Ordnung (vgl. Kompendium der
Soziallehre der Kirche, 572). Eine
recht verstandene Laizität (oder
Laikalität) vermeidet zwei Extreme:



einerseits die Verordnung einer
Moraltheorie, die aus der
Gesellschaft einen „ethischen Staat“
macht [xx], und andererseits die A-
priori-Ablehnung von moralischen
Werten, die in kulturellen und
religiösen Überzeugungen wurzeln,
denen man frei zustimmen kann und
die nicht von der politischen Macht
vorgeschrieben werden dürfen [xxi].

Außerdem muss betont werden, dass
es illusorisch und ungerecht ist, von
den Gläubigen zu verlangen, dass sie
im politischen Bereich so handeln,
„als ob Gott nicht existiert“. Es ist
illusorisch, weil alle Menschen auf
der Grundlage ihrer kulturellen
(religiösen, philosophischen,
politischen usw.) Überzeugungen
handeln, ob diese nun im Glauben
wurzeln oder nicht, und weil diese
Überzeugungen das gesellschaftliche
Verhalten der Staatsbürger prägen.
Es ist ungerecht, weil die
Nichtkatholiken ihre eigenen



Auffassungen, woher immer diese
stammen, sehr wohl ins Spiel
bringen.

Politisches Handeln im Einklang mit
dem eigenen Glauben, sofern es der
Würde der Menschen nicht
widerspricht, bedeutet keineswegs,
dass die Politik der Religion
unterworfen wird; es bedeutet
vielmehr, dass Politik im Dienste der
Person steht und sich den
Forderungen der Moral verpflichtet
weiß, dass sie also mit anderen
Worten die Würde jedes
menschlichen Wesens achtet und
fördert. Politisches Engagement
aufgrund eines transzendenten
Motivs entspricht außerdem voll der
Natur des Menschen; es stimuliert
dieses Engagement und führt zu
besseren Ergebnissen.



5. Pluralismus der Katholiken
im gesellschaftlichen Bereich

Das Gesagte lässt sich
zusammenfassen im Begriff des
legitimen Pluralismus der Katholiken
im öffentlichen Leben. In der Tat
können dieselben nützlichen Ziele
auf verschiedenen Wegen erreicht
werden. Eine Vielfalt von Optionen
und Prozeduren im Hinblick auf ge‐
sellschaftliche Anliegen entspricht
also durchaus der Vernunft. Es liegt
in der Natur der Sache, dass die
Anhänger einer Lösung diese auf
legitime Weise zu verwirklichen
suchen, wobei freilich keine Option
die Garantie bietet, die einzige
zielführende Alternative zu sein –
auch weil es in der Politik großteils
um Futuribilia geht und Politik „die
Kunst des Möglichen“ ist. Noch
weniger kann behauptet werden,
dass eine bestimmte Option die
einzige ist, die der Lehre der Kirche
entspricht [xxii]: „In solchen Fällen hat



niemand das Recht, die Autorität der
Kirche ausschließlich für sich und
seine eigene Meinung in Anspruch
zu nehmen“ [xxiii].

Alle Gläubigen, besonders aber die
Laien, haben ein Recht darauf, dass
ihre legitime Freiheit, in zeitlichen
Angelegenheiten nach ihren eigenen
Überzeugungen und Vorlieben zu
handeln, in der Kirche anerkannt
wird, solange diese im Einklang mit
der katholischen Glaubenslehre
stehen. Und sie haben die Pflicht,
sich bei ihren persönlichen
Entscheidungen und ihrem
gesellschaftlichen und öffentlichen
Wirken nicht auf die Kirche zu
berufen, geschweige denn ihre
Lösungen als katholische Lösungen
zu präsentieren [xxiv].

Der Pluralismus ist nicht ein
geringeres Übel, sondern – wie die
Freiheit – ein positives Element des
bürgerlichen und religiösen Lebens.



Es ist besser, in zeitlichen Dingen
Vielfalt zu akzeptieren, als durch
Uniformierung von Optionen auf
Kosten der persönlichen Freiheit
vermeintlich höhere Wirksamkeit zu
erzielen. Pluralismus darf jedoch
nicht mit ethischem Relativismus
verwechselt werden [xxv]. Im
Gegenteil: recht verstandener
Pluralismus verlangt eine Reihe von
Werten als Fundament der
gesellschaftlichen Beziehungen.

Pluralismus ist moralisch zulässig,
solange es um Entscheidungen über
das eigene und gesellschaftliche
Wohl geht; er ist nicht legitim, wenn
eine Entscheidung dem natürlichen
Sittengesetz, der öffentlichen
Ordnung und den Grundrechten der
Person zuwiderläuft (vgl. KKK, 1901).
Abgesehen von diesen
außergewöhnlichen Fällen soll der
Pluralismus in zeitlichen Fragen als
ein Gut für das persönliche,



gesellschaftliche und kirchliche
Leben gefördert werden.

Enrique Colom

Grundlegende Literatur

Katechismus der Katholischen
Kirche [KKK], 2104-2109;
2244-2246; 2419-2425.
II. Vat. Konzil, Konst. Gaudium
et spes, 74-76; Erklärung 
Dignitatis humanae, 1-8; 13-14.
Johannes Paul II., Apostolisches
Schreiben Christifideles laici,
30.12.1988, 36-44.

Empfohlene Literatur

Hl. Josefmaria, Homilie Die Welt
leidenschaftlich lieben, in 
Gespräche mit Msgr. Escrivá de
Balaguer, 113-123.
Kongregation für die
Glaubenslehre, Lehrmäßige
Note zu einigen Fragen über den
Einsatz und das Verhalten der

• 

• 

• 

• 

• 



Katholiken im politischen Leben,
24.11.2002.
Kompendium der Soziallehre der
Kirche, 49-55; 60-71; 189-191;
238-243; 377-427.

i Johannes Paul II., Enz. Sollicitudo
rei socialis, 30.12.1987, 8. Vgl. Paul
VI., Apost. Schr. Evangelii nuntiandi,
8.12.1975, 29 u.30; Johannes Paul II.,
Ansprache in Puebla(28.1.1979), III;
Enz. Redemptor hominis, 4.3.1979, 15;
Kompendium der Soziallehre der
Kirche, 64 u. 71.

ii Vgl. Paul VI., Apost. Schr. Evangelii
nuntiandi, 31. Die Einheit von
Menschlichem und Göttlichem
gehört zum innersten Wesen des
Opus Dei. Der Gründer sagte, dass
das ganze Leben der Gläubigen des
Werkes „ein Dienst mit
ausschließlich übernatürlichem Ziel
ist, weil das Opus Dei weder
gegenwärtig noch künftig ein
zeitliches Instrument ist oder sein

• 



kann; zugleich aber ist dies auch ein
menschlicher Dienst, denn ihr tut
nichts anderes als in der Welt
aufrichtig nach der christlichen
Vollkommenheit zu streben, auf
saubere Weise, mit eurer völlig
freien und verantwortlichen
Tätigkeit in allen Bereichen der
bürgerlichen Gesellschaft. Ein Dienst
voll Selbstverleugnung, der nicht
erniedrigt, sondern erzieht, der das
Herz groß macht – es im besten Sinn
des Wortes adelt – und dazu führt,
die Ehre und das Wohl der Menschen
jedes Landes zu suchen. So wird es
immer weniger Arme geben, weniger
Unwissende, weniger Seelen ohne
Glauben, weniger Verzweifelte,
weniger Kriege, weniger
Unsicherheit, mehr Liebe und mehr
Frieden“ (Hl. Josefmaria, Brief
31.5.1943, Nr. 1, in P. Rodríguez, F.
Ocáriz, J.L. Illanes, Das Opus Dei in
der Kirche, Paderborn 1997, S.141).



iii Vgl. Paul VI., Apost. Schr. 
Evangelii nuntiandi, 9, 33-35:
Kongregation für die Glaubenslehre,
Instr. Libertatis conscientia,
23.3.1986, 23.

iv Bei der Erwähnung der Werte, die
die Entfaltung der Menschenwürde
begünstigen, heißt es im 
Kompendium der Soziallehre der
Kirche: „Der Respekt vor der
rechtmäßigen Autonomie der
irdischen Wirklichkeiten veranlasst
die Kirche dazu, sich keine
spezifischen technischen und
weltlichen Kompetenzen
vorzubehalten, aber er hindert sie
nicht daran, einzugreifen und
deutlich zu machen, wie diese Werte
in den verschiedenen
Entscheidungen des Menschen
bestätigt oder missachtet
werden“ (Nr. 197). Vgl. II.
Vatikanisches Konzil, Konst. Gaudium
et spes, 36 u. 42; Paul VI., Enz. 
Populorum progressio, 26.3.1967, 13;



Johannes Paul II., Enz. Sollicitudo rei
socialis, 41; Kompendium der
Soziallehre der Kirche, 68 und 81.

v II. Vatikanisches Konzil, Dogm.
Konst. Lumen gentium, 36. Vgl. KKK,
912.

vi Vgl. II. Vat. Konzil, Konst. Gaudium
et spes, 76; Erklärung Dignitatis
humanae, 13.

vii II. Vat. Konzil, Konst. Gaudium et
spes, 76.

viii Benedikt XVI., Enz. Deus caritas
est, 25.12.2005, 28. Vgl. Benedikt XVI.,
Ansprache in Verona, 19.10.2006.

ix II. Vat. Konzil, Konst. Gaudium et
spes, 76.

x Vgl. ebd., 40 u. 41.

xi Ebd., 76. Vgl. Kompendium der
Soziallehre der Kirche, 425.



xii Dieses Recht besteht nicht darin,
dass der Mensch vor Gott die Freiheit
zur Wahl einer beliebigen Religion
hat, denn es gibt nur eine wahre
Religion, und der Mensch ist
verpflichtet, die Wahrheit zu suchen
und, nachdem er sie gefunden hat,
ihr anzuhangen (vgl. II. Vat. Konzil,
Erklärung Dignitatis humanae, 1).
Das Recht auf Religionsfreiheit
besteht vielmehr „darin, dass alle
Menschen frei sein müssen von
jedem Zwang sowohl von Seiten
Einzelner wie gesellschaftlicher
Gruppen, wie jeglicher menschlichen
Gewalt, so dass in religiösen Dingen
niemand gezwungen wird, gegen
sein Gewissen zu handeln, noch
daran gehindert wird, privat und
öffentlich, als einzelner oder in
Verbindung mit anderen ‒ innerhalb
der gebührenden Grenzen ‒ nach
seinem Gewissen zu handeln“ (II.
Vat. Konzil, Erklärung Dignitatis
humanae, 2).



„Die Respektierung des Rechts auf
religiöse Freiheit seitens des Staates
ist ein Zeichen der Respektierung der
übrigen fundamentalen
Menschenrechte, denn sie impliziert
die Anerkennung des Bestehens
einer Ordnung, die die politische
Dimension der Existenz übersteigt,
einer Ordnung aus der Sphäre des
freien Anhangens an eine
Gemeinschaft des Heils, die dem
Staat vorausliegt“ (Johannes Paul II.,
Ansprache an das beim Hl. Stuhl
akkreditierte Diplomatische Korps,
9.1.1989, 6). Die „Gemeinschaft des
Heils“ liegt insofern „dem Staat
voraus“, als die Person sich ihr
eingliedert im Hinblick auf ein Ziel,
das sich auf einer höheren Ebene
befindet als die Ziele der politischen
Gemeinschaft.

xiii Vgl. Johannes Paul II., Enz. 
Centesimus annus, 1.5.1991, 47. Das
Recht auf Freiheit in religiösen
Belangen „ist mit allen übrigen



Freiheiten verbunden“; ja, alle diese
„erfordern es als ihre
Grundlage“ (Johannes Paul II.,
Ansprache an die
Kongressteilnehmer der
Internationalen Union der Anwälte,
23.3.1991, 2).

xiv Vgl. II. Vat. Konzil, Erklärung 
Dignitatis humanae, 13.

xv Immer wenn die Umstände es
erlauben, nimmt der Heilige Stuhl
diplomatische Beziehungen zu den
Staaten auf, um so einen Weg des
ständigen Dialogs in den Fragen
aufrecht zu halten, die für beide Teile
von Interesse sind (vgl. Kompendium
der Soziallehre der Kirche, 427).

xvi Es ist klarzustellen, „dass ein
Leben als guter Katholik und als
loyales Glied der bürgerlichen
Gesellschaft einander nicht
widersprechen. Ebenso wenig
müssen Kirche und Staat
zusammenstoßen, wenn sie ihre



jeweilige legitime Autorität zur
Erfüllung der ihnen von Gott
aufgetragenen Sendung
ausüben“ (Hl. Josefmaria, Die Spur
des Sämanns, 301).

xvii „Das Recht und die Pflicht zur
Erziehung sind für die Eltern
unabgeleitet und
ursprünglich“ (KKK, 2221). Vgl.
Johannes Paul II., Apostolisches
Schreiben Familiaris consortio, 36.

xviii Vgl. Johannes Paul II.,
Apostolisches Schreiben Familiaris
consortio, 40.

xix „Als Erstverantwortliche für die
Erziehung ihrer Kinder haben die
Eltern das Recht, für sie eine Schule
zu wählen, die ihren Überzeugungen
entspricht. Das ist ein Grundrecht.
Die Eltern haben die Pflicht, soweit
wie möglich solche Schulen zu
wählen, die sie in ihrer Aufgabe als
christliche Erzieher am besten
unterstützen. Die Behörden haben



die Pflicht, dieses Elternrecht zu
gewährleisten und dafür zu sorgen,
dass es auch wirklich ausgeübt
werden kann“ (KKK 2229).

xx Vgl. Paul VI., Apost. Schreiben 
Octogesima adveniens, 25; Johannes
Paul II., Enz. Centesimus annus, 25.

xxi Vgl. Kongregation für die
Glaubenslehre, Lehrmäßige Note zu
einigen Fragen über den Einsatz und
das Verhalten der Katholiken im
politischen Leben, 24.11.2002, 6; 
Kompendium der Soziallehre der
Kirche, 571.

xxii Vgl. II. Vat. Konzil, Konst. 
Gaudium et spes, 75; Paul VI., Apost.
Schreiben Octogesima adveniens, 50; 
Kompendium der Soziallehre der
Kirche, 417.

xxiii II. Vat. Konzil, Konst. Gaudium
et spes, 43.



xxiv Vgl. Hl. Josefmaria, Gespräche
mit Msgr. Escrivá de Balaguer, 117.

xxv „Diese relativistische Auffassung
des Pluralismus hat nichts gemein
mit der legitimen Freiheit der
katholischen Bürger, unter den
politischen Meinungen, die mit dem
Glauben und dem natürlichen
Sittengesetz vereinbar sind, jene
auszuwählen, die gemäß dem
eigenen Urteil den Erfordernissen
des Gemeinwohls besser gerecht
wird. Die politische Freiheit gründet
mitnichten in der relativistischen
Idee, gemäß der alle Auffassungen
über das Wohl des Menschen
dieselbe Wahrheit und denselben
Wert besitzen, sondern in dem
Umstand, dass die politischen
Aktivitäten von Fall zu Fall auf die
ganz konkrete Verwirklichung des
menschlichen und sozialen Wohles
hinzielen, und zwar in einem genau
umschriebenen geschichtlichen,
geographischen, ökonomischen,



technologischen und kulturellen
Zusammenhang. Von der konkreten
Verwirklichung und den
verschiedenen Umständen hängen
im Allgemeinen die
unterschiedlichen Einstellungen und
Lösungen ab, die allerdings
moralisch annehmbar sein
müssen“ (Kongregation für die
Glaubenslehre, Lehrmäßige Note zu
einigen Fragen über den Einsatz und
das Verhalten der Katholiken im
politischen Leben, 24.11.2002, 3). Vgl. 
Kompendium der Soziallehre der
Kirche, 569 u. 572.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/15-kirche-und-staat/
(06.02.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/15-kirche-und-staat/
https://opusdei.org/de-de/article/15-kirche-und-staat/

	15. Kirche und Staat
	1. Der Sendungsauftrag der Kirche in der Welt
	2. Die Beziehung zwischen Kirche und Staat
	3. Die „quaestiones mixtae“
	4. Laizität und Laizismus
	5. Pluralismus der Katholiken im gesellschaftlichen Bereich


