opusdei.org

09. Die
Menschwerdung

Die Menschwerdung ist der
grofdte Liebeserweis Gottes zu
den Menschen, denn die zweite
Person der heiligsten
Dreifaltigkeit — Gott — nimmt die
menschliche Natur in die
Einheit der Person auf.

21.09.2017



1. Das Werk der
Menschwerdung

Die Annahme der menschlichen
Natur Christi durch die Person des
Wortes ist Werk der drei gottlichen
Personen. Die Inkarnation Gottes ist
die Fleischwerdung des Sohnes, nicht
die des Vaters noch die des Heiligen
Geistes. Trotzdem war die
Menschwerdung ein Werk der
ganzen Dreifaltigkeit. In der Heiligen
Schrift wird sie daher bisweilen dem
Vater zugeschrieben ( Hebr 10,5; Gal
4.4) oder dem Sohn selbst ( Phil 2,7)
oder dem Heiligen Geist (Lk 1,35; Mt
1,20). So wird deutlich, dass die
Fleischwerdung ein einziger, den
drei gottlichen Personen
gemeinsamer Akt ist. Der heilige
Augustinus erklart: ,Dass Maria
empfangen und geboren hat, ist das
Werk der Dreifaltigkeit, denn die
Werke der Dreifaltigkeit sind
voneinander untrennbar“’. Es
handelt sich in der Tat um ein



gottliches Werk ad extra. Seine
Wirkungen liegen also aufSerhalb
Gottes, in den Geschopfen, denn das
gottliche Sein ist eines und ein
einziges, und es ist die gottliche
Allmacht (vgl. KKK, 258).

Die Menschwerdung des Wortes
schriankt die Freiheit Gottes nicht ein,
denn er hitte auch entscheiden
konnen, dass das Wort nicht Fleisch
annimmt oder dass eine andere
gottliche Person dies tut. Wenn man
sagt, dass Gott unendlich frei ist,
dann sagt man damit nicht, dass
seine Entscheide Willkiir sind, noch
bestreitet man, dass das Motiv fir
Gottes Handeln die Liebe ist. Die
Theologen suchen daher nach
Konvenienzgrinden, die man hinter
den Entscheiden Gottes, wie sie in
der gegebenen Heilsokonomie zutage
treten, erahnen kann. Sie trachten
damit nur danach, die wunderbare
Weisheit und innere Stimmigkeit des
Handelns Gottes in allen seinen



Werken aufzuzeigen, ohne in Gott
eine Notwendigkeit anzunehmen.

2. Die Jungfrau Maria, Mutter
Gottes

Die Jungfrau Maria ist im Hinblick
auf die Menschwerdung des Wortes
von Ewigkeit her dazu bestimmt
worden, die Mutter Gottes zu sein.
Maria ,ist im Geheimnis Christi
bereits vor der Erschaffung der Welt
, gegenwidrtig als diejenige, die der
Vater als Mutter seines Sohnes in der
Menschwerdung erwahlt’ hat und
die zusammen mit dem Vater auch
der Sohn erwdhlt hat, indem er sie
von Ewigkeit her dem Geist der
Heiligkeit anvertraute“ ", Die
gottliche Erwahlung respektiert die
Freiheit Mariens, denn der , Vater der
Erbarmungen wollte, dass vor der
Menschwerdung die
vorherbestimmte Mutter ihr
empfangendes Ja sagte, damit auf
diese Weise, so wie eine Frau zum



Tode beigetragen hat, auch eine Frau
zum Leben beitruge (LG 56; vgl.

61)“ (KKK, 488). Darum haben die
Kirchenvéter von Alters her in Maria
die neue Eva gesehen.

,Da Maria zur Mutter des Erlosers
ausersehen war, ,ist sie von Gott mit
den einer solchen Aufgabe
entsprechenden Gaben beschenkt
worden’ (LG 56)“ (KKK, 490). Im
Augenblick der Verkiindigung grifst
sie der Erzengel Gabriel als
,Begnadete’ ( Lk 1,28). Noch ehe das
Wort Fleisch annahm, war Maria
aufgrund ihrer Mitwirkung mit den
Gaben Gottes bereits voll der Gnade.
Die Gnade, die Maria empfangen hat,
macht sie Gott wohlgefallig und
bereitet sie darauf vor, die
jungfrauliche Mutter des Erlosers zu
werden. Ganz von Gottes Gnade
erfillt, konnte sie ihre Zustimmung
zur empfangenen Berufung geben
(KKK, 490). ,,IJndem Maria dem Worte
Gottes ihre Zustimmung gab, wurde



sie zur Mutter Jesu. Sie machte sich
aus ganzem Herzen, ohne dass eine
Siinde sie davon abgehalten hétte,
den gottlichen Heilswillen zu eigen
und gab sich ganz der Person und
dem Werk ihres Sohnes hin, um mit
der Gnade Gottes in Abhédngigkeit
vom Sohn und in Verbundenheit mit
ihm dem Erlésungsgeheimnis zu
dienen (vgl. LG 56)“ (KKK, 494). ,Die
ostkirchlichen Vater nennen die
Gottesmutter ,die Ganzheilige’ und
»preisen sie als ,von jeder
Stindenmakel frei, gewissermafien
vom Heiligen Geist gebildet und zu
einer neuen Kreatur gemacht‘ (LG
56). Durch die Gnade Gottes ist Maria
wéahrend ihres ganzen Lebens frei
von jeder personlichen Stinde
geblieben® (KKK, 493).

Maria war von ihrer Empfangnis an
erlost: ,Das bekennt das Dogma von
der unbefleckten Empfangnis, das
1854 vom sel. Papst Pius IX.
verkiundigt wurde: ‘... dass die



seligste Jungfrau Maria im ersten
Augenblick ihrer Empfangnis durch
die einzigartige Gnade und
Bevorzugung des allméchtigen Gottes
im Hinblick auf die Verdienste
Christi Jesu, des Erlosers des
Menschengeschlechtes, von
jeglichem Makel der Urschuld
unversehrt bewahrt wurde’ (Bulle
Ineffabilis Deus : DS 2803)” (KKK,
491). In der unbefleckten
Empfangnis zeigt sich die freigebige
Liebe Gottes, denn sie war Initiative
Gottes und nicht Verdienst Mariens,
sondern Verdienst Christi. ,,Dass sie
vom ,ersten Augenblick ihrer
Empféngnis an im Glanz einer
einzigartigen Heiligkeit’ erstrahlt (LG
56), kommt ihr nur Christi wegen zu:
Sie wurde ,im Hinblick auf die
Verdienste ihres Sohnes auf
erhabenere Weise erlost’ (LG

53)“ (KKK, 492).

Die heilige Maria ist die Mutter
Gottes: , Der, den sie durch den



Heiligen Geist als Menschen
empfangen hat und der dem Fleische
nach wirklich ihr Sohn geworden ist,
ist ja kein anderer als der ewige Sohn
des Vaters, die zweite Person der
heiligsten Dreifaltigkeit. Die Kirche
bekennt, dass Maria wirklich Mutter
Gottes ist (vgl. DS 251 und

252)“ (KKK, 495). Sie hat nattirlich
nicht die Gottheit, sondern den
menschlichen Leib des Wortes
hervorgebracht, mit dem sich sofort
die vernunftbegabte Seele verband,
die wie alle Seelen von Gott
erschaffen wurde, so dass Maria
Ursprung jener menschlichen Natur
war, die in eben diesem Augenblick
vom Wort angenommen wurde.

Maria war allezeit Jungfrau. Von
Alters her bekennt die Kirche im
Credo und feiert in ihrer Liturgie,
»,dass Maria stets wirklich Jungfrau
geblieben ist“ (KKK, 499; vgl. ebd.,
496-507). Dieser Glaube der Kirche
spiegelt sich in der uralten Formel



wider: ,,Jungfrau vor der Geburt, bei
der Geburt und nach der Geburt“.
»Schon in den ersten
Formulierungen des Glaubens hat
die Kirche bekannt, dass Jesus einzig
durch die Kraft des Heiligen Geistes
im Schof$ der Jungfrau Maria
empfangen wurde. Auch der
leibliche Aspekt dieses Geschehens
wurde mitausgesagt: Sie hat Jesus
,ohne Samen aus dem Heiligen Geist
empfangen’ (Synode im Lateran 640,
Kan. 3; DS 503)“ (KKK, 496). Maria
blieb auch bei der Geburt Jungfrau,
da sie ,,ihn ebenso in unversehrter
Jungfraulichkeit gebar, wie sie ihn in
unversehrter Jungfraulichkeit
empfing (....). Jesus Christus wurde
aus einem jungfraulichen Schof3
ywunderbar“ geboren“ ™, ,Durch
seine Geburt hat ihr Sohn ,ihre
jungfrauliche Unversehrtheit nicht
gemindert, sondern geheiligt’ (LG
57)“ (KKK, 499). Maria blieb auch
nach der Geburt allzeit Jungfrau. Die
Kirchenvéter haben in ihren



Kommentaren zum Evangelium und
in ihren Antworten auf diverse
Einwidnde diese Tatsache immer
betont, die die vollige Verfigbarkeit
und absolute Hingabe Mariens an
den Heilsratschluss Gottes offenbart.
Der heilige Basilius fasst zusammen,
wenn er schreibt: ,,Wir als
Christusfreunde konnen es nicht
horen, dass die Gottesgebarerin
einmal aufgehort hat, Jungfrau zu
sein“ ™.

Maria wurde in den Himmel
aufgenommen. ,SchliefSlich wurde
die unbefleckte Jungfrau, von jedem
Makel der Erbstinde unversehrt
bewahrt, nach Vollendung des
irdischen Lebenslaufs mit Leib und
Seele in die himmlische Herrlichkeit
aufgenommen und als Konigin des
Alls vom Herrn erhoht, um
vollkommener ihrem Sohn
gleichgestaltet zu sein, dem Herrn
der Herren (...) und dem Sieger uber
Stinde und Tod“". Die Himmelfahrt



Mariens ist Vorwegnahme der
Auferstehung der anderen Christen
(vgl. KKK, 966). Die Koniginwiirde
Mariens grundet auf ihrer
Gottesmutterschaft und ihrer
Mitwirkung am Erlésungswerk . Am
1. November 1954 hat Pius XII. das
Fest Maria Konigin eingefiihrt *.
Maria ist die Mutter des Erlosers.
Darum zieht ihre Gottesmutterschaft
auch ihre Mitwirkung am Heil der
Menschen nach sich. ,,So ist die
Adamstochter Maria, dem Wort
Gottes zustimmend, Mutter Jesu
geworden. Sie umfing den
Heilswillen Gottes mit ganzem
Herzen und von Stinde unbehindert
und gab sich als Magd des Herrn
ganz der Person und dem Werk ihres
Sohnes hin und diente so unter ihm
und mit ihm in der Gnade des
allméachtigen Gottes dem Geheimnis
der Erlosung. Mit Recht also sind die
heiligen Viter der Uberzeugung, dass
Maria nicht blof3 passiv von Gott



benutzt wurde, sondern in freiem
Glauben und Gehorsam zum Heil der
Menschen mitgewirkt hat“ ", Diese
Mitwirkung zeigt sich auch in ihrer
geistlichen Mutterschaft. Maria, die
neue Eva, ist wirklich Mutter der
Menschen in der Ordnung der
Gnade, weil sie bei der Erweckung
des Gnadenlebens und bei der
geistlichen Entwicklung der
Glaubigen mitwirkt. Maria hat ,beim
Werk des Erlosers in durchaus
einzigartiger Weise in Gehorsam,
Glaube, Hoffnung und brennender
Liebe mitgewirkt zur
Wiederherstellung des
ubernatiirlichen Lebens der Seelen.
Deshalb ist sie uns in der Ordnung
der Gnade Mutter“ ™ (vgl. KKK, 968).
Maria ist auch Mittlerin. Thre
mitterliche Vermittlung, die immer
der einzigartigen Mittlerschaft
Christi untergeordnet bleibt, begann
mit ihrem fiat bei der Verkiindigung
und setzt sich im Himmel fort, denn
»in den Himmel aufgenommen, hat



sie diesen heilbringenden Auftrag
nicht aufgegeben, sondern fahrt
durch ihre vielfaltige Firbitte fort,
uns die Gaben des ewigen Heils zu
verschaffen... Deshalb wird die selige
Jungfrau in der Kirche unter den
Titeln der Fursprecherin, der
Helferin, des Beistandes und der
Mittlerin angerufen“ * (KKK, 969).

Maria ist Urbild und Vorbild der
Kirche. ,,Die Jungfrau Maria (ist) fur
die Kirche das Vorbild des Glaubens
und der Liebe. Daher ist sie
,schlechthin herausragendes und
geradezu einzigartiges Glied der
Kirche’ (LG 53); sie stellt das ,Urbild
der Kirche’ (LG 63) dar“ (KKK, 967).
Am 21.11.1964 hat Paul VI. Maria
feierlich zur Mutter der Kirche
ernannt, um ausdrucklich die
miutterliche Funktion zu
unterstreichen, die sie fir das
christliche Volk ausiibt *.



Aus allen diesen Darlegungen ergibt
sich, dass die Verehrung der Jungfrau
Maria in der Kirche ein wesentliches
Element des christlichen Kultes
darstellt *. Die heiligste Jungfrau
wird ,,mit Recht (...) von der Kirche
in einem Kult eigener Art geehrt.
Schon seit altester Zeit wird die
selige Jungfrau unter dem Titel der
,Gottesgebarerin’ verehrt, unter
deren Schutz die Glaubigen in allen
Gefahren und No6ten bittend Zuflucht
nehmen (...). Dieser Kult (...) ist zwar
durchaus einzigartig, unterscheidet
sich aber wesentlich vom Kult der
Anbetung, der dem
menschgewordenen Wort gleich wie
dem Vater und dem Heiligen Geist
dargebracht wird, und er fordert
diesen gar sehr“ *, Die
Marienverehrung findet ihren
,y2Ausdruck in den der Gottesmutter
gewidmeten liturgischen Festen (vgl.
SC 103) und im marianischen Gebet -
etwa im Rosenkranz® (KKK, 971).



3. Vorausbilder und
Prophezeiungen der
Menschwerdung

Im vorhergehenden Thema haben
wir gesehen, dass Gott nach dem
Stindenfall unserer Stammeltern den
Menschen nicht preisgegeben,
sondern ihm einen Retter
versprochen hat (vgl. Gen 3,15; KKK,
410).

Nach der Erbsiinde und der
VerheifSsung des Erlosers ergreift Gott
selbst wieder die Initiative und
schlief$t einen Bund mit den
Menschen: mit Noach nach der
Sintflut (vgl. Gen 9-10) und spater mit
Abraham (vgl. Gen 15-17), dem er
eine zahllose Nachkommenschaft
verspricht, die er zu einem grofsen
machen Volk macht, dem er ein
neues Land zuweisen wird und in
dem einst alle Volker gesegnet
werden sollen. Dieser Bund wurde
dann mit Isaak (vgl. Gen 26,2-5) und



mit Jakob erneuert (vgl. Gen 28,12-15;
35, 9-12). Der Bund findet im Alten
Testament bei Mose (vgl. Ex 6, 2-8; Ex
19-34) seinen vollstindigsten
Ausdruck.

Ein wichtiges Ereignis in der
Geschichte der Beziehungen Gottes
zu Israel ist die Prophezeiung des
Nathan (vgl. 2 Sam 7,7-15), dass der
Messias aus dem Geschlecht Davids
stammen und uUber alle Volker
herrschen wird, nicht nur uber
Israel. In anderen prophetischen
Texten heifst es vom Messias, er
werde in Bethlehem geboren werden
(vgl. Mi5,1), zum Haus Davids
gehoren (vgl. Jes 11,1; Jer 23,5) und
LS<Jmmanuel® - Gott mit uns — genannt
werden (vgl. Jes 7,14). Ferner heift er
»starker Gott, Vater in Ewigkeit, Furst
des Friedens“ ( Jes 9,5). Zusammen
mit diesen Aussagen, die den Messias
als Konig aus dem Haus Davids
darstellen, gibt es andere, gleichfalls
prophetische Texte, die sich auf die



Erlosersendung des Messias
beziehen, der als Knecht Jahwes
erscheint, als Mann der Schmerzen,
der in seinem Leib Versohnung
bewirken und Frieden stiften wird
(vgl. Eph 2,14-18): Jes 42,1-7; 49,1-9;
50, 4-9; 52,13 - 53,12). In diesem
Zusammenhang ist Dan 7,13-14
wichtig, wo vom Menschensohn die
Rede ist, der in Demut und
Erniedrigung geheimnisvoll mehr als
ein Mensch zu sein scheint und das
messianische Reich in seiner
endgultigen Phase wiederherstellt
(vgl. KKK, 440).

Die wichtigsten Vorausbilder des
Erlosers sind im Alten Testament der
unschuldige Abel, der Hohepriester
Melchisedek, das Opfer Isaaks, der
von seinen Bridern verkaufte Josef,
das Osterlamm, die von Moses in der
Wiste erhohte Schlange und der
Prophet Jonas.



4. Die Namen Christi

Christus werden im Lauf der
Jahrhunderte von Theologen und
geistlichen Autoren viele Namen und
Titel gegeben. Manche sind dem
Alten Testament entnommen, andere
stammen aus dem Neuen Testament.
Einige verwendet Jesus selbst oder er
akzeptiert sie; andere wurden im
Lauf der Jahrhunderte von der
Kirche gebraucht. Werfen wir einen
Blick auf die wichtigsten und
gebrauchlichsten dieser Namen:

Jesus (vgl. KKK, 430-435) bedeutet auf
Hebraisch , Gott rettet*: ,Bei der
Verkundigung gibt der Engel Gabriel
ihm den Namen Jesus, der besagt,
wer er ist, und zugleich, wozu er
gesandt ist“ (KKK, 430). Er ist der
menschgewordene Sohn Gottes, der
»sein Volk von seinen Stinden
erlosen® wird ( Mt 1,21). ,Der Name
Jesus besagt, dass der Name Gottes in
der Person seines Sohnes zugegen ist



(vgl. Apg 5,41; 3 Joh 7). Er wurde
Mensch, um alle endgultig von den
Stinden zu erldsen. Jesus ist der
gottliche Name, der allein Heil bringt
(vgl. Joh 3,18; Apg 2,21). Er kann
nunmehr von allen angerufen
werden, weil Gott sich durch die
Fleischwerdung seines Sohnes mit
allen Menschen so sehr vereint hat,
dass ,uns Menschen kein anderer
Name unter dem Himmel gegeben
ist, durch den wir gerettet werden
sollen (Apg 4,12)“ (KKK, 432). ,,Der
Name Jesus ist das Herz des
christlichen Betens* (KKK, 435).

Christus (vgl. KKK, 436-440) leitet
sich von der griechischen
Ubersetzung fiir den hebriischen
Ausdruck ,,Messias“ her, was
,Gesalbter“ bedeutet. Er wird zum
Eigennamen Jesu, ,,weil Jesus die
gottliche Sendung, die ,Christus’
bedeutet, vollkommen erfullt. In
Israel wurden namlich im Namen
Gottes die Menschen gesalbt, die vom



Herrn fir eine erhaltene Sendung
geweiht wurden® (KKK, 436). Das
war bei Priestern und Konigen,
ausnahmsweise auch bei Propheten
der Fall. Das musste nattrlich erst
recht fir den Messias gelten, den
Gott zur endgultigen Errichtung
seines Reiches senden wirde. Jesus
erfulllte in seiner dreifachen
Funktion als Priester, Prophet und
Konig die messianische Erwartung
Israels (vgl. ebd.). ,Jesus hat den Titel
Messias, auf den er Anspruch hatte
(vgl. Joh 4,25-26; 11,27), gelten lassen,
aber nicht vorbehaltlos, denn dieser
Titel war missverstandlich, wurde er
doch von einem Teil seiner
Zeitgenossen allzumenschlich (vgl.
Mt 22,41-46), im Grunde politisch
(vgl. Joh 6,15; Lk 24,21)

aufgefasst” (KKK, 439).

Jesus Christus ist der Eingeborene
Gottes, der einzige Sohn Gottes (vgl.
KKK, 441-445). Die Sohnesbeziehung
Jesu zu seinem Vater ist nicht die der



Adoptivkindschaft (wie bei uns),
sondern die der wirklichen,
naturlichen Sohnschaft: ,,,Sohn
Gottes’ besagt die einzigartige, ewige
Beziehung Jesu Christi zu Gott,
seinem Vater: Er ist der eingeborene
Sohn des Vaters (vgl. Joh 1,14.18;
3,16.18), ja Gott selbst (vgl. Joh 1,1).
Um Christ zu sein, muss man
glauben, dass Jesus Christus der Sohn
Gottes ist (vgl. Apg 8,37; 1 Joh

2,23)“ (KKK, 454). ,,Wie die
Evangelien berichten, ertonte in zwei
feierlichen Momenten, bei der Taufe
und der Verklarung Christi, die
Stimme des Vaters, der ihn als seinen
,geliebten Sohn’ bezeichnete (vgl. Mt
3,17; 17,5). Jesus nennt sich Gottes
,eingeborenen [einziggezeugten]
Sohn’ (Joh 3,16) und bekraftigt damit
seine ewige Praexistenz“ (KKK, 444).

Herr (vgl. KKK, 446-451): ,In der
griechischen Ubersetzung der Biicher
des Alten Testamentes [LXX] wird
der nicht auszusprechende Name



JHWH, unter dem sich Gott offenbart
hat (vgl. Ex 3,14), mit ,Kyrios’ [Herr]
wiedergegeben. ,Herr’ wird somit
zur gebrauchlichsten Bezeichnung
fur die Gottheit des Gottes Israels. In
diesem strengen Sinn verwendet das
Neue Testament den Titel ,Herr’ fiir
den Vater, aber auch zugleich — und
das ist das Neue — fuir Jesus, der so als
Gott selbst anerkannt wird (vgl. 1 Kor
2,8)“ (KKK, 446). Indem die ersten
Glaubensbekenntnisse der Kirche
von Anfang an Jesus den gottlichen
Titel Herr zuschreiben (vgl. Apg
2,34-36) ,sagen sie, dass die Macht,
die Ehre und die Herrlichkeit, die
Gott gebihren, auch Jesus
zukommen (vgl. Rom 9,5; Tit 2,13;
Offb 5,13), weil er ,Gott gleich’ ist
(Phil 2,6). Der Vater hat diese
Herrscherwiirde Jesu kundgetan,
indem er ihn von den Toten
auferweckte und in seine
Herrlichkeit erhob (vgl. Rom 10,9; 1
Kor 12,3; Phil 2,9-11)“ (KKK, 449). Der
Titel ,Herr’ gibt dem liturgischen



oder personlichen christlichen Gebet
sein Geprage (vgl. KKK, 451).

5. Christus ist der einzige
vollkommene Mittler
zwischen Gott und den
Menschen. Er ist Lehrer,
Priester und Konig

»Jesus Christus ist wahrer Gott und
wahrer Mensch in der Einheit seiner
gottlichen Person; deshalb ist er der
einzige Mittler zwischen Gott und
den Menschen“ (KKK, 480). Die
profundeste Aussage des Neuen
Testaments tiber die Mittlerschaft
Christi steht im ersten Brief an
Timotheus: ,Einer ist Gott, Einer
auch Mittler zwischen Gott und den
Menschen: der Mensch Christus
Jesus, der sich als Losegeld
hingegeben hat fur alle“ (1 Tim 2,5-6).
Hier wird sowohl die Person des
Mittlers als auch seine
Mittlertatigkeit vorgestellt. Im



Hebréaerbrief erscheint Jesus Christus
als der Mittler des Neuen Bundes
(vgl. Hebr 8,6; 9,15; 12,24). Jesus
Christus ist Mittler, weil er wahrer
Gott und wahrer Mensch ist, aber er
ist Mittler in seiner Menschheit und
durch seine Menschheit. Diese Texte
des Neuen Testaments stellen
Christus als Propheten bzw.
Offenbarer, als Hohenpriester und
als Herrn der ganzen Schopfung dar.
Dabei handelt es sich nicht um drei
unterschiedliche Aufgaben, sondern
um drei verschiedene Aspekte der
Erloserfunktion des einzigen
Mittlers.

Christus ist der im Deuteronomium
angekindigte Prophet (18,18). Die
Leute hielten Jesus fiir einen
Propheten (vgl. Mt 16,14; Mk 6,14-16;
Lk 24,19). Der Anfang des
Hebréaerbriefes ist in dieser Hinsicht
paradigmatisch. Christus ist aber
mehr als ein Prophet: Er ist der
Meister, der aus eigener, bis dahin



nie gekannter Autoritat lehrt, was
seine Zuhorer Uberrascht hat. Dieser
uberragende Charakter der Lehren
Jesu beruht auf der Tatsache, dass er
Gott und Mensch ist. Jesus lehrt nicht
nur die Wahrheit, er ist selbst die
Wabhrheit, die im Fleisch erschienen
ist. Christus, das ewige Wort des
Vaters, ,ist das vollkommene,
untubertreffbare, eingeborene Wort
des Vaters. In ihm sagt der Vater
alles, und es wird kein anderes Wort
geben als dieses” (KKK, 65). Die
Lehre Christi ist endgultig, auch in
dem Sinn, dass mit ihr die an die
Menschen ergangene geschichtliche
Offenbarung Gottes ihre letzte
Erfillung gefunden hat.

Christus ist Priester. Die Mittlerschaft
Jesu Christi ist eine priesterliche. Im
Hebréaerbrief, dessen Hauptthema
das Priestertum Christi ist, wird Jesus
Christus als der Hohepriester des
Neuen Bundes vorgestellt, als
,2Hoherpriester nach der Ordnung



Melchisedeks“ ( Hebr 5,10; 6,20),
»einer, der heilig ist, unschuldig,
makellos“ ( Hebr 7,26). ,Durch ein
einziges Opfer hat er die, die
geheiligt werden, fiir immer zur
Vollendung gefiihrt“ ( Hebr 10,14),
y,hamlich durch das einmalige Opfer
seines Kreuzes“ (KKK, 1544). Wie das
Opfer Christi — sein Tod am Kreuz -
einzigartig ist aufgrund der Einheit
von Priester und Opfergabe (die
unendlich wertvoll ist), so ist auch
sein Priestertum einzigartig. Er ist
die einzige Opfergabe und der
einzige Priester. Die Opfer des Alten
Bundes waren Vorausbilder des
Opfers Christi und waren wertvoll
durch ihre Hinordnung auf Christus.
Am Priestertum Christi, das ein
ewiges Priestertum ist, haben das
Amtspriestertum und das
Priestertum der Glaubigen Anteil,
ohne zum Priestertum Christi
hinzuzukommen oder es zu ersetzen
(vgl. KKK, 1544-1547).



Christus ist Konig, nicht nur als Gott,
sondern auch als Mensch. Die
Souveranitat Christi ist ein
grundlegender Aspekt seiner
Heilsmittlerschaft. Christus rettet,
well er die reale Macht dazu hat. Der
Glaube der Kirche bestatigt das
Konigtum Christi. Wir bekennen im
Credo, dass seines Reiches kein Ende
sein wird, und wiederholen damit,
was der Erzengel Gabriel zu Maria
gesagt hat (vgl. Lk 1,32-33). Die
Konigswiirde Christi wurde schon im
Alten Testament vorausgesagt (vgl.
Ps 2,6; Jes 7,6; 11,1-9; Dan 7,14).
Christus freilich sprach wenig von
seinem Konigtum, weil unter den
Juden seiner Zeit das messianische
Konigreich weitgehend in einem
materiell-irdischen Sinn verstanden
wurde. Er hat es aber in einem ganz
entscheidenden Moment anerkannt,
als er auf die Frage des Pilatus
antwortete: ,Du sagst es, ich bin ein
Konig“ ( Joh 18,37). Das Konigtum
Christi ist nicht metaphorisch zu



verstehen. Es ist real und beinhaltet
die Macht, Gesetze zu erlassen und
zu richten. Es beruht auf der
Tatsache, dass er das
fleischgewordene Wort und unser
Erloser ist . Sein Reich ist ein
geistiges und ewiges Reich, ein Reich
der Heiligkeit und der Gerechtigkeit,
der Liebe, der Wahrheit und des
Friedens *. ,Christus iibt sein
Konigtum dadurch aus, dass er alle
Menschen durch seinen Tod und
seine Auferstehung an sich zieht (vgl.
Joh 12,32). Christus, der Konig und
Herr des Weltalls, hat sich zum
Diener aller gemacht, denn er ,ist
nicht gekommen, um sich dienen zu
lassen, sondern um zu dienen und
sein Leben hinzugeben als Losegeld
fur viele’ (Mt 20,28)“ (KKK, 786).

,Das ganze Volk Gottes hat an diesen
drei Amtern Christi teil und ist
verantwortlich fir die Sendung und
den Dienst, die sich daraus

ergeben” (KKK, 783).



6. Das ganze Leben Christi hat
erlosenden Wert

Was das Leben Christi betrifft ,nennt
das Glaubensbekenntnis nur die
Mysterien der Menschwerdung
(Empfangnis und Geburt) und des
Pascha (Leiden, Kreuzigung, Tod,
Begrédbnis, Hinabstieg zu den Toten,
Auferstehung, Himmelfahrt). Von
den Mysterien des verborgenen und
offentlichen Lebens ist nicht
ausdrucklich die Rede. Die
Glaubensartikel aber, die die
Menschwerdung und das Pascha Jesu
betreffen, erhellen das ganze
Erdenleben Christi“ (KKK, 512).

Das ganze Leben Christi wirkt
erlosend, und jeder seiner
menschlichen Akte hat
transzendenten Heilswert. Selbst die
einfachsten und scheinbar weniger
bedeutungsvollen Handlungen Jesu
sind eine wirksame Ausubung seiner
Mittlerschaft zwischen Gott und den



Menschen, handelt es sich doch stets
um Akte des fleischgewordenen
Wortes. Diese Lehre hat der heilige
Josefmaria besonders tief erfasst und
deshalb zeigen konnen, dass alle
Wege der Erde gottliche Wege der
Heiligung werden konnen: ,,Endlich
kommt die Fulle der Zeit (...). Ein
Kind wird in Bethlehem geboren. Es
ist der Retter der Welt. Doch bevor es
spricht, liebt es mit Werken. Es
bringt keine Zauberformel mit, denn
es weil, dass die Erlosung, die es
anbietet, sich nur in den Herzen der
Menschen vollziehen kann. Zuerst
geschieht nichts anderes als das
Lachen und Weinen eines Kindes,
der unschuldige Schlaf eines
fleischgewordenen Gottes: dies alles,
damit in uns die Liebe aufbricht und
wir das Kind ohne Scheu in die Arme
nehmen“ ™",

Die Jahre des verborgenen Lebens
Christi sind nicht blof§ Vorbereitung
auf sein offentliches Wirken,



sondern authentische, auf die
Erfillung des Paschamysteriums
gerichtete Erlosungsakte. Die
Tatsache, dass Jesus wahrend des
grofdten Teils seines Lebens die
Bedingungen geteilt hat, unter denen
weitaus die meisten Menschen leben,
ist theologisch hoch bedeutsam: das
tagliche Familien- und Arbeitsleben
in Nazareth. So wird Nazareth zu
einer Schule fir das Leben der
Familien und fiir die Arbeit *.
Christus vollbringt unsere Erlosung
schon wahrend seiner vielen Jahre
im Verborgenen und gibt damit der
Alltagsarbeit des Christen und dem
Leben von Millionen Menschen
guten Willens in der Heilsgeschichte
gottlichen Wert. ,Indem Jesus wie
einer von uns aufwéachst und lebt,
offenbart Er uns, dass das
menschliche Dasein, das
gewohnliche und alltdgliche Tun,
gottlichen Sinn hat« ™™,

José Antonio Riestra



Grundlegende Literatur:

Katechismus der katholischen Kirche,
484-570, 720-726 und 963-975.

Benedikt XVI./Joseph Ratzinger, Jesus
von Nazareth, Freiburg — Basel -
Wien 2006, Einleitung und Kapitel X.

i Hl. Augustinus, De Trinitate, 2,5,9;
vgl. IV. Laterankonzil: DS 801.

ii Johannes Paul II., Enzyklika
Redemptoris Mater, 25.3.1987, 8; Vgl.
Pius IX., Bulle Ineffabilis Deus ; Pius
XII., Apost. Konst. Munificentissimus
Deus, 1.11.1950, DS 3900-3904; Paul
VI., Ap. Schr. Marialis cultus , 25; CIC,
488.

iii H1. Leo der Grofse, Brief Lectis
dilectionis tuae , 13.6.449, DS 291-294.

iv HI. Basilius, In Christi
generationem, 5.

v II. Vatikanisches Konzil, Dogm.
Konst. Lumen gentium, 59. Vgl. die



Proklamation des Dogmas der
leiblichen Aufnahme der seligen
Jungfrau Maria in den Himmel durch
Papst Pius XII. im Jahr 1950: DS 3903.

vi Vgl. Pius XII., Enzyklika Ad coeli
reginam,11.10.1954: AAS 46 (1954)
625-640.

vii Vgl. AAS 46 (1954) 662-666.

viii II. Vatikanisches Konzil, Dogm.
Konst. Lumen gentium, 56.

ix Ebd., 61.
x Ebd., 62.
xi Vgl. AAS 56 (1964) 1015-1016.

xii Vgl. Paul VL., Ap. Schr. Marialis
cultus, 56.

xiii II. Vatikanisches Konzil, Dogm.
Konst. Lumen gentium, 66.

xiv Vgl. Pius XI., Enzyklika Quas
primas, 11.11.1925, AS 17 (1925) 599.



xv Vgl. Romisches Messbuch,
Prafation vom Christkonigssonntag.

xvi HI. Josefmaria, Christus begegnen,
36.

xvii Vgl. Paul VI., Ansprache in
Nazareth, 5.1.1964.

xviii Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, 14.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/09-die-menschwerdung/
(11.01.2026)


https://opusdei.org/de-de/article/09-die-menschwerdung/
https://opusdei.org/de-de/article/09-die-menschwerdung/

	09. Die Menschwerdung
	1. Das Werk der Menschwerdung
	2. Die Jungfrau Maria, Mutter Gottes
	3. Vorausbilder und Prophezeiungen der Menschwerdung
	4. Die Namen Christi
	5. Christus ist der einzige vollkommene Mittler zwischen Gott und den Menschen. Er ist Lehrer, Priester und König
	6. Das ganze Leben Christi hat erlösenden Wert


