opusdei.org

04. Das Wesen Gottes
und sein Wirken

Gegenuber dem Wort Gottes,
der sich offenbart, kommen nur
Anbetung und Dankbarkeit in
Frage. Vor einem Gott, der ihn
vOllig Ubersteigt und ihm
zugleich zuinnerst gegenwartig
ist, fallt der Mensch auf die
Knie.

26.09.2017

1. Wer ist Gott?

Im Lauf der Geschichte hat sich jede
Kultur mit dieser Frage befasst. Die



ersten Spuren der Zivilisation
verweisen im Allgemeinen auf
Religion und Kult. An Gott zu
glauben ist fir den Menschen zu
allen Zeiten das Erste’. Die Frage ist
freilich, an welchen Gott er glaubt.
De facto hat der Mensch in einigen
heidnischen Religionen die
Naturkrafte als konkrete
Manifestationen des Sakralen
angebetet, was zur Vorstellung einer
Vielzahl von Gottern in
hierarchischer Ordnung fiihrte. So
war etwa im alten Griechenland der
hochste Gott des Gotterhimmels
seinerseits einer absoluten
Notwendigkeit unterworfen, die die
Welt und die Gotter selbst umfasste®.
Nicht wenige Forscher, die sich mit
der Geschichte und Religionen
befassen, sind der Ansicht, dass es
bei vielen Volkern zu einem
fortschreitenden Verlust einer
y,uroffenbarung® des einzigen Gottes
gekommen ist. Jedenfalls finden sich
auch in den abwegigsten Kulten



Spuren einer echten Religiositat:
Anbetung, Opfer, Priestertum,
Askese, Gebet, Danksagung usw.

Der Verstand hat sowohl in
Griechenland als auch anderswo
versucht, die Religion zu reinigen
und zu zeigen, dass der hochste Gott
identisch sein muss mit dem Guten,
der Schonheit und dem Sein selbst,
da er die Quelle alles Guten und
Schonen ist, das es gibt. Dadurch
kam es aber zu einem anderen
Problem: Die Glaubigen waren weit
weg von Gott, denn die hochste
Gottheit war in volliger Autarkie
abgeschlossen, und schon die blofe
Moglichkeit einer Kontaktaufnahme
mit der Gottheit wurde als
Schwaéchezeichen angesehen.
Auflerdem blieb die Frage nach dem
Bosen ungelost, das irgendwie als
notwendig erschien, weil das hochste
Prinzip durch eine ununterbrochene
Reihe von Zwischenwesen mit der
Welt verbunden war.



Die judisch-christliche Offenbarung
hat diese Situation radikal verandert:
Gott wird in der Schrift als der
Schopfer aller Dinge und als Urheber
aller natirlichen Kréfte dargestellt.
Die Existenz Gottes geht der Existenz
der Welt absolut voraus. Diese ist
vollig von ihm abhéngig. Damit ist
die Idee der Transzendenz
verbunden: Die Distanz zwischen
Gott und der Welt ist unendlich, und
es gibt zwischen ihnen keinen
notwendigen Zusammenhang. Der
Mensch und alle Geschopfe konnten
genauso auch nicht sein, und
insofern sie sind, sind sie immer von
anderen abhangig. Gott hingegen ist,
und er ist aus sich selbst. Diese
unendliche Distanz, diese absolute
Kleinheit des Menschen vor Gott
zeigt, dass alles Seiende von Gott
gewollt und frei gewollt ist. Alles ist
gut und Frucht seiner Liebe (vgl. Gen
1). Die Macht Gottes ist weder
zeitlich noch raumlich beschrankt,
seine Schopfungstat ist also in jeder



Hinsicht Geschenk. Sie ist Liebe.
Seine Macht ist so grof3, dass er eine
Beziehung zu den Geschopfen
aufrecht erhalten will; ja er will diese
sogar retten, sollten sie sich aufgrund
ihrer Freiheit von ihm entfernen.
Der Ursprung des Bosen muss also
mit einem verkehrten Gebrauch der
Freiheit durch den Menschen
zusammenhdngen — wie er nach dem
Bericht der Genesis ja tatsachlich
erfolgt ist: siehe Gen 3 — und kann
nicht der Materie als solcher
angelastet werden.

Zugleich ergibt sich aus den obigen
Erlduterungen, dass Gott Person ist,
dass er frei ist und dass er aus Liebe
handelt. Die Religionen und die
Philosophie stellten sich die Frage,
was Gott ist; durch die Offenbarung
hingegen wird der Mensch dazu
gedrangt zu fragen, wer Gott ist (vgl.
Kompendium, 37). Gott ist jemand,
der auf den Menschen zugeht, der
ihn sucht, um mit ihm wie zu einem



Freund zu sprechen (vgl. Ex 33,11).
Gott offenbart dem Mose sogar
seinen Namen - ,Ich bin der Ich-
bin“ (Ex 3,14) — zum Beweis, dass er
seinem Bund treu ist und ihn durch
die Wuste, Symbol der Versuchungen
des Lebens, begleiten wird. Es
handelt sich um einen
geheimnisvollen Namen™, der uns
jedenfalls die Reichtiimer seines
unaussprechlichen Mysteriums
offenbart. Er allein ist von jeher und
fiir immer. Uber Welt und Geschichte
erhaben, kimmert er sich dennoch
um die Welt und lenkt die
Geschichte. Er ist es, der Himmel und
Erde erschaffen hat und sie im Sein
erhalt. «Er ist der treue Gott, der
seinem Volk immer nahe ist, um es
zu retten. Er ist der Heilige
schlechthin, ,voll Erbarmen’ (Eph 2,4)
und stets bereit zu verzeihen. Er ist
das geistige, erhabene, allméachtige,
ewige, personale, vollkommene
Wesen. Er ist Wahrheit und

Liebe« (Kompendium, 40).

iii



Die Offenbarung stellt also etwas
absolut Neues dar. Sie ist Geschenk,
das der Mensch von oben erhélt und
in dankbarer Ehrerbietung und
religioser Bereitwilligkeit annehmen
muss. Die Offenbarung kann nicht
auf blofd menschliche Erwartungen
reduziert werden, sie geht weit iiber
sie hinaus. Gegeniiber dem Wort des
sich offenbarenden Gottes kommen
nur Anbetung und Dankbarkeit in
Frage. Der Mensch fallt staunend auf
die Knie vor einem Gott, der ihn
vollig uberragt und doch interior
intimo meo" ist, mir niher als ich
selbst mir bin, und der den
Menschen in allen seinen
Lebenslagen sucht: ,Der Schopfer
des Himmels und der Erde, der eine
Gott, der die Quelle jeden Seins ist,
dieser einzige ,Schopferlogos’, diese
schopferische Vernunft weifd den
Menschen zu lieben mit einer
personlichen Liebe, ja er liebt ihn
sogar leidenschaftlich und mochte
seinerseits geliebt werden. Diese



schopferische Vernunft, die zugleich
Liebe ist, nimmt daher eine
Liebesbeziehung auf (...), seine Liebe
(erweist sich) als reich an
unendlicher Treue und unendlichem
Erbarmen, ist (...) die Liebe, die
grenzenlos vergibt“".

2. Wie ist Gott?

Der Gott der Heiligen Schrift ist nicht
eine menschliche Projektion, denn
seine absolute Transzendenz kann
nur von aufderhalb der Welt
aufgedeckt werden, also durch
Offenbarung. Es gibt keine eigentlich
innerweltliche Offenbarung. Anders
gesagt, die Natur als Ort gottlicher
Offenbarung verweist immer auf
einen transzendenten Gott”. Ohne
diese Perspektive hatte der Mensch
niemals zu diesen Wahrheiten
Zugang gefunden. Einerseits fordert
Gott™, und andererseits liebt er
mehr, als der Mensch hatte erwarten
konnen. Einen allmachtigen Gott



konnen wir uns leicht vorstellen,
aber es fallt uns schwer zu begreifen,
dass diese Allmacht uns lieben
kann". Zwischen der menschlichen
Gottesvorstellung und dem
geoffenbarten Gottesbild besteht
Kontinuitdt und zugleich
Diskontinuitat, denn Gott ist das
Gute, die Schonheit und das Sein, wie
die Philosophie sagt, aber zugleich
liebt mich dieser Gott, dem
gegenuber ich ein Nichts bin. Das
Ewige sucht das Zeitliche, und das
verandert von Grund auf unsere
Erwartungen und unser Gottesbild.

Gott ist vor allem Einer, aber nicht
wie ein mathematischer Punkt. Er ist
Einer im absoluten Sinn des Guten,
des Schonen und des Seins, aus dem
alles kommt. Man kann sagen, dass
Gott Einer ist, weil es keine anderen
Gotter gibt und weil er keine Teile
hat. Gleichzeitig muss man aber
sagen, dass er Einer ist, weil er der
Ursprung jeder Einheit ist. Ohne ihn



fallt alles zusammen und sinkt ins
Nichts zuruck. Seine Einheit ist auch
die Einheit einer Liebe, die zugleich
Leben ist und das Leben spendet.
Diese Einheit ist also unendlich mehr
als die einfache Negation der
Vielheit.

Die Einheit fihrt zur Anerkennung
Gottes als Wahrheit. Er ist die
Wahrheit selbst, und er ist Maf$ und
Quelle all dessen, was wahr ist (vgl.
Kompendium, 41), und zwar gerade
welil er das Sein ist. Man vermeidet
gelegentlich diese Identifikation,
denn es scheint, dass die Aussage, es
gebe nur eine Wahrheit, den Dialog
unmoglich macht. Man muss deshalb
vor Augen haben, dass Gott nicht im
menschlichen, immer partiellen Sinn
des Wortes wahr ist. In ihm fallen
vielmehr Wahrheit und Sein, Glite
und Schonheit zusammen. Dabei
handelt es sich nicht um eine blof3
logische und formelle Wahrheit,
sondern um eine Wahrheit, die



zugleich sich mitteilende Liebe im
Vollsinn ist: schopferisches
Verstromen, exklusiv und universal
zugleich, inneres gottliches Leben,
das dem Menschen mitgeteilt wird
und an dem er teilhat. Es geht hier
nicht um die Wahrheit von Formeln
oder Ideen, die immer unzureichend
sind, sondern um die Wahrheit des
Wirklichen, die im Fall Gottes mit der
Liebe zusammenfallt. Wenn wir
sagen, dass Gott die Wahrheit ist,
dann sagen wir, dass die Wahrheit
die Liebe ist. Das erschreckt
niemanden und schriankt die Freiheit
nicht ein. Somit fallen die
Unwandelbarkeit Gottes und seine
Einzigkeit mit seiner Wahrheit
zusammen, insofern sie die Wahrheit
einer Liebe ist, die nicht vergehen
kann.

Hier sieht man, dass es zum
eigentlich christlichen Verstandnis
der Eigenschaften Gottes notwendig
ist, die Behauptung seiner Allmacht



mit der Behauptung seiner Giite und
seiner Barmherzigkeit zu verbinden.
Erst wenn man begriffen hat, dass
Gott allméchtig und ewig ist, kann
man sich der gewaltigen Wahrheit
offnen, dass eben dieser Gott Liebe
ist, Wohlwollen und Ursprung aller
Schoénheit und aller Gaben™. Die
Einsichten, die die philosophische
Reflexion eroffnet, sind daher
wesentlich, aber sie sind auch
irgendwie unzureichend. Wenn man
diesen Weg geht von den ersten
Eigenschaften bis hin zu jenen, die
man erst durch die personliche
Begegnung mit dem sich
offenbarenden Gott erfasst, erkennt
man, dass diese Attribute nur in
unserer Sprache mit
unterschiedlichen Worten
ausgedruckt werden, in der
Wirklichkeit Gottes aber in eins
zusammenfallen. Der Eine ist der
Wahre, und die Wahrheit ist
identisch mit der Giite und der Liebe.
Bildlich gesprochen konnte man



unseren Verstand als eine Art Prisma
auffassen, welches das Licht in
einzelne Farben zerlegt, die jeweils
einem Attribut Gottes entsprechen,
aber in Gott mit seinem Sein
zusammenfallen, das Leben und
Quelle allen Lebens ist.

3. Wie erkennen wir Gott?

Wir konnen, wie wir gesehen haben,
Gott aus seinen Werken erkennen;
aber nur eine Begegnung mit dem
Gott, der den Menschen schafft und
erlost, kann uns offenbaren, dass der
Einzige zugleich Liebe und Ursprung
alles Guten ist. Gott wird also nicht
nur als Intellekt erfasst (als Logos
der Griechen), der die Welt sinnvoll
macht (einige haben ihn sogar mit
der Welt verwechselt, etwa die alten
Griechen und einige moderne
philosophische Stromungen),
sondern auch als personlicher Wille,
der schafft und liebt. Es handelt sich
also um einen lebendigen Gott, ja um



einen Gott, der das Leben selbst ist.
Und als lebendig Seiender mit Willen
und Freiheit bleibt Gott in seiner
unendlichen Vollkommenheit immer
unfassbar, unmessbar fur
menschliche Begrifflichkeit.

Von den seienden Dingen, von ihrer
Bewegung, ihren Vollkommenheiten
usw. ausgehend, kann man die
Existenz eines hochsten Seins
beweisen, das Quelle dieser
Bewegungen, Vollkommenheiten
usw. ist. Um aber den personlichen
Gott, der Liebe ist, kennen zu lernen,
muss man ihn in seinem Wirken
zugunsten der Menschen in der
Geschichte suchen — und dazu bedarf
es der Offenbarung. In seinem
Heilshandeln erschlief3t sich sein
Sein, so wie man einen Menschen
kennen lernt, wenn man mit ihm
Umgang hat.

Gott zu erkennen bedeutet in diesem
Sinn immer nur, auf Gott zu stofsen



oder ihm zu begegnen, denn er ist
unendlich grofSer als wir. Jede
Gotteserkenntnis geht von ihm aus
und ist sein Geschenk, eine Frucht
seines Sich-Offnens, seiner Initiative.
Die Haltung, in der wir uns dieser
Erkenntnis ndhern, muss daher
immer die einer tiefen Demut sein.
Kein endlicher Verstand kann den
begreifen, der der Unendliche ist,
keine Kraft kann seiner Allmacht
standhalten. Wir konnen ihn nur
durch das erkennen, was er uns gibt,
also durch eine Teilhabe an seinen
Gltern, die auf den Akten seiner
liebevollen Zuwendung zu jedem
einzelnen beruht.

Unsere Gotteserkenntnis hat
demnach immer analogen Charakter.
Wenn wir etwas uber ihn aussagen,
mussen wir immer hinzufiigen, dass
sich die jeweilige Vollkommenheit in
ihm nicht mit der Begrenztheit
findet, die wir an den Geschopfen
sehen. Die Tradition spricht von



einem dreifachen Weg: dem der
Affirmation, der Negation und der
Eminenz, wobei letzterer darin
besteht, die Vollkommenheit Gottes
uber alle menschlichen
Denkmaoglichkeiten zu erheben und
sie als Ursprung aller
Verwirklichungen dieser
Vollkommenheit zu verstehen. So
kann man beispielsweise leicht
erfassen, dass Gott grof$ ist, aber es
fallt schwer anzuerkennen, dass er
auch klein ist, weil in den
geschaffenen Dingen grof$ und klein
Gegensitze sind. Wenn wir aber
bedenken, dass klein zu sein eine
Vollkommenheit sein kann, wie sich
aus den Phanomenen der
Nanotechnologie ergibt, dann muss
Gott auch Quelle dieser
Vollkommenheit sein, und diese
Vollkommenheit muss in ihm mit
seiner Grofse zusammenfallen. Wir
mussen deshalb verneinen, dass Gott
in dem begrenzten Sinn der
geschaffenen Welt klein (oder grof)



ist, mussen dieses Attribut reinigen
und dann zur Eminenz
weiterschreiten. Ein besonders
relevanter Aspekt ist die Tugend der
Demut, die von den Griechen nicht
als Tugend betrachtet wurde. Da es
sich dabei um eine Vollkommenheit
handelt, besitzt Gott nicht nur die
Tugend der Demut, sondern er
identifiziert sich sogar mit ihr. Das
fuhrt zu dem uberraschenden
Schluss, dass Gott die Demut ist, und
zwar so sehr, dass man ihn nur in
einer Haltung der Demut erkennen
kann, die nichts anderes ist als
Teilhabe an seiner Selbsthingabe.

All das hat zur Folge, dass man den
Gott der Christen erkennen kann
durch die Sakramente und durch das
Gebet in der Kirche, die sein
Heilswirken fiir die Menschen aller
Zeiten vergegenwartigt.

GIULIO MASPERO



Erstveroffentlichung des Originals
am 21.11.2012

Grundlegende Literatur:

Katechismus der katholischen Kirche,
199-231; 268-274.

Kompendium des Katechismus der
katholischen Kirche, 36-43; 50.

Empfohlene Literatur:

Hl. Josefmaria, Homilie Demut, in
Freunde Gottes, 104-109.

]J. Ratzinger, Der Gott Jesu Christi,
Miunchen 1976.

i Der Atheismus ist ein modernes
Phanomen, das religiose Wurzeln
hat, insofern er die absolute
Wahrheit Gottes negiert und sich
dabei auf eine ebenso absolute
,Wahrheit“ stiitzt, namlich die



Negation seiner Existenz. Genau
deshalb ist der Atheismus, auf die
Religion bezogen, ein
Sekundarphdnomen, das man auch
»,Glauben“ im negativen Sinn nennen
konnte. Das Gleiche gilt fiir den
heutigen Relativismus. Ohne die
Offenbarung waren diese
Phdnomene einer absoluten
Negation undenkbar.

ii Die Gotter waren dem Hades
unterworfen, der alles mit sinnloser
Notwendigkeit lenkt. Daher das
tragische Existenzgefiihl, das Denken
und Literatur der Griechen
charakterisiert.

iii ,,Gott offenbart sich Mose als der
lebendige Gott, ,der Gott Abrahams,
der Gott Isaaks und der Gott

Jakobs‘ (Ex 3,6). Gott offenbart Mose
auch seinen geheimnisvollen Namen:
,Ich bin der Ich-bin (JHWH)’. Der
unaussprechliche Name Gottes
wurde bereits zur Zeit des Alten



Testaments durch das Wort Herr
ersetzt. So erscheint Jesus im Neuen
Testament, wenn er Herr genannt
wird, als wahrer Gott“ (Kompendium,
38). Fiir den Namen Gottes gibt es
drei Interpretationsmaoglichkeiten: 1)
Gott offenbart, dass es unmaoglich ist,
ihn zu erkennen, und bewahrt so den
Menschen davor, die Freundschaft
mit ihm ausnutzen zu wollen, wie
dies bei den heidnischen Gottheiten
durch magische Praktiken versucht
wurde; zugleich betont er seine
Transzendenz. 2) Mit dem
hebraischen Wort, das gebraucht
wird, versichert Gott, er werde
immer mit Mose sein, weil er treu ist
und zu dem steht, der auf ihn
vertraut. 3) Nach der griechischen
Bibeliibersetzung offenbart sich Gott
als das Sein selbst, wie es den
Einsichten der Philosophie entspricht
(vgl. Kompendium, 39).

iv HI. Augustinus, Bekenntnisse, 3, 6,
11.



v Benedikt XVI., Ansprache an die
Teilnehmer des IV. Nationalen
Kongresses der Katholischen Kirche
Italiens, 19.10.2006.

vi Johannes Paul II., Enzyklika Fides
et ratio, 14.9.1998, 19.

vii Gott verlangt vom Menschen -
von Abraham —, dass er das
verheifSsene Land verlasst, dass er auf
seine Sicherheiten verzichtet. Er
vertraut den Kleinen. Er fordert
Dinge, die einer anderen als der
menschlichen Logik folgen, wie im
Fall des Hosea. Es ist klar, dass er
nicht eine Projektion menschlicher
Hoffnungen und Erwartungen sein
kann.

viii Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
144: ,Wie ist es moglich zu begreifen,
dass Gott uns liebt, ohne gleichfalls
aus Liebe den Verstand zu verlieren?
Wir mussen uns von diesen
Glaubenswahrheiten durchdringen
lassen, bis sie unser ganzes Leben



verwandelt haben. Gott liebt uns: der
Allméachtige, der Himmel und Erde
erschaffen hat!“

ix ,,Gott offenbart sich Israel als
derjenige, dessen Liebe grofder ist als
die eines Vaters oder die einer
Mutter zu ihren Kindern oder die
eines Brautigams zu seiner Braut. Er
ist in sich selbst ,die Liebe’ (1 Joh
4,8.16), die sich vollkommen und
ungeschuldet verschenkt. Er hat die
Welt so sehr geliebt, dass er seinen
einzigen Sohn hingab, damit die Welt
durch ihn gerettet wird’ (Joh 3,16-17).
Durch die Sendung seines Sohnes
und des Heiligen Geistes offenbart
Gott, dass er selbst ewiger
Liebesaustausch ist“ (Kompendium,
42).

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-


https://opusdei.org/de-de/article/04-das-wesen-gottes-und-sein-wirken/

de/article/04-das-wesen-gottes-und-sein-
wirken/ (08.02.2026)


https://opusdei.org/de-de/article/04-das-wesen-gottes-und-sein-wirken/
https://opusdei.org/de-de/article/04-das-wesen-gottes-und-sein-wirken/

	04. Das Wesen Gottes und sein Wirken
	1. Wer ist Gott?
	2. Wie ist Gott?
	3. Wie erkennen wir Gott?


