opusdei.org

02. Die Offenbarung

Gott hat sich als personales
Wesen durch eine
Heilsgeschichte geoffenbart. Er
schuf und erwahlte sich ein
Volk, das sein Wort bewahren
und in dessen Schof die
Menschwerdung Jesu Christi
erfolgen sollte.

28.09.2017

1. Gott offenbart sich den
Menschen

,Gott hat in seiner Glite und Weisheit
beschlossen, sich selbst zu



offenbaren und das Geheimnis
seines Willens kundzutun: dass die
Menschen durch Christus, das
fleisch-gewordene Wort, im Heiligen
Geist Zugang zum Vater haben und
teilhaftig werden der gottlichen
Natur. In dieser Offenbarung redet
der unsichtbare Gott aus
uberstromender Liebe die Menschen
an wie Freunde und verkehrt mit
ihnen, um sie in seine Gemeinschaft
einzuladen und aufzunehmen* (vgl.
Katechismus, 51).

Der erste Schritt der Offenbarung
Gottes ist die Schopfung, in der er
sich selbst dauerhaft bezeugt? (vgl.
Katechismus, 288). Gott gibt sich
durch die Geschopfe allen Menschen
aller Zeiten kund und lasst sie seine
Gute und Vollkommenbheit erfahren.
Nach dem Bild und Gleichnis Gottes
erschaffen, offenbart der Mensch
unter allen Geschopfen Gott am
deutlichsten. Gott wollte sich jedoch
durch eine Heilsgeschichte als



personliches Wesen zu erkennen
geben, indem er sich ein Volk schuf
und es dazu erzog, sein an die
Menschen gerichtetes Wort zu
bewahren und die Fleischwerdung
seines Wortes — Jesu Christi -
vorzubereiten® (vgl. Katechismus,
54-64). In ihm offenbart Gott das
Geheimnis seines dreifaltigen Lebens
und den Plan des Vaters, in seinem
Sohn alles zusammenzufassen, alle
Menschen zu erwéahlen und sie als
Kinder im Sohn anzunehmen (vgl.
Eph 1,3-10; Kol 1,13-20), indem er sie
versammelt, damit sie durch den
Heiligen Geist an seinem ewigen
gottlichen Leben teilhaben. Gott
offenbart und erfullt seinen
Heilsplan durch die Sendungen des
Sohnes und des Heiligen Geistes in
der Geschichte®.

Die Offenbarung enthalt sowohl
naturliche Wahrheiten, die der
Mensch an sich durch die Vernunft
allein erkennen kann, als auch



Wahrheiten, welche die menschliche
Vernunft iibersteigen und die er nur
deshalb erkennt, weil Gott sich in
seiner Glte frei und ungeschuldet
offenbart. Hauptinhalt der gottlichen
Offenbarung sind nicht abstrakte
Wahrheiten tiber die Welt und den
Menschen. Ihr wesentlicher Inhalt
besteht darin, dass Gott uns das
Mysterium seines personalen Lebens
mitteilt und uns einlddt, an ihm
teilzuhaben.

Die gottliche Offenbarung geschieht
durch Worte und durch Werke. Sie
ist zugleich Geheimnis und Ereignis.
Sie weist einerseits eine objektive
Dimension auf (Wort, das
Wahrheiten und Lehren offenbart)
und hat andererseits auch eine
subjektive Dimension (personliches
Wort, das Zeugnis ablegt und zum
Dialog einladt). Diese Offenbarung
wird also als Wahrheit und als Leben
verstanden und vermittelt® (vgl.
Katechismus, 52-53).



Abgesehen von den Werken und den
aufleren Zeichen, durch die er sich
offenbart, gewéhrt Gott durch seine
Gnade den inneren Antrieb, der die
Menschen befahigt, den
geoffenbarten Wahrheiten mit ihrem
Herzen anzuhangen (vgl. Mt 16, 17;
Joh 6,44). Diese innere Offenbarung
Gottes in den Herzen der Glaubigen
darf nicht mit den sogenannten
LPrivatoffenbarungen“ verwechselt
werden, die, auch wenn sie von der
Heiligkeitsuiberlieferung der Kirche
angenommen werden, keine neuen
originalen Inhalte vermitteln,
sondern die Menschen an die
einzige, durch Jesus Christus
vollendete Offenbarung Gottes
erinnern und zu ihrer praktischen
Umsetzung aufrufen (vgl.
Katechismus, 67).



2. Die Heilige Schrift, Zeugnis
der Offenbarung

Das Volk Israel hat aufgrund
gottlicher Inspiration im Laufe der
Jahrhunderte das Zeugnis der
Offenbarung Gottes in seiner
Geschichte schriftlich aufgezeichnet
und es direkt verkniipft mit der
Offenbarung des einzigen wahren
Gottes an unsere Vater. Durch die
Heilige Schrift spricht Gott in
menschlichen Worten zu uns, bis
sein Wort schliefSlich selbst die
menschliche Natur annimmt. Zu den
Schriften des Volkes Israel, die als
Altes oder Erstes Testament von der
Kirche ibernommen wurden,
kommen dann hinzu die
schriftlichen Zeugnisse der Apostel
und ersten Juinger Uber die
Offenbarung Gottes, die in seinem
Wort (in Christus) in Fille ergangen
ist. Sie waren Zeugen des
Erdenwandels Jesu und besonders
des Paschamysteriums seines Todes



und seiner Auferstehung. So sind die
Buicher des Neuen Testamentes
entstanden.

Die Wahrheit, dass der von den
Schriften Israels bezeugte Gott der
einzige wahre Gott ist, Schopfer des
Himmels und der Erde, findet sich
besonders in den
»Weisheitsbiichern®. Sie weisen uber
die Grenzen des Volkes Israel hinaus
und wecken das Interesse fir die
gemeinsame Erfahrung der
Menschheit im Hinblick auf die
grofSen existentiellen Themen: vom
Sinn des Kosmos bis zum Sinn des
menschlichen Lebens (Buch der
Weisheit); vom Tod und dem, was
darauf folgt, sowie von unserem
irdischen Wirken (Buch Kohelet); von
den familidren und
gesellschaftlichen Verhaltnissen und
den Tugenden, die diese nach den
Planen des Schopfergottes regeln
sollen, bis zur Frage, wie die Fulle
des eigenen Menschseins erreicht



werden kann (Buch der
Sprichworter, Jesus Sirach usw.).

Gott ist der Autor der Heiligen
Schrift, die von den heiligen
Verfassern (Hagiographen), die
gleichfalls Autoren des Textes sind,
unter Eingebung des Heiligen Geistes
niedergeschrieben wurden. ,,Zur
Abfassung der Heiligen Blicher hat
Gott Menschen erwahlt, die ihm
durch den Gebrauch ihrer eigenen
Fahigkeiten und Kréfte dazu dienen
sollten, all das und nur das, was er —
in ihnen und durch sie wirksam -
geschrieben haben wollte, als echte
Verfasser schriftlich zu iiberliefern*®
(vgl. Katechismus, 106). Alles was die
heiligen Schriftsteller behaupten,
kann als vom Heiligen Geist
behauptet gelten. Daher ,ist von den
Buchern der Schrift zu bekennen,
dass sie sicher, getreu und ohne
Irrtum die Wahrheit lehren, die Gott
um unseres Heiles willen in den



Heiligen Schriften aufgezeichnet
«7

haben wollte*“".

Um die Heilige Schrift richtig zu
verstehen, muss man die
verschiedenen ,,Schriftsinne“ vor
Augen haben - den wortlichen und
den geistlichen, der wiederum ein
allegorischer, moralischer und
anagogischer sein kann - und die
verschiedenen literarischen
Gattungen bertcksichtigen, denen
die einzelnen Blicher oder ihre Teile
zuzurechnen sind (vgl. Katechismus,
110, 115-117). Vor allem muss die
Heilige Schrift in der Kirche gelesen
werden, also im Licht ithrer
lebendigen Tradition und in der
Analogie des Glaubens (vgl.
Katechismus, 111-114). Die Heilige
Schrift ist in demselben Geist zu
lesen und auszulegen, in dem sie
verfasst wurde.

Die verschiedenen Gelehrten, die
sich um die Interpretation und das



tiefere Verstandnis der Schrift
bemithen, tragen ihre Ergebnisse
aufgrund ihrer wissenschaftlichen
Autoritat vor. Dem Lehramt der
Kirche kommt die Aufgabe zu, eine
authentische Interpretation
vorzulegen, die fur die Gldubigen
bindend ist, weil sie auf der Autoritit
des Geistes beruht, der dem
Lehrwirken des Papstes und der mit
ihm in Gemeinschaft stehenden
Bischofe beisteht. Dank dieses
gottlichen Beistands hat die Kirche
schon in den ersten Jahrhunderten
festgestellt, welche Biicher das
Zeugnis der Offenbarung des Alten
und Neuen Testamentes enthalten,
und so den ,Kanon“ der Heiligen
Schrift fixiert (vgl. Katechismus,
120-127).

Eine korrekte Auslegung der Bibel,
die den jeweiligen Sinn und die
entsprechende literarische Gattung
bertucksichtigt, ist notwendig, wenn
die Hagiographen Aspekte der Welt



beschreiben, die in den Bereich der
Naturwissenschaften fallen: die
Entstehung der Elemente des
Universums, das Auftreten der
verschiedenen Formen des Lebens,
der Ursprung des
Menschengeschlechtes und die
Naturphdnomene im Allgemeinen.
Man muss den Irrtum des
Fundamentalismus vermeiden, der
dort, wo dies erlaubt wére, sich nicht
vom Literalsinn und der historischen
Gattung entfernt. Es ware aber auch
ein Irrtum, die biblischen
Erzahlungen als rein mythologische
Formen aufzufassen, die keine
Wahrheit Giber die historischen
Ereignisse und ihre radikale
Abhéangigkeit von Gottes Willen
vermitteln®.



3. Die Offenbarung als
Heilsgeschichte, die in
Christus gipfelt

Als Dialog, in dem Gott die Menschen
zur Teilhabe an seinem personlichen
Leben einladt, erweist sich die
Offenbarung von Anfang an als
,2Bund“, aus dem sich eine
»Heilsgeschichte“ entfaltet. Da Gott
»aber den Weg tibernattirlichen
Heiles eroffnen wollte, hat er
dariber hinaus sich selbst schon am
Anfang den Stammeltern kundgetan.
Nach ihrem Fall hat er sie durch
Versprechen einer Erlosung
wiederaufgerichtet in der Hoffnung
auf das Heil. Ohne Unterlass hat er
fur das Menschengeschlecht gesorgt,
um allen das ewige Leben zu geben,
die das Heil suchen durch Ausdauer
im guten Handeln. Spéter berief er
Abraham, um ihn zu einem grofien
Volk zu machen, das er dann nach
den Patriarchen durch Mose und die



Propheten erzog, ihn allein als
lebendigen und wahren Gott, als
firsorgenden Vater und gerechten
Richter anzuerkennen und auf den
versprochenen Erldser zu harren. So
hat er dem Evangelium den Weg
durch die Zeiten bereitet*.

Der Bund Gottes mit dem Menschen
kiindigt sich an mit der Erschaffung
der Stammeltern und mit ihrer
Erhebung zum Leben der Gnade,
durch das sie an Gottes innerstem
Wesen Anteil erhielten. Er setzt sich
fort im kosmischen Bund mit Noach
und wird spdter ausdrucklich mit
Abraham und besonders mit Mose
geschlossen, dem Gott die
Gesetzestafeln uibergibt. Sowohl die
dem Abraham verheifSene zahlreiche
Nachkommenschaft, in der alle
Nationen der Erde gesegnet werden
sollen, als auch die Ubergabe des
Gesetzes an Mose mit seinen Opfern
und Priestern, die den gottlichen Kult
préagen, sind Vorankiindigung und



Abbild des neuen und ewigen
Bundes, den Jesus Christus, der Sohn
Gottes, durch seine Fleischwerdung
und sein Paschaopfer bewirkt und
offenbart. Der Bund Christi befreit
von der Sunde der Stammeltern, die
durch ihren Ungehorsam das erste
Bundesangebot des Schopfergottes
ausgeschlagen hatten.

Die Heilsgeschichte ist Ausdruck
einer grofden gottlichen Padagogik,
die zu Christus hinfiihrt. Die
Propheten, die unausgesetzt an den
Bund und seine sittlichen
Forderungen erinnern, sprechen in
besonderer Weise von ihm, dem
verheifSenen Messias. Sie kiindigen
einen neuen, geistigen und ewigen
Bund an, der in die Herzen
geschrieben sein wird. Christus wird
ihn durch die Seligpreisungen und
die Lehren des Evangeliums
offenbaren und das Liebesgebot als
Erfillung des ganzen Gesetzes
verkiinden.



Jesus Christus ist zugleich Mittler
und Fille der Offenbarung. Er ist der
Offenbarer und die Offenbarung und
der Inhalt der Offenbarung: ,Viele
Male und auf vielerlei Weise hat Gott
einst zu den Vatern gesprochen
durch die Propheten, in dieser
Endzeit aber hat er zu uns
gesprochen durch seinen Sohn, den
er zum Erben des Alls eingesetzt und
durch den er auch die Welt
erschaffen hat“ (Hebr 1,1-2). Gott hat
uns durch sein Wort alles gesagt:
,2Daher ist die christliche
Heilsordnung, ndmlich der neue und
endgultige Bund, unuberholbar, und
es ist keine neue Offentliche
Offenbarung mehr zu erwarten vor
der Erscheinung unseres Herrn Jesus
Christus in Herrlichkeit“* (vgl.
Katechismus, 65-66). Der Vollzug und
die Fulle der gottlichen Offenbarung
zeigt sich insbesondere im Pascha-
Mysterium Jesu Christi, also in
seinem Leiden, seinem Tod und
seiner Auferstehung. Sie sind das



endgultige Wort, in dem Gott die
Fulle seiner herablassenden Liebe
aufzeigt und die Welt erneuert. Nur
in Jesus Christus offenbart Gott dem
Menschen, wer er eigentlich ist, und
lasst ihn erkennen, zu welcher
Wiirde und hochsten Bestimmung er
berufen ist".

Der Glaube als Tugend ist die
Antwort des Menschen auf die
Offenbarung Gottes. Er ist
personliche Bindung an Gott in
Christus, die ausgeldst wird durch
die Worte, die er spricht, und die
Taten, die er vollbringt. Die
Glaubwirdigkeit der Offenbarung
stutzt sich vor allem auf die
Glaubwiurdigkeit der Person Jesu
Christi, auf sein ganzen irdisches
Lebens. Seine Stellung als Mittler,
Fille und Fundament der
Glaubwiirdigkeit der Offenbarung
unterscheidet die Person Jesu Christi
von allen anderen Religionsstiftern.
Keiner von ihnen verlangt, dass seine



Anhéanger an ihn glauben, und
keiner erhebt den Anspruch, Fille
und Vollzug dessen zu sein, was Gott
offenbaren will, sondern sie treten
nur als Mittler auf, die den Menschen
diese Offenbarung kundtun.

4. Die Weitergabe der
gottlichen Offenbarung

Die gottliche Offenbarung ist in den
heiligen Schriften und in der
Uberlieferung enthalten. Sie bilden
ein einziges Depositum, in dem das
Wort Gottes bewahrt wird'. Sie
stehen in gegenseitiger Abhangigkeit
zueinander: Die Tradition uiberliefert
und interpretiert die Schrift, und
diese wiederum klart und bestatigt,
was in der Uberlieferung gelebt
wird® (vgl. Katechismus, 80-82).

Die Uberlieferung, die auf der
Predigt der Apostel griindet, bezeugt
und ubermittelt lebendig und
dynamisch, was die Schrift in einem



Text fixiert hat. ,,Diese apostolische
Uberlieferung kennt in der Kirche
unter dem Beistand des Heiligen
Geistes einen Fortschritt: es wachst
das Verstandnis der uberlieferten
Dinge und Worte durch das
Nachsinnen und Studium der
Glaubigen, die sie in ihrem Herzen
erwdagen, durch innere Einsicht, die
aus Erfahrung stammt, durch die
Verkiindigung derer, die mit der
Nachfolge im Bischofsamt das
sichere Charisma der Wahrheit
empfangen haben“*,

Die Aussagen des kirchlichen
Lehramtes, die Lehren der
Kirchenvéter und die liturgischen
Gebete, das gemeinsame Gespur der
in der Gnade Gottes lebenden
Glaubigen und auch alltagliche
Vorgange wie die
Glaubensubermittlung von den
Eltern auf ihre Kinder und das
christliche Apostolat tragen zur
Weitergabe der gottlichen



Offenbarung bei. Was die Apostel
empfangen und an ihre Nachfolger,
die Bischofe, weitergereicht haben,
,2umfasst alles, was dem Volk Gottes
hilft, ein heiliges Leben zu filhren
und den Glauben zu mehren. So
fihrt die Kirche in Lehre, Leben und
Kult durch die Zeiten weiter und
ubermittelt allen Geschlechtern alles,
was sie selber ist, alles, was sie
glaubt“®®. Die grofRe apostolische
Tradition muss von den einzelnen
theologischen, liturgischen,
disziplindren und sonstigen
Uberlieferungen unterschieden
werden, deren Wert begrenzt ist, ja
sogar nur vorldufig sein kann (vgl.
Katechismus, 83).

Die Gesamtheit der gottlichen
Offenbarung als Wahrheit und Leben
bringt es mit sich, dass Gegenstand
der Weitergabe nicht nur eine Lehre,
sondern auch ein Lebensstil ist.
Lehre und Beispiel lassen sich nicht
trennen. Was weitergegeben wird, ist



tatsachlich die lebendige Erfahrung
der Begegnung mit dem
auferstandenen Christus und das,
was dieses Ereignis bedeutet hat und
weiterhin fur das Leben des
Einzelnen bedeutet. Darum spricht
die Kirche, wenn sie von Weitergabe
der Offenbarung redet, von fides et
mores, Glaube und Sitte, von Lehre
und Verhalten.

5. Das kirchliche Lehramt als
Hiiter und autorisierter
Interpret der Offenbarung

»,Die Aufgabe aber, das geschriebene
oder uberlieferte Wort Gottes
verbindlich zu erklédren, ist nur dem
lebendigen Lehramt der Kirche
anvertraut, dessen Vollmacht im
Namen Jesu Christi ausgetibt wird“*.
Es handelt sich um das Lehramt der
mit dem Nachfolger Petri, dem
Bischof von Rom, verbundenen
Bischofe. Das Lehramt der Kirche
steht also im Dienst am gottlichen



Wort, es wird zum Heil der Seelen
ausgeubt. Daher steht es ,nicht iber
dem Wort Gottes, sondern dient ihm,
indem es nichts lehrt, als was
uberliefert ist, weil es das Wort
Gottes aus gottlichem Auftrag und
mit dem Beistand des Heiligen
Geistes voll Ehrfurcht hort, heilig
bewahrt und treu auslegt und weil es
alles, was es als von Gott geoffenbart
zu glauben vorlegt, aus diesem einen
Schatz des Glaubens schopft“’. Die
Aussagen des kirchlichen Lehramtes
sind der wichtigste ,,Ort“ an dem
sich die apostolische Tradition
niederschlagt. Das Lehramt ist, was
die Uberlieferung betrifft, gleichsam
ihre sakramentale Dimension.

Die Heilige Schrift, die heilige
Uberlieferung und das Lehramt der
Kirche bilden also gewissermafien
eine Einheit, so dass keines dieser
Elemente fir sich allein bestehen
kann'®. Das Fundament dieser
Einheit ist der Heilige Geist, Autor



der Schrift und Protagonist der
lebendigen Tradition der Kirche. Er
lenkt das Lehramt und steht ihm mit
seinen Charismen bei. Anfangs
wollten die Kirchen der
protestantischen Reformation der
sola scriptura folgen und die
Schriftauslegung jedem einzelnen
Glaubigen tiberlassen. Das hat zu
einer grofden Vielfalt
protestantischer Konfessionen
gefihrt. Es hat sich gezeigt, dass eine
solche Position schwer
aufrechtzuerhalten ist, weil jeder
Text einen Kontext bendtigt, eben
eine Tradition, in deren Schofd er
entstanden ist und in der er gelesen
und interpretiert werden muss. Auch
der Fundamentalismus trennt die
Schrift von Tradition und Lehramt,
indem er die Einheit der Auslegung
irrigerweise im Literalsinn allein
verankern will (vgl. Katechismus,
108).



Bei der Darlegung des Inhalts des
Offenbarungsdepositums eignet der
Kirche Unfehlbarkeit in docendo, die
auf der ihr von Jesus Christus
verheifsenen Indefektibilitdt beruht,
also auf der Zusicherung, dass sie bei
der Durchfiihrung der ihr
anvertrauten Heilssendung nicht
versagen wird (vgl. Mt 16,18; Mt
28,18-20; Joh 14,17.26). Dieses
unfehlbare Lehramt wird ausgeibt:
a) wenn sich die Bischofe mit dem
Nachfolger Petri, dem Haupt des
Apostelkollegiums, zum
okumenischen Konzil versammeln;
b) wenn der Papst eine Wahrheit ex
cathedra verkiindet oder wenn er
eine spezifische Lehre, die er fur das
Wohl des Gottesvolkes wesentlich
halt, vorlegt und dabei eine
Sprechweise und einen
Dokumententyp verwendet, die
ausdrucklich auf sein universales
Petrusamt hinweisen; c) wenn die
Bischofe der Kirche gemeinsam mit
dem Nachfolger Petri einmiitig



dieselbe Lehre vortragen, auch wenn
sie sich nicht an einem Ort
versammeln. Wenn ein einzelner
Bischof fiir sich allein eine
bestimmte Lehre vorlegt, erfreut er
sich zwar nicht des Charismas der
Unfehlbarkeit; dennoch sind die
Glaubigen zu einem respektvollen
Gehorsam verpflichtet. Analoges gilt
fur die Lehren des
Bischofskollegiums und des Papstes,
wenn sie nicht definitiv und
unwiderruflich formuliert sind®.

6. Die Unveranderlichkeit des
Offenbarungsdepositums

Eine dogmatische Lehre der Kirche
(Dogma bedeutet Doktrin, Lehre) gibt
es seit den ersten Jahrhunderten. Der
Hauptinhalt der Verkindigung der
Apostel wurde schriftlich
festgehalten. So entstanden
Glaubensbekenntnisse, die den
Taufwerbern abverlangt wurden,
und nach und nach wurde die



Identitit des christlichen Glaubens
klar bestimmt. Die Zahl der Dogmen
nimmt im Lauf der
Kirchengeschichte zu — nicht weil die
zu glaubende Lehre sich dndert oder
umfangreicher wird, sondern weil
sich oft die Notwendigkeit ergibt,
einem Irrtum entgegenzutreten oder
den Glauben des Volkes durch
zweckmaflige Vertiefung oder durch
klare und genaue Erklarung
bestimmter Gesichtspunkte zu
unterstiitzen. Wenn das Lehramt der
Kirche ein neues Dogma verkindet,
dann wird dabei nichts Neues
geschaffen, sondern nur ndher
erlautert, was schon im
geoffenbarten Glaubensschatz
enthalten ist. ,Das Lehramt der
Kirche setzt die von Christus
erhaltene Autoritat voll ein, wenn es
Dogmen definiert, das heifdt, wenn es
in einer das christliche Volk zu einer
unwiderruflichen
Glaubenszustimmung
verpflichtenden Form Wahrheiten



vorlegt, die in der gottlichen
Offenbarung enthalten sind, oder
auch wenn es auf endgtltige Weise
Wahrheiten vorlegt, die mit diesen in
einem notwendigen Zusammenhang
stehen® (Katechismus, 88).

Die dogmatische Lehre der Kirche ist
somit, wie etwa die Artikel des Credo,
unveranderlich, da sie den Inhalt
einer von Gott empfangenen und
nicht von Menschen gemachten
Offenbarung darlegt. Es war und ist
allerdings eine homogene
Entwicklung der Dogmen maglich,
weil es im Lauf der Zeit zu einer
Vertiefung des Glaubenswissens
kommt oder weil in
unterschiedlichen Kulturen und
Epochen Probleme auftreten, auf die
das Lehramt der Kirche Antworten
geben muss, die mit dem Wort Gottes
ubereinstimmen und zum Ausdruck
bringen, was implizit darin bereits
enthalten ist®.



Treue und Fortschritt, Wahrheit und
Geschichte stehen mit der
Offenbarung nicht in Konflikt*. Jesus
Christus ist als die ungeschaffene
Wahrheit auch Mitte und Erfullung
der Geschichte. Der Heilige Geist
birgt als Autor des
Offenbarungsschatzes fir dessen
Zuverlassigkeit; und er ist es auch,
der im Lauf der Geschichte dessen
Sinn tiefer verstehen lasst und so ,,in
die ganze Wahrheit einfihrt“ (vgl Joh
16,13). ,,0bwohl die Offenbarung
abgeschlossen ist, ist ihr Inhalt nicht
vollstdndig ausgeschopft; es bleibt
Sache des christlichen Glaubens, im
Lauf der Jahrhunderte nach und
nach ihre ganze Tragweite zu
erfassen“ (Katechismus, 66).

Die Entwicklungsfaktoren des
Dogmas sind dieselben, die dem
Fortschritt der lebendigen
Uberlieferung der Kirche zugrunde
liegen: die Predigt der Bischofe, das
Studium der Glaubigen, Gebet und



Betrachtung des Wortes Gottes, die
Erfahrungen des geistlichen Lebens,
das Beispiel der Heiligen. Es kommt
haufig vor, dass das Lehramt in
autorisierter Form Aussagen trifft,
die zuvor von den Theologen
studiert, von den Glaubigen geglaubt
und von den Heiligen verkindet und
gelebt worden sind.

GIUSEPPE TANZELLA-NITTI

Grundlegende Literatur

» Katechismus der katholischen
Kirche, Nr. 50-133.

« [I. Vatikanisches Konzil, Dogm.
Konst. Dei Verbum, Nr. 1-20.

* Johannes Paul II, Enzyklika
Fides et ratio, 14.9.1998, Nr.
7-15.




1 II. Vatikanisches Konzil, Dogm.
Konst. Dei Verbum, Nr. 2. Vgl.
Katechismus der katholischen Kirche,
Nr. 51.

2 Vgl. II. Vatikanisches Konzil, Dogm.
Konst. Dei Verbum, Nr. 3; Johannes
Paul II., Enzyklika Fides et ratio,
14.9.1998, Nr. 19.

3 Vgl. 1. Vatikanisches Konzil, Konst.
Dei Filius, 24.4.1870, DH 3004.

4 Vgl. II. Vatikanisches Konzil, Dogm.
Konst. Lumen Gentium, Nr. 2-4;
Dekret Ad Gentes, Nr. 2-4.

5 Vgl. II. Vatikanisches Konzil, Dogm.
Konst. Dei Verbum, Nr. 2.

6 Ebd., Nr. 11.
7 Ebd.

8 Interessante Details Uiber die
korrekte Interpretation in Bezug auf
die Wissenschaften finden sich bei
Leo XIII., Enzyklika Providentissimus



Deus, 18.11.1893, Benedikt XV.,
Enzyklika Spiritus Paraclitus,
15.9.1920, und Pius XII., Enzyklika
Humani generis, 12.8.1050.

9 II. Vatikanisches Konzil, Dogm.
Konst. Dei Verbum, Nr. 3.

10 Ebd., Nr. 4.

11 Vgl. II. Vatikanisches Konzil,
Konst. Gaudium et spes, Nr. 22.

12 HI. Josefmaria, Homilie Das
tibernattirliche Ziel der Kirche, Wien,
1975, S. 23: ,Ich mochte es nochmals
eindringlich betonen: die
Wahrheiten der Glaubens- und
Sittenlehre werden nicht durch
Abstimmung festgelegt: sie bilden
das Glaubensgut — depositum fidei —,
das Christus allen Glaubigen
geschenkt und dem Lehramt der
Kirche anvertraut hat, damit sie es
mit Autoritat darlegt und lehrt“.



13 Vgl. II. Vatikanisches Konzil,
Dogm. Konst. Dei Verbum, Nr. 9.

14 Ebd., Nr. 8.

15 Ebd. Vgl. Konzil von Trient, Dekret
Sacrosancta oecumenica, 8.4.1546,
DH 1501.

16 II. Vatikanisches Konzil, Dogm.
Konst. Dei Verbum, Nr. 10.

17 Ebd.
18 Vgl. ebd.

19 Vgl. II. Vatikanisches Konzil,
Dogm. Konst. Lumen gentium, Nr. 25;
I. Vatikanisches Konzil, Konst. Pastor
aeternus, 18.7.1870, DH 3074.

20 HI. Vizens von Lerins,
Commonitorium, 23.3 : ,,Wachsen und
gewaltig voranschreiten sollen also
die Einsicht, das Wissen und die
Weisheit, sowohl bei jedem
einzelnen wie auch bei allen
insgesamt, beim Individuum wie bei



der Gesamtkirche, entsprechend den
Stufen der Lebensalter wie der
Zeitalter — jedoch nur in der eigenen
Art, namlich in derselben
Glaubenslehre, in demselben Sinn
und in derselben Bedeutung®.

21 Vgl. Johannes Paul II., Enzyklika
Fides et ratio, 14.9.1998, Nr. 87.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/02-die-offenbarung/
(04.02.2026)


https://opusdei.org/de-de/article/02-die-offenbarung/
https://opusdei.org/de-de/article/02-die-offenbarung/

	02. Die Offenbarung
	1. Gott offenbart sich den Menschen
	2. Die Heilige Schrift, Zeugnis der Offenbarung
	3. Die Offenbarung als Heilsgeschichte, die in Christus gipfelt
	4. Die Weitergabe der göttlichen Offenbarung
	5. Das kirchliche Lehramt als Hüter und autorisierter Interpret der Offenbarung
	6. Die Unveränderlichkeit des Offenbarungsdepositums
	Grundlegende Literatur


