
opusdei.org

Betrachtungstext: 6.
Woche im
Jahreskreis –
Sonntag (A)

Die Neuheit des Gesetzes –
Instrument der Freiheit – Die
Wurzel der Sünde

NACH der Verkündigung der
Seligpreisungen setzt Jesus die
Bergpredigt fort und spricht über das
Gesetz. Von Anfang an stellt sich der
Herr nicht als jemand dar, der
gekommen ist, um das, was Mose
oder die Propheten gesagt haben,
aufzuheben, sondern um diesen
Worten Fülle zu verleihen (vgl. Mt
5,17). Und diese Fülle, dieser tiefere



Sinn, setzt voraus, dass man das
Gesetz nicht als etwas Äußerliches,
der Person Fremdes begreift, die sich
trotzdem mit Gewalt zur Erfüllung
zwingen muss; die Gebote Gottes sind
in Wirklichkeit auf unser Herz
abgestimmt und dazu da, es zu
verändern und zum wahren Glück
zu führen.

Schon der Psalmist sagt, dass
diejenigen gesegnet sein werden, die
die Gebote des Herrn halten "und ihn
suchen mit ganzem Herzen" (Ps
119,2). Das Buch Sirach weist auch
darauf hin, dass Gott " jede Tat des
Menschen kennt" (Sir 15,19): Er
bleibt nicht nur bei der Oberfläche
der Handlung, sondern kümmert
sich auch um die Absicht, mit der sie
getan wurde. Jesus will nicht, dass
wir uns von dem bloßen Wunsch
leiten lassen, uns zu fügen, denn
diese Haltung verbindet uns nicht
mit den anderen, sondern führt zum
Formalismus: das zu tun, was von



außen vorgeschrieben ist, ohne das
Gute zu erkennen, das es für das
eigene Leben bedeutet. Der Herr lädt
uns also ein, uns von einer Liebe wie
der seinen bewegen zu lassen, die oft
über dem Gesetz selbst zu stehen
vermochte.

"Die Neuheit Jesu besteht im
wesentlichen in der Tatsache, daß er
selbst die Gebote mit der Liebe
Gottes »erfüllt«, mit der Kraft des
Heiligen Geistes, der in ihm wohnt.
Und wir können uns durch den
Glauben an Christus dem Wirken des
Heiligen Geistes öffnen, der uns dazu
befähigt, die göttliche Liebe zu leben.
Deshalb bewahrheitet sich jedes
Gebot als Erfordernis der Liebe, und
alle Gebote sind wieder
zusammengefaßt in einem einzigen
Gebot: Du sollst Gott lieben mit
ganzem Herzen, und du sollst deinen
Nächsten lieben wie dich selbst".1



IM LAUFE der Geschichte gab es
immer wieder Menschen, die das
Gesetz als eine willkürliche
Auferlegung durch Gott verstanden
haben. Diese Mentalität führt dazu,
dass man denkt, es sei nur deshalb
angebracht, es zu befolgen, weil er es
so festgelegt hat, so dass man sagen
könnte: "Gott hat ein Gebot diktiert,
aber er hätte auch das Gegenteil
anordnen können". Dieser Ansatz
hindert uns daran, die Güte der
göttlichen Gebote und die tiefe
Rationalität, die ihnen zugrunde
liegt, zu erkennen: Sie sind keine
Launen, sondern entsprechen dem
Wunsch nach dem Guten, der in der
menschlichen Natur liegt.

Es geht also nicht darum, die Gebote
als willkürliche Auflagen zu
verstehen, sondern "als ein
Instrument der Freiheit, das mir
hilft, freier zu sein, das mir dabei
hilft, kein Sklave der Leidenschaften
und der Sünde zu sein. (...) Wenn



man den Versuchungen und
Leidenschaften nachgibt, ist man
nicht der Herr und Protagonist des
eigenen Lebens, sondern wird
unfähig, es mit Willenskraft und
Verantwortung zu bewältigen".2 Gott
weist uns mit seinem Gesetz einen
Weg, der den Durst nach Erfüllung
stillt, den wir alle haben; einen Weg,
auf dem wir immer mehr Herr über
uns selbst werden, weil unsere
Freiheit immer mehr wächst.
Deshalb liegt die Schwere der Sünde
nicht so sehr in der Nichteinhaltung
einer Regel, sondern in dem
Schaden, den wir uns selbst zufügen:
Wir verlieren die Führungsrolle in
unserem Leben und lassen zu, dass
unsere Leidenschaften uns
beherrschen.

Wie der heilige Josefmaria sagte: "Die
Freiheit erhält ihren wirklichen Sinn
erst dann, wenn sie im Dienst der
erlösenden Wahrheit ausgeübt wird,
wenn sie aufgeht im Verlangen nach



der unendlichen Liebe Gottes, die die
Fesseln jeder Knechtschaft von uns
nimmt”.3 Die Gebote des Herrn
unterdrücken nicht die Freiheit,
sondern ganz im Gegenteil: "Es ist lex
perfecta libertatis (Jak 1, 25), das
vollkommene Gesetz der Freiheit,
wie das Evangelium selbst, enthält es
doch voll und ganz das Gesetz der
Liebe. Es ist nicht bloß eine äußere
Norm, die zu lieben befiehlt, sondern
zugleich innere Gnade, die die Kraft
zu lieben schenkt".4

IN SEINER REDE zeigt Jesus nicht nur
die Fülle des Gesetzes auf ‒ einen
Weg, der mit dem Herzen gegangen
wird und der uns befreit ‒, sondern
lädt uns auch ein, über den Ursprung
des Bösen nachzudenken. Das
mosaische Gesetz verbot Mord und
Ehebruch, aber Christus geht noch
weiter: "Jeder, der seinem Bruder
auch nur zürnt, soll dem Gericht
verfallen sein" (Mt 5,22); und "jeder,
der eine Frau ansieht, um sie zu



begehren, hat in seinem Herzen
schon Ehebruch mit ihr
begangen" (Mt 5,28). Die Fülle des
Gesetzes, das neue Evangelium Jesu
Christi, bezieht sich also nicht nur
auf äußere Handlungen, sondern
auch auf die inneren Bewegungen
des Menschen: Neigungen, Wünsche,
Gefühle....

Die Lehre Jesu zielt auf die Wurzel
der Sünde. Einem Mord geht der
Wunsch voraus, einen anderen zu
schädigen. Ehebruch ist eine Folge
der Ablehnung des Ehepartners und
des Wunsches, einen anderen
Menschen zu besitzen. Diese Übel
werden zuerst in der eigenen
Intimsphäre gezeugt. Und wenn sie
einmal im Herzen verwurzelt sind,
werden sie durch konkrete
Handlungen nach außen getragen.
Deshalb ermutigt uns der Herr,
unseren Blick nach innen zu richten
und über die Motive nachzudenken,
die unser Handeln bestimmen. Bei



einer anderen Gelegenheit wird er
sagen: "Was aber aus dem Mund
herauskommt, das kommt aus dem
Herzen und das macht den
Menschen unrein. Denn aus dem
Herzen kommen böse Gedanken,
Mord, Ehebruch" (Mt 15,18-19).

Der heilige Josefmaria betonte die
Notwendigkeit einer
Gewissenserforschung, um den
Ursprung unserer Sünden erkennen
zu können. Deshalb können wir
denken: Wie prüfe ich mein Leben
im Licht Christi? "Prüfe gewissenhaft
deine Lebensweise. Du wirst dann
merken, daß du viele Fehler hast, die
dir und vielleicht auch den dir
Nahestehenden schaden. (...) Du
mußt täglich ‒ und zwar gründlich ‒
dein Gewissen prüfen und deine
Fehler, Unterlassungen und Sünden
wirklich bereuen. Dann fasse
konkrete Vorsätze, um dich zu
bessern".5 Gott wird uns mit seiner
Gnade helfen, die Fülle des Gesetzes,



das sein Sohn geoffenbart hat, in
unsere Seelen aufzunehmen. An die
Heilige Jungfrau Maria können wir
diese Worte des Gründers des Opus
Dei richten: "Wenn es in mir etwas
gibt, das dir mißfällt, so sage es mir.
Wir wollen es gemeinsam
ausmerzen".6

1 Benedikt XVI., Angelus, 13-II-2011.

2 Papst Franziskus, Angelus, 16-
II-2020.

3 Hl. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
27.

4 Msgr. Fernando Ocáriz, 
Pastoralbrief, 9-I-2018, Nr. 7.

5 Hl. Josefmaria, Feuer, Nr. 481.

6 Ebd., Nr. 108.



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/meditation/betrachtungstext-6-
sonntag-im-jahreskreis-a/ (09.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/meditation/betrachtungstext-6-sonntag-im-jahreskreis-a/
https://opusdei.org/de-ch/meditation/betrachtungstext-6-sonntag-im-jahreskreis-a/
https://opusdei.org/de-ch/meditation/betrachtungstext-6-sonntag-im-jahreskreis-a/

	Betrachtungstext: 6. Woche im Jahreskreis – Sonntag (A)

