
opusdei.org

Betrachtungstext:
30. Woche im
Jahreskreis – Montag

Christus nimmt unsere
Schmerzen auf sich – Eine von
ihren Fesseln befreite Frau –
Gott liebt unsere Freiheit

WIE an jedem Sabbat begibt sich eine
uns namentlich nicht bekannte Frau
in die Synagoge. Sie war ganz
verkrümmt und konnte nicht mehr
aufrecht gehen (Lk 13,11). Seit
achtzehn Jahren litt sie an dieser
Krankheit, die auf das Wirken eines
bösen Geistes zurückgeführt wurde.
An diesem Sabbat ist auch Jesus in
der Synagoge zugegen. Er war



gekommen, um das Reich Gottes zu
predigen und zur Umkehr
aufzurufen. Da fällt sein Blick auf die
gebeugte Frau. Er ruft sie zu sich und
eröffnet ihr ihre Heilung: Frau, du
bist von deinem Leiden erlöst. Er legt
ihr die Hände auf, und im selben
Augenblick richtet sich die Frau auf
(Lk 13,12-13).

Es war ein völlig unerwartetes
Wunder. Die Frau hatte nicht darum
gebeten. Vielleicht hatte sie geahnt,
dass Jesus in ihr Dorf kommen
würde, und tat deshalb ihr
Möglichstes, um in der Synagoge
einen Platz zu finden, an dem sie ins
Blickfeld des Meisters geriet. Dabei
blieb sie still – ohne durch Rufe auf
sich aufmerksam zu machen wie
andere, die auch geheilt worden
waren. Jesus aber bemerkte nicht
nur ihre Anwesenheit, sondern
erkannte auch ihr Innerstes, ihr
brennendes Verlangen nach
Befreiung, und vertrieb die



Krankheit mit nur einem Wort: Du
bist erlöst.

Jesus lehrt uns auf diese Weise, dass
Erbarmen die Antwort Gottes auf
den Schmerz der Welt ist. Leid
bewegt sein Herz, er ist kein
gefühlloser Gott. Jedes unserer
Probleme, selbst das kleinste, geht
ihm nahe. Tatsächlich hat Christus
selbst, wie Papst Franziskus ausführt,
„in dieser Welt Leid und Demütigung
erfahren. Er hat die Schmerzen der
Menschheit (...) in seinem eigenen
Leib auf sich genommen und jeden
einzelnen von ihnen bis zur Neige
gekostet. Er hat jede erdenkliche Art
des Leids kennengelernt, sei es
moralischer oder physischer Art: Er
hat Hunger, Erschöpfung und die
Bitterkeit des Unverständnisses
erfahren, er ist verraten und
verlassen, gegeißelt und gekreuzigt
worden.“1 Die Geschichte der
gebeugten Frau wiederholt sich bis
heute. Wo immer jemand leidet,



kann er den Trost der Gegenwart
Christi erfahren, der mit dem
Wunsch auf ihn blickt, seinen
Schmerz auf sich zu nehmen.

DIE KRANKHEIT hinderte die Frau
daran, die schönen Dinge des Lebens
zu genießen. Es fiel ihr schwer, zum
Himmel aufzublicken; ohne es zu
wollen, blieben ihre Augen am Boden
haften. Doch als Christus sie von
ihren Fesseln befreite, ermöglichte er
ihr zu sehen, was ihr bis dahin
versagt geblieben war. Sie fühlte sich
frei und voller Freude und pries Gott
(Lk 13,13), und das ganze Volk freute
sich über all die großen Taten, die er
vollbrachte (Lk 13,18).

Gemäß dem Bericht des Evangelisten
war die Krankheit geistlichen
Ursprungs. So antwortete Jesus dem
Synagogenvorsteher, der sich



darüber empörte, dass die Heilung
am Sabbat geschah, folgendermaßen:
Diese Frau, die eine Tochter
Abrahams ist und die der Satan schon
seit achtzehn Jahren gefesselt hielt,
sollte am Sabbat nicht davon befreit
werden dürfen? (Lk 13,16). Die
Kirchenväter sehen in der
gekrümmten Frau, die sich nicht
aufrichten kann, ein Bild für jene
Seelen, die durch irdische Begierden
so geschwächt sind, dass sie sich den
göttlichen Wirklichkeiten nicht mehr
zuwenden können. Einer von ihnen
erklärte: „Jeder Sünder, der nur an
das Irdische denkt und sich um das
Himmlische gar nicht kümmert,
kann seinen Blick nicht nach oben
erheben. Denn da er seinen
niedrigen Begierden folgt, verliert er
die aufrechte Haltung seines Geistes
von selbst – und richtet seinen Blick
stets nur auf das, woran sein Denken
unablässig geheftet ist.“2



Manchmal haben wir das Gefühl,
durch unsere Fehler wie gefesselt zu
sein. Es fällt uns schwer, nach den
Gütern des Himmels zu streben. In
solchen Momenten wartet Gott
darauf, dass wir, wie diese Frau, zu
ihm kommen und ihm unsere Not
offenlegen. „Seid nicht bestürzt, euch
so zu sehen, wie ihr seid – aus
Lehm“, schrieb der heilige
Josefmaria. „Seid unbesorgt: Du und
ich, wir sind Kinder Gottes – und das
ist Vergöttlichung der guten Art –,
durch göttliche Berufung von
Ewigkeit her auserwählt (...). Wir, die
wir auf besondere Weise Gott
gehören und trotz unseres
persönlichen Elends seine
Werkzeuge sind, werden wirksam
sein, wenn wir die Demut und das
Bewusstsein unserer Schwäche nicht
verlieren.“3 Auf diese Weise wird die
Anziehungskraft, die die Realität der
Sünde auf uns ausüben mag, für
unsere Beziehung zum Herrn kein
Hindernis darstellen, sondern uns



dazu führen, demütiger zu sein, die
Vereinigung mit ihm zu suchen und
auf seine Kraft zu vertrauen.

SO WIE die gebeugte Frau unter
ihrer Krankheit litt, so leidet der
Mensch durch die Versklavung der
Sünde, die bewirkt, wie der heilige
Johannes Paul II. sagte, „dass der
Mensch sich seinem eigenen Selbst
und seinem Inneren gegenüber
entfremdet.“4 Jesus wird es einmal so
sagen: Amen, amen, ich sage euch:
Wer die Sünde tut, ist Sklave der
Sünde. Der Sklave aber bleibt nicht für
immer im Haus; nur der Sohn bleibt
für immer. Wenn euch also der Sohn
befreit, dann seid ihr wirklich frei (Joh
8,34-36). Als Christen sind wir zur
Freiheit berufen (vgl. Gal 5,13). Von
der Schöpfung an hat Gott uns
Menschen die Fähigkeit gegeben, das
Gute zu wählen und zu wollen, aber



auch die Möglichkeit, uns von ihm
abzuwenden. „Es ist ein Geheimnis
der göttlichen Weisheit“,
kommentierte der heilige Josefmaria,
„dass er bei der Erschaffung des
Menschen nach seinem Bild und
Gleichnis (vgl. Gen 1,26) das hohe
Risiko der menschlichen Freiheit
eingehen wollte.“5

„Dieses Risiko führte den Menschen
schon in Urzeiten dazu“, schrieb der
Prälat des Opus Dei, „die Liebe Gottes
durch die Erbsünde zurückzuweisen.
Dadurch verlor die menschliche
Freiheit zum Guten an Kraft und
neigte sich der Wille der Sünde zu.
Danach schwächten die persönlichen
Sünden die Freiheit noch mehr.
Daher bedeutet Sünde immer, mehr
oder weniger, eine Versklavung (vgl.
Röm 6,17-20).“6 Trotz allem bleibt der
Mensch frei, und selbst wenn diese
Freiheit oft geschwächt ist, ist Gott
der erste, der sie achtet und liebt. Zu
wissen, dass der Herr „keine Sklaven,



sondern Kinder“7 will – wie der
heilige Josefmaria betonte –, erfüllt
uns mit Sicherheit, weil es uns
erlaubt, unser Leben in seiner
ganzen Tiefe zu leben. Zugleich
können wir jederzeit mit Gottes Hilfe
rechnen. Der Prälat des Werkes
betonte: „Wie befreiend ist die
Vergebung Gottes, der uns zu uns
selbst und zu unserem wahren
Vaterhaus zurückfinden lässt.“8 Hier
erwartet uns auch Maria, die Mutter
des Erlösers, und will uns von allem
befreien, was uns von ihrem Sohn
entfernen könnte.

1 Franziskus, Ansprache, 17.5.2014.

2 Hl. Gregor der Große, Homilien zu
den Evangelien, Nr. 29.

3 Hl. Josefmaria, Brief 2, Nr. 20.



4 Hl. Johannes Paul II., Audienz,
3.8.1988.

5 Hl. Josefmaria, Brief 24.10.1965, Nr.
3.

6 Msgr. Fernando Ocáriz,
Hirtenbrief, 9.1.2018, Nr. 2.

7 Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 129.

8 Msgr. Fernando Ocáriz,
Hirtenbrief, 9.1.2018, Nr. 4.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/meditation/betrachtungstext-30-
woche-im-jahreskreis-montag/

(12.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/meditation/betrachtungstext-30-woche-im-jahreskreis-montag/
https://opusdei.org/de-ch/meditation/betrachtungstext-30-woche-im-jahreskreis-montag/
https://opusdei.org/de-ch/meditation/betrachtungstext-30-woche-im-jahreskreis-montag/

	Betrachtungstext: 30. Woche im Jahreskreis – Montag

