
opusdei.org

Betrachtungstext: 3.
Woche der
Fastenzeit – Sonntag
(B)

Die Gebote, Wasser, das
unseren Durst nach Glück stillt
– Götzen, Ersatzmittel für Gott –
Das Kreuz dimensioniert
unsere Werteskala neu

DIE ERSTE Lesung des dritten
Fastensonntags, die dem Buch
Exodus entnommen ist, zeigt uns
Gott, der den Dekalog verkündet. Der
Rahmen ist feierlich und bewegend.
Es gibt Momente in der Heiligen
Schrift, in denen Gott auf eine
warmherzige und nahe Weise



spricht, wie das Flüstern des Windes
(vgl. 1 Kön 19,11). Bei dieser
Gelegenheit offenbart er sich jedoch
in einem Tosen von Donner, Blitz
und Feuer: Die Stimme des Herrn
sprüht flammendes Feuer, die Stimme
des Herrn lässt die Wüste beben (Ps
29,7-8). Gott spricht als Schöpfer des
Himmels und der Erde, als Schöpfer
des Menschen, und gibt durch Mose
seine Gebote weiter. Und er tut dies
in Form von Verboten.

Es ist verständlich, dass wir
angesichts dieser Offenbarung Gottes
eine gewisse Verunsicherung
empfinden. Wir könnten denken,
dass er uns mit seinen Geboten
bestimmte Güter vorenthalten und
unsere Freiheit einschränken will.
Auf diese Weise könnten wir Gott als
einen misstrauischen Eigentümer
wahrnehmen oder als einen
unersättlichen Konkurrenten, der
besänftigt werden muss. Doch
obwohl dieses Misstrauen oft in uns



präsent ist, ist nichts so sehr vom
göttlichen Antlitz entfernt. Gott hat
uns nach seinem Bild und Gleichnis
geschaffen und will sein Leben mit
uns teilen, um uns zu Teilhabern an
seiner Fülle zu machen. Er erfreut
sich nicht am Tod des Schuldigen,
sondern daran, dass ein Schuldiger
sich abkehrt von seinem Weg und am
Leben bleibt (Ez 33,11).

Uns mag scheinen, dass wir keine
Anleitung brauchen, um in Fülle zu
leben. Doch unsere eigene Erfahrung
lehrt uns, dass wir oft das Böse tun,
das wir nicht wollen, und das Gute
ablehnen, das wir eigentlich wollen
(vgl. Röm 7,19). Gott bietet uns mit
seinen Geboten ein Wasser an, das
unseren „Durst nach Wahrheit,
Freude, Glück und Liebe“1 stillt, wie
Papst Johannes Paul II. sagte; kurz
gesagt, einen Weg zum Leben in
Fülle, den derjenige vorgezeichnet
hat, der uns geschaffen hat und
unsere tiefsten Sehnsüchte kennt.



Der Teufel hingegen will die Gebote
verdächtigen und Gott als Feind des
Lebens hinstellen. So hat er es mit
unseren ersten Eltern gemacht, so
hat er es mit Jesus in der Wüste
versucht und so versucht er es auch
heute noch. Wir können uns gegen
diese Unterstellung wehren, indem
wir uns der Meinung des Psalmisten
anschließen: Die Weisung des Herrn
ist vollkommen, sie erquickt den
Menschen. (…) Die Befehle des Herrn
sind gerade, sie erfüllen das Herz mit
Freude. Das Gebot des Herrn ist rein,
es erleuchtet die Augen (Ps 19,8-9).

DU SOLLST dir kein Kultbild machen
und keine Gestalt von irgendetwas am
Himmel droben, auf der Erde unten
oder im Wasser unter der Erde. Du
sollst dich nicht vor ihnen
niederwerfen und ihnen nicht dienen
(Ex 20,4-5). Auf seiner Pilgerreise



sieht sich das Volk Israel immer
wieder mit der Versuchung des
Götzendienstes konfrontiert, der
Versuchung, Gott durch Schöpfungen
des Menschen zu ersetzen, durch
Realitäten, die kontrollierbar
erscheinen. Und das ist die größte
Versuchung, wie Papst Franziskus
ausführt: „Gefährlicher als der
Pharao sind die Götzen: Wir könnten
sie als seine Stimme in uns
betrachten. Alles können, von allen
anerkannt werden, allen überlegen
sein: Jeder Mensch spürt in seinem
Inneren die Verlockung dieser Lüge.
Es ist ein alter Weg. Wir können uns
in dieser Weise an Geld, an
bestimmte Projekte, Ideen, Ziele, an
unsere Position, an eine Tradition
oder sogar an bestimmte Menschen
binden.“2 Götzen bieten uns eine
gewisse Sicherheit, sie sind ein Ersatz
für Gott, den wir zunächst nach
Belieben kontrollieren können. Doch
früher oder später versklaven sie
uns, denn sie machen es uns schwer,



die göttliche Liebe und die
Beziehungen, die unser Dasein
ausmachen, zu genießen.

Der Götzendienst, in welcher Form
auch immer, hindert uns daran, die
Logik Gottes zu verstehen und, wie
der Mensch sich vor ihm
positionieren kann: Diese Logik der
Unentgeltlichkeit, der
bedingungslosen Gabe, die Vertrauen
und Loslösung vom Verlangen nach
Sicherheiten verlangt, die nicht von
ihm kommen. Im Evangelium dieses
Sonntags erhebt Jesus schwere
Vorwürfe gegen die Händler im
Tempel, die das Haus Gottes in einen
Marktplatz verwandelt haben.
Abgesehen davon, dass sie den
Zweck dieses dem Gebet gewidmeten
Ortes verändert haben,
charakterisiert sich ein Marktplatz
dadurch, dass man sich Dinge mit
eigenen Mitteln beschaffen kann.
Man hat die Gewissheit, dass ein
bestimmter Geldbetrag einem



bestimmten Gut entspricht. Der
Käufer hat Rechte und Erwartungen,
er kann das Risiko sehr gut
einschätzen, er hat eine klare
Position gegenüber dem Verkäufer.
Traurig ist, wenn die Beziehung des
Menschen zu Gott zu einem
Marktplatz wird, wo sie doch zu viel
Größerem berufen ist: Der Herr lädt
uns ein, unsere Sicherheiten zu
reinigen: nicht so zu tun, als ob wir
die Ergebnisse unseres Kampfes
kontrollieren könnten, unser Heil
nicht kaufen zu wollen, Risiken
einzugehen. Unser Heil, die Fülle des
Lebens, zu der er uns aufruft,
berücksichtigt, was wir beitragen
können; gleichzeitig besteht es darin,
zu antworten, indem wir versuchen,
uns seiner Gnade zu öffnen, indem
wir Gott mehr in uns wirken lassen:
Nur er und nicht die Götzen können
unsere tiefsten Sehnsüchte nach
Glück befriedigen.



AUF GOLGOTHA fallen alle Götzen
wie abgestorbene Blätter. Kein Götze
kann vor dem Kreuz Jesu bestehen.
Deshalb ruft der heilige Paulus den
Bewohnern von Korinth zu: Die
Juden fordern Zeichen, die Griechen
suchen Weisheit. Wir dagegen
verkünden Christus als den
Gekreuzigten: für Juden ein Ärgernis,
für Heiden eine Torheit, für die
Berufenen aber, Juden wie Griechen,
Christus, Gottes Kraft und Gottes
Weisheit (1 Kor 1,22-24).

Wir neigen oft dazu, den Erfolg, die
Macht, den materiellen Reichtum,
das Vergnügen, die Abwesenheit von
Rückschlägen zu preisen ... Das Opfer
Christi hat unsere Werteskala jedoch
neu dimensioniert. Das Kreuz zeigt
uns, dass das, was scheinbar
schwach ist, manchmal stark ist; dass
Misserfolge vielleicht die Saat des
Sieges enthalten; dass das, was tot
und leblos erscheint, vielleicht die
Anfänge des Lebens enthält; dass



Schmerz einen Sinn haben und
Leben hervorbringen kann. Kurz
gesagt, dass jede unserer
Bemühungen, der Gnade in unserem
Leben mehr Raum zu geben, ewiges
Leben hervorbringen wird. Im
Katechismus der Katholischen Kirche
heißt es: „Durch sein Leiden und
seinen Tod am Kreuz hat Christus
dem Leiden einen neuen Sinn
gegeben: es kann uns nun ihm
gleichgestalten und uns mit seinem
erlösenden Leiden vereinen.“3

Manchmal empfinden wir eine
gewisse Hilflosigkeit angesichts
unseres eigenen Leids oder des Leids
eines geliebten Menschen. In solchen
Momenten kann es tröstlich sein, zu
wissen, dass das Leiden auch im
Leben des Gottessohnes präsent war.
„Der Schmerz hat einen Platz in den
Plänen Gottes“, kommentierte der
heilige Josefmaria, „ auch wenn es
uns schwerfällt, dies zu begreifen, so
wie es Christus als Mensch



schwerfiel, ihn zu ertragen: Vater,
wenn du willst, lass diesen Kelch an
mir vorübergehen. Doch nicht mein
Wille geschehe, sondern der deine. (…)
Gerade diese übernatürliche
Annahme des Leidens ist zugleich die
größte Errungenschaft. Christus
besiegt den Tod, indem er am Kreuze
stirbt, Gott lässt aus dem Tod Leben
erstehen.“4 Die Muttergottes, der der
Schmerz über den Tod ihres Sohnes
nicht erspart blieb, kann uns helfen,
die Rückschläge in unserem Leben
zu verarbeiten.

1 Hl. Johannes Paul II., Botschaft,
4.10.1989.

2 Franziskus, Botschaft, 1.2.2024.

3 Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 1505.



4 Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 168.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/meditation/betrachtungstext-3-
woche-der-fastenzeit-sonntag-b/

(22.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/meditation/betrachtungstext-3-woche-der-fastenzeit-sonntag-b/
https://opusdei.org/de-ch/meditation/betrachtungstext-3-woche-der-fastenzeit-sonntag-b/
https://opusdei.org/de-ch/meditation/betrachtungstext-3-woche-der-fastenzeit-sonntag-b/

	Betrachtungstext: 3. Woche der Fastenzeit – Sonntag (B)

