
opusdei.org

Betrachtungstext:
29. Woche im
Jahreskreis – Freitag

Die Zeichen Jesu erkennen –
Unterscheiden, um frei zu
handeln – Den Kurs unseres
Lebens berichtigen

WIR VERFÜGEN heute über
Instrumente, um präzise
Wettervorhersagen zu machen. Die
Menschen zur Zeit Jesu hatten keine
solche Technologie zur Verfügung,
konnten aber anhand bestimmter
Zeichen das Wettergeschehen
deuten. Jesus bezog sich auf dieses
Wissen, als er sich an die
Menschenmenge wandte und sie



aufforderte, an ihn zu glauben: Wenn
ihr im Westen eine Wolke aufsteigen
seht, sagt ihr sofort: Es gibt Regen.
Und so geschieht es. Und wenn der
Südwind weht, sagt ihr: Es wird heiß.
Und es geschieht. Ihr Heuchler! Das
Aussehen der Erde und des Himmels
wisst ihr zu deuten. Warum könnt ihr
dann diese Zeit der Entscheidung
nicht deuten? (Lk 12,54-56).

Jesus ist enttäuscht. Denn die
Zeichen, die er ihnen gab – seine
Wunder, sein Leben und seine Lehre
– hätten ausgereicht, damit sie ihn
als Messias erkannten. Doch viele
erkannten ihn nicht. Ähnlich geht
Gott auch heute an uns vorüber, in
alltäglichen Momenten, in der
Schönheit und auch in den
Herausforderungen des Lebens. Ob
in Zeiten des Glücks oder des Leids –
Gott ist uns nahe und sorgt sich um
unser Leben.



Die Voraussetzung, um Gottes
Handeln zu erkennen, ist damals wie
heute die Sensibilität und Offenheit
unseres Herzens für seine göttliche
Vorsehung. Diese Sensibilität wird
durch das Gebet genährt und
vertieft. Der heilige Josefmaria
schrieb: „Wenn wir Gott auf diese
Weise suchen, verwandelt sich der
ganze Tag in ein einziges, inniges
und vertrauensvolles Gespräch. Ich
habe dies oft gesagt und
niedergeschrieben, aber ich
wiederhole es gern, da der Herr uns
durch sein eigenes Beispiel gezeigt
hat, dass dies der richtige Weg ist:
beständiges Gebet, vom Morgen bis
zum Abend und vom Abend bis zum
Morgen. Läuft alles wie geschmiert:
Danke, mein Gott! Kommen
schwierige Momente: Herr, verlass
mich nicht!“1



WARUM findet ihr nicht schon von
selbst das rechte Urteil? (Lk 12,57),
fragt der Herr seine Zuhörer. Urteile,
die wir über wichtige Fragen in
unserem Leben fällen, sind nie nur
reine Verstandessache, als ob es um
etwas rein Theoretisches ginge. Wille
und Herz sind stets in die
Entscheidungsfindung einbezogen.
Die Erleuchtung des Heiligen Geistes
hilft uns, sowohl unsere inneren
Beweggründe als auch das
Geschehen in der Welt um uns
herum zu verstehen.

Die Fähigkeit zur Unterscheidung, ob
ich dies oder jenes tun oder wie ich
Stellung beziehen soll, erfordert
dann, wie Papst Franziskus betont,
„dass ich mich selbst kenne und
weiß, was hier und jetzt gut für mich
ist. Sie verlangt vor allem eine
kindliche Beziehung zu Gott, der
Vater ist und stets bereit ist, uns
einen Rat zu geben, uns zu
ermutigen, uns so zu nehmen, wie



wir sind. Er zwingt uns niemals
seinen Willen auf. Warum? Weil er
geliebt und nicht gefürchtet werden
will. Gott möchte, dass wir Kinder
sind und nicht Sklaven: freie Kinder.
Denn die Liebe kann nur in Freiheit
gelebt werden.“2 Der Herr will nicht,
dass wir uns darauf beschränken,
äußerlich Gutes zu tun, sondern
möchte, dass wir es auch von Herzen
tun. Der Prälat des Werkes betont in
diesem Sinn, „dass die wahre
Freiheit des Geistes in der Fähigkeit
und gewohnheitsmäßigen Haltung
besteht, aus Liebe zu handeln,
insbesondere in der Bemühung, das
zu tun, was Gott in jeder Situation
von uns möchte.“3

WENN DU mit deinem Gegner zum
Gericht gehst, bemüh dich noch auf
dem Weg, dich mit ihm zu einigen!
Sonst wird er dich vor den Richter



schleppen und der Richter wird dich
dem Gerichtsdiener übergeben und
der Gerichtsdiener wird dich ins
Gefängnis werfen. Ich sage dir: Du
kommst von dort nicht heraus, bis du
auch die letzte Münze bezahlt hast (Lk
12,58-59). Mit diesem Gleichnis
erinnert uns der Herr daran, dass
wir, wenn wir uns auf Irrwegen
befinden, immer die Gelegenheit
haben, umzukehren und den rechten
Weg zu finden. Je eher wir das tun,
desto besser, denn noch sind wir
unterwegs zum Gericht, das am Ende
unseres irdischen Lebens auf uns
wartet.

Ein afrikanischer Kirchenvater, der
heilige Fulgentius, mahnt ebenfalls,
sich von der Sünde, die er als den
„ersten Tod“ bezeichnet,
abzuwenden, um eine „erste
Auferstehung“ zu erleben. Auf diese
Weise können wir der Strafe des
„zweiten Todes“ entgehen und in die
„zweite Auferstehung“ eintreten. Er



schrieb: „Es beeile sich, an der ersten
Auferstehung teilzunehmen, wer
nicht zur ewigen Strafe des zweiten
Todes verurteilt werden will.
Diejenigen, die im gegenwärtigen
Leben, verwandelt durch die Furcht
des Herrn, vom bösen zum guten
Tun übergehen, gehen vom Tod zum
Leben über und werden später aus
einem demütigen in einen herrlichen
Zustand gehoben werden.“4

Im Leben eines jeden Menschen gibt
es immer Dinge, die berichtigt
werden müssen. Manche unserer
Fehler sind uns bewusst, und wir
bitten den Herrn, uns zu helfen,
diese mit ruhiger Gelassenheit
anzunehmen und im Vertrauen auf
seine Hilfe geduldig dagegen
anzukämpfen, ohne uns entmutigen
zu lassen. Andere Fehler bemerken
wir vielleicht gar nicht. Regelmäßig
unser Gewissen zu prüfen, hilft uns
dabei, wie der selige Álvaro del
Portillo betonte, „jene Reinheit des



Herzens anzustreben, die uns dazu
führt, Gott in allem zu sehen“5. So
können wir in unserem Alltag klarer
zwischen Gut und Böse
unterscheiden und erkennen, „was
von Gott kommt und was aus
unseren eigenen Leidenschaften
oder vom Teufel herrührt“6.

Die tägliche Gewissenserforschung
bedeutet, wie Papst Franziskus sagt,
„im Buch unseres Herzens zu lesen,
was im Laufe des Tages geschehen
ist“7. Im Allgemeinen genügen ein
paar Minuten am Ende des Tages,
obwohl es auch Gelegenheiten gibt,
bei denen wir mehr Zeit benötigen:
vor der Beichte, bei
Besinnungstagen, wenn etwas
Besonderes vorgefallen ist ... Don
Javier Echevarría empfahl: „In jedem
Fall ist es immer ratsam, den
Heiligen Geist anzurufen, damit er
uns sein Licht schenkt, und den Tag
mit einem Akt des Reueschmerzes
und einem konkreten Vorsatz für den



nächsten Tag zu beenden. Auf diese
Weise werden wir den Kurs unseres
Lebens berichtigen und mit
Reueakten die Flecken beseitigen, die
wir im Buch unseres Lebens
hinterlassen haben könnten.“8 Wir
bitten Maria, die Zuflucht der
Sünder, uns in unserem täglichen
Kampf zu helfen, ihren Sohn in den
Mittelpunkt unseres Lebens zu
stellen.

1 Hl. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
247.

2 Franziskus, Audienz, 31.8.2022.

3 Msgr. Fernando Ocáriz,
Hirtenbrief, 9.1.2018, Nr. 5.

4 Hl. Fulgentius von Ruspe, De
remissione peccatorum, 12,4.



5 Sel. Álvaro del Portillo, Hirtenbrief,
8.12.1976, Nr. 8.

6 Ebd.

7 Franziskus, Audienz, 30.11.2022.

8 Javier Echevarría, Hirtenbrief,
1.1.2016.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/meditation/betrachtungstext-29-
woche-im-jahreskreis-freitag/

(18.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/meditation/betrachtungstext-29-woche-im-jahreskreis-freitag/
https://opusdei.org/de-ch/meditation/betrachtungstext-29-woche-im-jahreskreis-freitag/
https://opusdei.org/de-ch/meditation/betrachtungstext-29-woche-im-jahreskreis-freitag/

	Betrachtungstext: 29. Woche im Jahreskreis – Freitag

