
opusdei.org

Betrachtungstext:
29. Dezember

Die Berufung des Simeon zur
Hoffnung – Jesus in der
Eucharistie begegnen – Ein
Schwert wird deine Seele
durchdringen

DER HEILIGE GEIST hatte Simeon
offenbart, er werde nicht sterben,
bevor er den Gesalbten des Herrn
gesehen habe. Wir wissen nicht, wie
diese Mitteilung erfolgte. Sagen
können wir, dass Simeon eine
Berufung zur Hoffnung hatte – und
in gewisser Weise sind auch wir dazu
berufen. Wir alle haben die
Hoffnung, die Werke des Messias zu
sehen: seine heilende Gnade, die



Freude und das Glück der Erlösung
schon hier auf Erden. In Simeon
haben wir alle eine Verheißung des
Heils erhalten, die sich hienieden,
auf dieser Erde, sichtbar und hörbar
erfüllt. Der Messias ist nicht fern; er
ist herabgestiegen, ist einer von uns
geworden, wir können ihn berühren.

Wir wissen auch nicht, wie Simeon
Christus erkannte. Im Evangelium
wird kein Erkennungszeichen
erwähnt. Alles deutet darauf hin,
dass es der Geist selbst war, der
Simeon antrieb, ihn zu finden. Da
waren Maria und Josef mit ihrem
Erstgeborenen. Es war unerhört,
dass Gott sich zum Kind machte, und
es war undenkbar, dass Gott Sohn
einer offenbar so einfachen jungen
Frau war. Nichts unterschied sie von
den anderen Frauen um sie herum,
die ebenfalls mit ihren
Erstgeborenen gekommen waren,
um sich der Reinigung zu
unterziehen. Maria war gekommen



wie alle anderen auch, um die
Gebote Gottes zu erfüllen, aus Liebe,
nicht weil sie es nötig hatte –
ebensowenig war ihr Sohn, Jesus,
verpflichtet, die Sünden der
Menschen auf sich zu nehmen,
dennoch lud er unsere Schwächen
auf sich.

Die Art und Weise, wie Gott sich
zeigte und täglich zeigt, kann uns
verwirren. Wir können zerstreut
sein und ihn nicht erkennen, wenn
er nahe an uns vorübergeht. Viele
hielten ihn bloß für einen der vielen
Einwohner Nazarets, für einen unter
zahllosen Tempelbesuchern. Die
Ankunft des Messias und die Rettung
aller Menschen erfolgen unauffällig,
in der Tiefe und sacht. Gott drängt
sich nicht auf, deshalb hat er unser
Fleisch angenommen. Wir bitten
Gott, er möge uns wie Simeon unsere
Augen öffnen, damit wir die Erlösung
erkennen, die im Gange ist.



NUN LÄSST DU, Herr, deinen Knecht,
wie du gesagt hast, in Frieden
scheiden. Denn meine Augen haben
das Heil gesehen (Lk 2,29-30). Wir
wollen uns fragen: Bin ich
aufmerksam genug, um Gottes
Erlösungswerk, sein verborgenes
und stilles Handeln in allem, was
mich umgibt, zu entdecken? In der
Heiligen Messe nehmen wir
unmittelbar am Erlösungswerk teil,
das Jesus vollbracht hat. Wir greifen
seine Gnade mit Händen und
machen uns seine Verdienste zu
eigen. Wir essen seinen Leib und
trinken sein Blut, von dem – so
singen wir im Hymnus Adoro Te
devote – „schon ein kleiner Tropfen
sühnet alle Schuld, bringt der ganzen
Erde Gottes Heil und Huld“1.

Simeon sah das Kind nur ein einziges
Mal, aber dieser Moment war ein
ganzes Leben des Hoffens wert. Uns



hingegen kann es passieren, dass wir
uns daran gewöhnen, die Erlösung
zu berühren. Der Empfang der
Eucharistie erscheint uns allzu
normal, allzu ähnlich von einem Tag
zum nächsten. Nehmen wir uns ein
Beispiel an den Hirten, die nahe bei
Bethlehem Wache hielten. „Es
waren“, wie Benedikt XVI. sie
schildert, „wache Menschen, in
denen der Sinn für Gott und seine
Nähe lebendig war. Menschen, die
auf Gott warteten und sich nicht
damit abfanden, dass er uns im
Alltag fern scheint. An das wachende
Herz kann sich die Botschaft der
großen Freude richten: Heute Nacht
ist euch der Erlöser geboren. Und
nur das wachende Herz ist fähig, die
Botschaft zu glauben. Nur das
wachende Herz verleiht den Mut,
aufzubrechen, um Gott als Kind im
Stall zu finden.“ 2

Simeon bereitete sich täglich darauf
vor, dem Messias zu begegnen; jedes



Mal sehnte er sich mehr danach, ihn
zu sehen, und jeder Tag konnte
entscheidend sein. Auch wir sind
zutiefst davon überzeugt, dass das
Göttliche überwältigend und
begeisternd ist. Daher kann uns
unsere scheinbare Gleichgültigkeit
schmerzen, die der heilige
Josefmaria so in Worte fasste: „So
viele Jahre täglich kommuniziert! –
Ein anderer wäre heilig, hast du mir
gesagt, und ich bin noch immer
derselbe!“3 Doch Gott rechnet auch
mit dieser unserer Begrenztheit. Und
der heilige Pfarrer von Ars verweist
auf den großen Wert des
Naheliegenden: „Glückseliger als die
Heiligen des Alten Testaments,
besitzen wir Gott nicht nur durch die
Größe seiner Unermesslichkeit, kraft
deren er in allem gegenwärtig ist,
sondern haben ihn bei uns, wie er
sich im Schoß Mariens neun Monate
lang befand, wie er am Kreuz hing.
Glückseliger noch als die ersten
Christen, die fünfzig oder sechzig



Wegmeilen zurücklegten, um das
Glück zu haben ihn zu sehen,
besitzen wir ihn in jeder Pfarrkirche.
Jede Pfarrkirche kann sich nach
Belieben solch süßer Gegenwart
erfreuen. Oh, glückliches Volk!“4

DAS SCHWERT, das das Herz der
Mutter Jesu durchstoßen wird, bildet
den bitteren Kontrapunkt in einer
Szene, die überströmt von Freude
und Hoffnung. Es ist der Schatten,
der das Reale der Szene hervorhebt.
Der heilige Papst Johannes Paul II.
erläutert dazu: „Maria sagt nichts auf
die Prophezeiung des Schwertes hin,
das ihre Seele durchdringen wird. So
wie Josef nimmt sie diese
geheimnisvollen Worte an, die die
Vorhersage einer sehr schmerzvollen
Prüfung enthalten und zugleich den
tiefsten Sinn der Darstellung Jesu im
Tempel zum Ausdruck bringen.



Tatsächlich war das gemäß dem
göttlichen Plan damals dargebrachte
Opfer – wie es das Gesetz des Herrn
vorschreibt: ein Paar Turteltauben
oder zwei junge Tauben (Lk 2, 24) –
ein Auftakt für das Opfer Jesu.“ 5

Auch unser Leben ist ein Gemälde
aus Licht und Schatten, ein Geflecht
aus Hoffnung und Entmutigung, aus
Kampf und Niederlage. Gott weiß
das, und gerade in dieser unserer
offensichtlichen Gebrechlichkeit
scheint er uns am nächsten. Gott
lehnt die Illusion einer perfekten,
vollendeten, problemlosen Welt
entschieden ab; er ist in der
Zerbrechlichkeit des Alltags zu
finden, in dem, was scheinbar nicht
glänzt. Dass Gott bedingungslos auf
die Normalität setzt, mag viele Seelen
befremden, ist jedoch die
Konsequenz seiner Option für die
Freiheit. Gott erhebt seine Stimme
nicht, er erzwingt sich nicht den
Zugang zu unserem Leben. Das



Zeichen, das uns Weihnachten
bringt, ist – mit Worten von Papst
Franziskus – „die bis zum Äußersten
getriebene Demut Gottes (...). Gott,
der uns mit einem von Liebe
erfüllten Blick anschaut, der unser
Elend annimmt, Gott, der in unser
Kleinsein verliebt ist.“ 6

Maria, unsere Mutter, lernte Gott in
ihrem neugeborenen Sohn zu
entdecken. Seine Tränen, sein
Hunger und sein Schlaf sind göttlich
und daher erlösend. Der polnische
Papst fährt fort: „Von der
Prophezeiung des Simeon an vereint
Maria ihr Leben auf intensive und
geheimnisvolle Weise mit der
leidvollen Sendung Christi: Sie wird
die treue Mitarbeiterin ihres Sohnes
werden bei der Erlösung des
Menschengeschlechts.“ 7



1 Hymnus Adoro te devote.

2 Benedikt XVI., Predigt, 24.12.2008.

3 Hl. Josefmaria, Der Weg Nr. 534.

4 Hl. Pfarrer von Ars, Predigt zu
Fronleichnam.

5 Hl. Johannes Paul II., Audienz,
18.12.1996.

6 Franziskus, Predigt, 24.12.2014.

7 Hl. Johannes Paul II., Audienz,
18.12.1996.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/meditation/betrachtungstext-29-
dezember/ (06.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/meditation/betrachtungstext-29-dezember/
https://opusdei.org/de-ch/meditation/betrachtungstext-29-dezember/
https://opusdei.org/de-ch/meditation/betrachtungstext-29-dezember/

	Betrachtungstext: 29. Dezember

