opusdei.org

Betrachtungstext:
28. Woche im
Jahreskreis —
Dienstag

Das Gute im Tun entdecken —
Die Reinheit, eine freudige
Bejahung — Unsere Winsche
umleiten

JESUS befindet sich im Haus eines
Pharisders. Uberrascht beobachtet
dieser, wie der Herr sich zu Tisch
begibt, ohne sich vorher die Hande
zu waschen. Jesus, der seine
Gedanken kennt, spricht ihn
unmissverstandlich an: O ihr
Pharisder! Ihr haltet zwar Becher und
Teller aufsen sauber, innen aber seid



thr voll Raffsucht und Bosheit. Ihr
Unverstdndigen! Hat nicht der, der
das Aufere schuf, auch das Innere
geschaffen? (Lk 11,39-40).

Jesus verurteilt nicht die dufdere
Reinigung an sich, sondern den
Wunsch, dies nur zu tun, um den
aufSeren Anschein zu wahren. Thm
liegt nur daran, dass der gladubige
Mensch aus einem reinen Inneren
heraus handelt. Ein christlicher
Autor des 4. Jahrhunderts beschrieb
die Haltung vieler Pharisaer treffend:
»,Die Pharisder achteten sorgfaltig auf
den Zehnten von Anis und Kimmel,
vernachléssigten jedoch die
wichtigeren Belange des Gesetzes. Sie
waren uberaus genau in dufSeren
Dingen, tibersahen jedoch, was das
Heil der Seele betrifft.*

Heiligkeit besteht nicht darin,
aufSerlich gute Taten zu sammeln,
sondern darin, sicherzustellen, dass
die eigenen Taten auch wirklich gut



sind — dass sie aus einem guten,
inneren Antrieb heraus geschehen
und auf ein wertvolles Ziel hin
ausgerichtet sind, selbst wenn sich
das Ergebnis nicht gleich zeigt.
Nehmen wir etwa das Bemiuhen,
unsere Wut zu ziigeln: Tun wir es
blofs, um Konflikte zu vermeiden
oder unser inneres Gleichgewicht zu
bewahren, konnen unsere Motive
unvollkommen bleiben. Entspringt
unsere Sanftmut hingegen dem
Wunsch, Frieden und Liebe in
unserer Familie oder im
Freundeskreis zu fordern, wird uns
das, trotz Schwachen und
Ruickschldgen, innerlich verwandeln.
Mit der Zeit — und durch die Gnade
Gottes — reift so der aufrichtige
Wunsch, sanftmiitig und gtitig zu
sein, und offnet uns fiir hohere
Ideale: etwa im Alter ein Mensch der
Glte und des Verstandnisses zu
werden.




DER HEILIGE JOSEFMARIA sprach
von der Reinheit als einer ,freudigen
Bejahung* — eine Sichtweise, die sich
deutlich von einem blof negativen
Verstdandnis unterscheidet. Oft denkt
man bei dieser Tugend nur an
Verzicht: daran, bestimmte Dinge
nicht zu tun, nicht zu denken oder
nicht zu sehen. Doch die Reinheit ist
mehr als Enthaltsamkeit: Sie ist ein
Ja zur Liebe - diese gibt ihr Sinn und
Wert. Naturlich bedeutet sie auch,
bestimmte Handlungen oder
Haltungen zu meiden, dies aber
deshalb, weil sie der Liebe
widersprechen. Somit bleibt die
Reinheit eine ausgesprochen positive
Wirklichkeit.

Wie bei jeder Tugend kann es im
Bereich der Reinheit erforderlich
sein, gegen die eigenen Neigungen zu
handeln, sodass die Verneinungen
stdrker in den Vordergrund treten.
Diese Kampfe sind jedoch nur
Schritte auf einem ldngeren Weg.



Wiirden wir dabei stehen bleiben,
entwickelten wir lediglich die
Fahigkeit, uns zu ziigeln und unseren
Willen zu unterdriicken. Das
eigentliche Ziel liegt aber viel hoher:
Die Tugend strebt danach, unsere
naturlichen Neigungen zu Schonheit
und Freude in unser gesamtes Leben
zu integrieren, sodass unser Inneres
zu einer Einheit findet. Reinheit
ordnet das Begehren, reinigt das
Herz und fihrt zur Einheit der
Person. sodass unsere Gefiihle und
Sehnstuichte immer mehr mit unserer
wahren Identitat ibereinstimmen
und diese starken. Das unreine Herz
ist zersplittert und richtungslos; das
reine Herz hingegen hat gelernt, den
verschiedenen Aspekten des Lebens
eine harmonische Ausrichtung zu
geben.

Darum schdtzte der Grunder des
Opus Dei das mafdvolle Lebens so
sehr. Es ist nicht an vergangliche,
irdische Dinge gebunden, die zwar



glanzen, aber wertlos sind. Ein
maf$voller Mensch, so sagte er, ,kann
auf das verzichten, was seiner Seele
schadet, und weif3, dass dies kein
wirkliches Opfer ist: Denn ein
solches Leben befreit ihn von vielen
Fesseln und lasst ihn im Innersten
seines Herzens die ganze Liebe
Gottes erfahren. Das Leben gewinnt
dann die Farben zuruck, die durch
Maflosigkeit verblasst waren, und es
wird wieder moglich, zu teilen, sich
um andere zu kiimmern und sich
grofien Aufgaben zu widmen.*

IN UNSEREM LEBEN entdecken wir
manchmal Neigungen, die unserer
wahren Identitdt widersprechen. Sie
zu erkennen, ist der erste Schritt, um
unsere Wiinsche erneut auf das
auszurichten, was uns wirklich
glicklich macht. Missachten und
verdrangen wir hingegen die Stimme



unserer Leidenschaften und Gefiihle,
kann es zu einer Spaltung kommen,
wie Jesus sie mit dem Bild des
Bechers beschreibt: aufden sauber,
innen schmutzig. Die Spaltung
konnte auch so ausschauen: aufen
zahlreiche gute Werke, innen ein
Herz, das sein Leben nicht in vollen
Zugen geniefdt. Die Reinigung, die
Jesus von uns mochte, betrifft daher
manchmal nicht so sehr unser
aufderes Verhaltens als vielmehr
unsere verborgenen
Herzenswunsche. Er mochte, dass
wir diese in seine Hande legen, damit
er sie heilt und lautert.

Papst Franziskus erinnert uns: ,,Gott
hat uns so geschaffen: durchwirkt
von Sehnsucht. Wir konnen ohne
Ubertreibung sagen: Wir sind das,
wonach wir uns sehnen. Denn
unsere Sehnsuchte erweitern
unseren Horizont und treiben unser
Leben voran: tiber die Grenzen der
Gewohnheit hinaus, tiber ein



oberflachliches, konsumorientiertes
Leben, einen ermudeten Glauben
und die Angst hinaus, uns fiir andere
und das Gute einzusetzen.“*

Wenn wir lernen, unsere Wiinsche
im Licht der Liebe Gottes zu reinigen,
werden wir die Wirklichkeit mehr
schatzen. Wir erkennen dann in
jedem Augenblick eine Gelegenheit,
unser Ideal zu leben, und finden jene
innere Einheit, die Frieden schenkt:
weil unser Tun und unser Wollen
eins werden in Gott. Wir bitten die
Jungfrau Maria, uns zu helfen, unser
Herz besser zu verstehen und es auf
jene Liebe auszurichten, die unser
Leben tragt.

1 Hegemonius, Acta disputationis
Archelai episcopi Mesopotamiae et
Manetis haeresiarchae, 21



2 HI. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 5.

3 HI. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
84.

4 Franziskus, Predigt, 6.1.2022.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/meditation/betrachtungstext-28-
woche-im-jahreskreis-dienstag/
(03.02.2026)


https://opusdei.org/de-ch/meditation/betrachtungstext-28-woche-im-jahreskreis-dienstag/
https://opusdei.org/de-ch/meditation/betrachtungstext-28-woche-im-jahreskreis-dienstag/
https://opusdei.org/de-ch/meditation/betrachtungstext-28-woche-im-jahreskreis-dienstag/

	Betrachtungstext: 28. Woche im Jahreskreis – Dienstag

