
opusdei.org

Betrachtungstext:
25. Woche im
Jahreskreis –
Sonntag (A)

Christus ruft alle in seinen
Weinberg – Dankbarkeit für das
Geschenk des Lebens – Gott will
das Beste für einen jeden

BEI EINER GELEGENHEIT verglich
der Herr das Himmelreich mit einem
Gutsherrn, der frühmorgens ausging,
um Arbeiter für seinen Weinberg
anzuheuern (vgl. Mt 20,1-16). Als er
die ersten Tagelöhner antraf,
vereinbarte er mit ihnen den
üblichen Lohn von einem Denar pro
Tag und schickte sie aufs Feld. Als er



später noch einige andere auf dem
Markt stehen sah, die keine Arbeit
hatten, entschied er, auch diese
einzustellen. Er legte nicht fest,
wieviel er ihnen bezahlen würde,
sondern sagte er nur: Ich werde euch
geben, was recht ist.

Mit diesem Satz schürte der Gutsherr
alle möglichen Erwartungen. Einige
nahmen an, dass die Nachzügler
weniger verdienen würden als jene,
die den ganzen Tag am Feld standen.
Andere erwarteten, dass die
Frühgekommenen eine
Sonderprämie erhalten würden,
wenn auch die Nachzügler einen
ganzen Denar erhielten. Doch am
Ende erhielten alle den gleichen
Lohn. Da begannen die Arbeiter, die
seit Tagesanbruch im Weinberg
gearbeitet hatten, gegen den Besitzer
zu murren. Er schien nicht zu
berücksichtigen, dass sie die ganze
Last des Tages und der Hitze
getragen hatten. Da erwiderte der



Gutsherr einem von ihnen: Freund,
dir geschieht kein Unrecht. Hast du
nicht einen Denar mit mir vereinbart?
Nimm dein Geld und geh! Ich will dem
Letzten ebenso viel geben wie dir. Darf
ich mit dem, was mir gehört, nicht
tun, was ich will?

Papst Franziskus kommentierte dazu
bei einem Angelus-Gebet: „Jesus will
uns den Blick jenes Gutsbesitzers
betrachten lassen: den Blick, mit dem
er einen jeden der Arbeiter anschaut,
die auf Beschäftigung warten, und
sie ruft, in seinen Weinberg zu
gehen. Es ist dies ein Blick voller
Aufmerksamkeit und Wohlwollen; es
ist ein Blick, der ruft, der einlädt,
aufzustehen, sich aufzumachen, da
er das Leben für einen jeden von uns
will, ein volles, engagiertes Leben,
der Leere und Trägheit entrissen.“1

Christus nimmt alle auf, auch wenn
sie – wie der gute Schächer (vgl. Lk
23,43) – erst in der letzten Stunde
kommen. Wie der Prophet Jesaja



sagte, soll der Frevler nach dem
Wunsch Gottes seinen Weg verlassen,
der Übeltäter seine Pläne. Er kehre um
zum Herrn, damit er Erbarmen hat
mit ihm, und zu unserem Gott; denn er
ist groß im Verzeihen. Meine
Gedanken sind nicht eure Gedanken,
und eure Wege sind nicht meine Wege
– Spruch des Herrn (Jes 55,7-8).

GERECHTIGKEIT wird traditionell als
die Tugend verstanden, die uns
veranlasst, jedem das Seine zu geben.
Sie ist also eine innere Bereitschaft,
die unterstreicht, dass wir in
Beziehungen leben. Dabei sollten wir
uns zunächst fragen, was wir Gott
schulden oder wie wir eine gerechte
Beziehung zu demjenigen aufbauen
können, der die Quelle alles Guten
ist, angefangen von unserem eigenen
Leben.



Ein guter Ausgangspunkt für diese
Überlegungen ist der Dialog
zwischen Priester und Gläubigen, mit
dem die Präfation der Heiligen Messe
beginnt: „In Wahrheit ist es würdig
und recht, dir allmächtiger Vater, zu
danken.“2 Auf den ersten Blick
scheinen Dankbarkeit und
Gerechtigkeit im Widerspruch
zueinander stehen: Ein Geschenk
zeichnet sich gerade dadurch aus,
dass es eine unverdiente – und
ungeschuldete – Gabe ist.
Dankbarkeit ist die Anerkennung
dessen, dass jemand über das
Geschuldete hinausgegangen ist. Vor
Gott jedoch ändern sich diese
Koordinaten radikal, denn er ist der
Ursprung von allem, was wir sind
und haben. Wie der heilige Paulus
sagt: Was hast du, das du nicht
empfangen hättest? (1 Kor 4,7). Unser
Leben selbst ist ein unverdientes
Geschenk; daher ist die Dankbarkeit
Gott gegenüber eine tiefe Pflicht. Wir
können ihm niemals vergelten, was



er für uns tut, und darin liegt keine
Ungerechtigkeit. Dennoch ist da
etwas zutiefst Geschuldetes, zutiefst
Gerechtes: ihm für alles zu danken.

Die Erkenntnis, dass unsere
Beziehung zu Gott auf seiner freien
Gabe beruht, führt uns dazu, das
Leben als seine Kinder zu genießen.
Und sie befreit uns von einer
Sichtweise des Glaubens, die zu sehr
auf die buchstäbliche Erfüllung der
Gebote ausgerichtet ist. Anstatt uns
von einer endlos scheinenden Liste
von Vorschriften erdrücken zu
lassen, mit denen wir den Preis für
unsere Erlösung zu begleichen
versuchen, haben wir eine
Alternative: Wir können unsere
Antwort auf Gottes Liebe als die
Bereitschaft sehen, ihm jeden
Augenblick unseres Lebens zu
schenken. Wir tun dies in der
Überzeugung, dass wir ihm nie
genug für all das danken können,
was er uns gegeben hat. So kann zum



Beispiel die Treue zu einem
geistlichen Lebensplan weniger als
Gewissenslast aufgrund
eingegangener Verpflichtungen
empfunden werden, sondern
vielmehr als direkter Ausdruck
unserer Dankbarkeit gegenüber der
Liebe, die Gott über jeden von uns
ausgießt und die es uns erlaubt, ihm
jederzeit nahe zu sein. Der heilige
Josefmaria drückte es treffend aus:
„Wenn ihr euch wirklich um
Gerechtigkeit bemüht, werdet ihr oft
eure Abhängigkeit von Gott
betrachten – denn was hast du, das du
nicht empfangen hättest? (1 Kor 4,7) –,
und dies wird euch zu einer tieferen
Dankbarkeit führen und den Wunsch
in euch stärken, der grenzenlosen
Liebe des Vaters besser zu
entsprechen.“3



DIE INNIGE Dankbarkeit gegenüber
Gott befreit uns von dem
übermäßigen Verlangen, sein
Handeln zu beurteilen. Wir können
uns manchmal bei persönlichen
Schwierigkeiten oder auch
gesellschaftlichen Krisen so oder so
ähnlich fragen: „Wie kann Gott so
etwas zulassen?“ Wir können
denken, dass andere Menschen
gesegneter sind als wir und unsere
Gebete unbeantwortet bleiben, und
dann klagen: „Wie ungerecht.“ In
solchen Momenten verhalten wir uns
wie die Tagelöhner, die den ganzen
Tag hart gearbeitet haben und es
nicht fair fanden, dass der
Gutsbesitzer großzügig zu jenen war,
die er erst am späten Nachmittag
eingestellt hatte. Statt sich darüber
zu freuen, dass die Tagelöhner etwas
zu essen kaufen konnten, waren sie
in ihrer Erwartung enttäuscht, eine
höhere Gnade zu empfangen.



Auch ist es wenig sinnvoll, Gott die
Schuld für das Leid in der Welt
zuzuschieben. Vieles davon resultiert
aus der menschlichen Freiheit, aus
Handlungen und Unterlassungen von
uns selbst und anderen. Wir müssen
uns in unserem Gebet davon
überzeugen, dass Gott der Herr
unseres Lebens und der Geschichte
ist und dass er, obwohl er uns im
Grunde genommen nichts schuldet,
aber die Liebe selbst ist, immer das
Beste für einen jeden von uns will.
Und dabei wandelt er oft auch auf
überraschende Weise Böses in Gutes.
Der heilige Papst Johannes Paul II.
wies auf die Tatsache der
menschlichen Grenzen hin: „Die
Gerechtigkeit übersteigt in gewisser
Weise den Menschen, die
Dimensionen seines irdischen
Lebens und seine Möglichkeiten, in
dieser Welt vollkommen gerechte
Beziehungen unter allen Menschen
herzustellen.“4



Das Gebet derer, die sich als Kinder
Gottes wissen, zeichnet sich durch
tiefes Vertrauen in den Einen aus,
der uns unendlich liebt und immer
unser Bestes will. So betet Jesus im
Garten am Ölberg: Nimm diesen
Kelch von mir! Aber nicht mein,
sondern dein Wille soll geschehen (Lk
22,42). Wir können uns vorstellen,
dass die Gottesmutter am Fuße des
Kalvarienbergs ein ähnliches Gebet
an Gott gerichtet hat. Obwohl sie in
dieser Situation mit unermesslichem
Leid konfrontiert war, vertraute sie
auf den Herrn und wusste, dass sich
letztendlich alles zum Guten wenden
würde, wie der heilige Josefmaria
betonte: „Gott lässt sich an
Freigebigkeit nicht übertreffen.“5

1 Franziskus, Angelus-Gebet,
24.9.2017.



2 Schott-Messbuch, Eucharistisches
Hochgebet.

3 Hl. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
167.

4 Hl. Johannes Paul II., Audienz,
8.11.1978.

5 Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 623.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/meditation/betrachtungstext-25-
woche-im-jahreskreis-sonntag-a/

(17.12.2025)

https://opusdei.org/de-ch/meditation/betrachtungstext-25-woche-im-jahreskreis-sonntag-a/
https://opusdei.org/de-ch/meditation/betrachtungstext-25-woche-im-jahreskreis-sonntag-a/
https://opusdei.org/de-ch/meditation/betrachtungstext-25-woche-im-jahreskreis-sonntag-a/

	Betrachtungstext: 25. Woche im Jahreskreis – Sonntag (A)

